# سلسلة ورَاساتِ القِكر إلمُعَاصِر ٣

الفِ رَاءة المحسَّرانية للإسسَّلَامُ المُعَبِّدُ المُجِينِ الشِّرُ للإسسَّنِ فِي لَمْ المُجانِدُ الشُّرِ فِي المُعَالِمُ والمُفَارَقِ الشَّرِ المُعَالِمُ والمُفَارَقِ السَّالِي المُعَالِمُ والمُفَارَقِ السَّالِي المُعَالِمُ والمُفَارَقِ السَّالِي المُعَالِمُ والمُفَارِقِ السَّالِي ا

■ قاســم شعیب

مَرَكُرُ بِرَاثَا لِلدِراسَاتِ وَالبُحُوثِ Baratha Center for Studies and Research

■ القراءة الحداثيّة للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي المعالم والمفارقات المعالم والمفارقات -قاسم شعيب-

 « رقم الطبعة: 
 « تاريخ الطبعة: 
 « مكان الطبعة: 
 الأولى 
 « ۲۰۲۲ م - ۱۶٤٥ 
 بيروت - بغداد 
 بغداد 
 « بيروت - بغداد 
 » بيروت - بغداد 
 « بيروت - بغداد 
 » بيروت - بغداد 
 » بيروت - بغداد 
 « بيروت - بغداد 
 » بغداد 
 » بيروت - بغداد 
 » بي

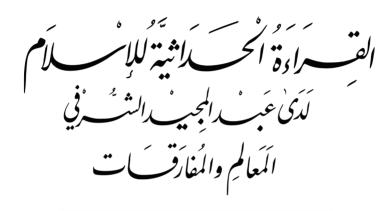
الآراء المطروحة لا تعبر عن رأي المركز بالضرورة

© جميع الحقوق محفوظة للمركز

مَرَكَزُ بِرَاثَا للدِّرِاسَاتِ وَالبُّوثِ بيُروتْ ـ بَغِدَادْ

Baratha Center for Studies and Research www.barathacenter.com barathacenter@gmail.com





• قاسم شعبب



## سِلسِلة ُ دَرَاساَتِ الْفِكر إِلْمُعَاصِر

التعرُّف على الأفكار المعاصرة من أوجب واجبات عصر السماوات المفتوحة وطفرة تقنية المعلومات؛ فكما وَرد عن الصادق (ع): «العالم بزمانه لا تهجُم عليه اللَّوابِسُ.» وعن علي (ع): «حَسْبُ المرء ... من عرفانه، علْمُه بزمانه.» فكم من شبهات قديمة وخدع بالية تحاول تجديد نفسها في كل عصر بثوب جديد ومصطلحات ومقاربات حديثة، إلا أن العالم المدقق يستطيع أن يميز بينها وبين الإبداع الفكري الذي ينطلق من ثوابت الدين وأصوله، ويبدع في التطبيقات والتفريعات.

في عصر جاوزت فيها أعداد الجامعات والمؤسسات البحثيَّة عدة آلاف وتعمل كماكَينات لا تتوقف لتوليد الأفكار، قررنا في «مركز براثاً للدراسات والبحوث» ومن خلال (سلسلة دراسات الفكر المعاصر) أن نقدم للقارئ قراءة نقديَّة واعية للنظريات والأفكار المعاصرة، على موازين معرفية إسلامية أصيلة؛ من أجل إطفاء بريق كل ما هو جديد، وإزالة الرهبة التي تصنعها أدوات التبجيل والتفخيم، لنحاكم الفكرة المجرّدة على أرضيّة موضوعيّة.

بعد طفرة تقنيات الأتصال والمعلومات وانتشار شبكات التواصل الاجتماعي، نشأت همومٌ وأسئلة ودوافع وأنماطُ تفكير جديدة أعادت هندسة المفاهيم التي كانت معتادة، وأمام موجات الإحيائية والحداثوية والإنسانوية و...، كان لابد من الاستجابة لهذه التحديات باستحداث مشروع فكري إسلامي فاعل، يفرز بين الجديد والمستعاد، ثم يفكك الأفكار وينسبها إلى أصولها وأوّلياتها، ويكشف الغموض عن الأفكار الملتبسة والمتلبّسة. أو تقديم قراءة جديدة للمفاهيم الأصيلة تجيبُ عن أسئلة الحاضر، من خلال مقاربات تأسيسية تحافظ على الهوية الإسلامية.

#### • مقدمة

لا يستوعب الاشتغال على القرآن الكريم خطاب عبد المجيد الشرفي (۱) على نحو ما نجده لدى محمّد شحرور ويوسف الصدّيق ومحمّد أركون ونصر حامد أبو زيد مثلاً، بل إنَّه يحاول العمل على مساحة أوسع تشمل الإسلام في نصوصه التأسيسيّة عامّة، فهو وإنْ كان حاضرًا في معظم الدراسات الحداثيّة القرآنيّة، إلاّ أنَّ قراءته تتعلّق بالإسلام وليس فقط بالقرآن.

والتأويليّة القرآنيّة لا تشكّل سوى أداة وظيفيّة داخل مشروع أشمل يتحدّث عن قراءة حداثيّة للإسلام يقول الشرفي إنّه أملاها تغير وضعيّة الدين في

1 - ولد عبد المجيد الشرفي بمدينة صفاقس التونسيّة عام ١٩٤٢، ونال شهادته الجامعيّة عام ١٩٠٠ ثمّ حصل على درجة الدكتوراه من الجامعة التونسيّة عام ١٩٨٢، يترأس حاليًّا المجمع التونسي للعلوم والآداب والفنون "بيت الحكمة"، وله عدد من المؤلّفات منها: الفكر الإسلامي في الردّ على النصارى إلى نهاية القرن الرابع الهجري/العاشر الميلادي، الإسلام والحداثة، لبنات، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، مرجعيّات الإسلام السياسي، والمصحف وقراءاته.

العالم الحديث، وبات فيها موضوعًا للدراسة والتفسير، وليس مفسِّرا للظواهر الطبيعيَّة والاجتماعيَّة كما يقدَّم نفسه.

يتميّز مشروع الكاتب التونسي بصبغته الجماعيّة، وهذا ما يفسّر قلّة كتاباته مقارنة مع غيره من الحداثيين. بدأت المحاولات التأويليّة للشرفي سنة ١٩٨٤ عندما نشر دراسة باللغة الفرنسيّة بعنوان: «تنزيل القرآن وتأويله: مواقف كلاسيكيّة وآفاق جديدة»، ثمّ تابع ذلك في مصنّفاته اللاحقة، وأهمّها كتاب «الإسلام بين الرسالة والتاريخ».

أشرف في الثمانينيّات على مشروع «معالم الحداثة» الذي استهدف تطويع التراث الديني وجعله تابعًا لفكر الحداثة، ثمّ انتقل إلى إعلان مشروع آخر هو «الإسلام واحدًا ومتعدّدًا» الذي تبنّته «رابطة العقلانيين العرب». وقد حاول من خلاله تقديم الإسلام بلا بنية عميقة تمنحه الثبات والنهائية وبلا ماهية تميّزه عن غيره من الأديان، مدّعيًا بأنّه ليس هناك إسلام واحد ثابت ونهائي بل إسلامات متعدّدة ومتغيرة بتغير الزمان والمكان كما عبرّت عن ذلك كتب أشرف عليها مثل: إسلام الفقهاء، إسلام المتصوّفة، إسلام المحدثين، إسلام الفقهاء، إسلام الأسود، الإسلام الآسيوي.

انتقل عبد المجيد الشرفي بعد ذلك إلى العمل على مشروعه حول «المصحف وقراءاته» الذي صدر سنة ٢٠١٦ ودعمته «مؤسسة مؤمنون بلا حدود» وأصدرته في خمس مجلّدات أشرف عليها الشرفي نفسه وتوليّ تحريرها.

وهـذا المـشروع يريد التشكيك في وجود نصّ قرآني وحيـد والترويج لوجود نصوص قرآنيّة طمست بقوّة السلطة السياسيّة وأهملت بعد جمع المصحف في عهد عثمان بن عفان، وتلك النصوص المستبعدة ليست سوى قراءات أخرى لم تعجب أصحاب السلطة. وقد قام الشرفي ومعاونوه بوضع الآية القرآنيّة متبوعة بقراءة حفص ثمّ بباقي القراءات التي يؤكد أنّها لا تختلف من حيث النطق، وأنَّ هنالـك اختلافات في المعنى؛ فآية ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩] مثلًا ليست إلَّا قراءة مِن بين قراءات أخرى حيث وجدت في إحداها: «إنَّ الدين عند الله الحنيفيّة». وقد أعجب هذا المشروع بعض الباحثين الغربيين حيث إنّه يخدم خلفيّاتهم الإيديولوجيّة وثقافتهم، فقالت المسـتشرقة الألمانيّـة أنجيلكا نويفرت إنَّ هذه الطبعة التونسيّة تجعل القرآن مقروءًا بصورة صحيحة كمجال لأصداء زمانه، في حين ذهب جان فوتين مدير مركز قرطاج إلى أنَّ هذا العمل يمسّ أسس الإسلام الراسخة.

وجد الشرفي الروايات المتشابكة لدى السنة والشيعة تأكيدًا على وجود قراءات متعددة للنص القرآني، لكن تلك القراءات استبعدت وتم الإبقاء فقط على قراءة واحدة هي التي تم تدوين المصحف العثماني بها، بل إن روايات تشير إلى أن النص القرآني الحقيقي دونه الإمام علي، عليه السلام، بنفسه عندما قرر الاعتكاف في بيته من أجل ذلك، بعد وفاة النبي، صلى الله عليه وآله، لكنه لم يظهر بعد أن رفضت السلطة القائمة اعتماده.

يقدّم الشرفي قراءة حداثيّة للإسلام بشكل عام، وليس فقط للقرآن كما يفعل حداثيّون آخرون، وهو إذ يحاول قراءة الإسلام، يجعل من مناهج الحداثة وأفكارها النظّارات التي يقرأ بها. ولأجل ذلك، تتردّد كلمة حداثة ومشتقّاتها كثيرًا، في كتاباته، بشكل تمجيدي يكاد يخلو من النقد. ومن المتوقّع تبعًا لذلك أنْ يجعل منها الشرفي الأداة في قبول ما يطرحه الإسلام أو رفْضه، فالمعطى الحداثي الغربي يحاول احتكار مفاهيم العقلانيّة والعلمويّة والتنوير التي فتنت الحداثيين العرب، رغم أنّه أفرغها من مضامينها العميقة، ورغم أنّه لم يأت بها، بل نقلها من منظومات سابقة حيث نجدها مثلاً تتردّد كثيرًا في القرآن الكريم الذي يتحدّث عن النور والعقل والعلم والحقّ والعدل والحريّة.

قاسم شعيب

الفصل الأول ٩

## الفصل الأوّل

المناهج الحداثيّة في قراءة النصّ

يقرأ الحداثيّون العرب النصوص الدينيّة في القرآن والسنّة بمناهج وآليّات حداثيّة استخدمت لقراءة «التناخ» لدى اليهود و»الكتاب المقدّس» لدى المسيحيين والنصوص الأدبيّة والتاريخيّة المختلفة، فهم لم ينتجوا مناهج خاصّة بهم ملائمة للنصّ القرآني الذي يختلف عن النصوص الدينيّة الأخرى. ومن تلك المناهج المستخدمة التي نجد لها أثرًا عند الشرفي علم الأديان المقارن والتاريخانيّة والتفكيك والمقاصديّة وغيرها.

## • أوّلًا: القرآن وعلم الأديان

يبقى القرآن الكريم الكتاب الأوّل الذي تحدّث عن الأديان وقارن بينها، فقد تناول الأديان المعروفة في البيئة العربيّة حينها، وتحدّث عن ستّة أديان هي المجوسيّة والصابئة واليهوديّة والمسيحيّة والحنيفيّة الإبراهيميّة والوثنيّة العربيّة وانتقدها جميعًا، ما عدا الحنيفيّة الإبراهيميّة التي اعتبر نفسه امتدادًا لها، بل إنّه تحدّث عن الزنادقة والدهريين والملاحدة وردّ عليهم، وقال في النهاية: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْ لَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِن الخَاسِرِينَ ﴿ [آل عمران: 85].

أعلن القرآن أنَّ الإسلام وريث الرسالات التوحيديّة كافّة، وأنّه جاء ليحييها ويطهرها ممّا علق بها، وأنَّ الحقيقة الدينيّة المطلقة لم تعد توجد خارج

الإسلام، حيث أنَّ الأديان باتت وضعيّة كليًّا أو جزئيًّا؛ أي إنّه اعتبر الإسلام الدين الذي يمثّل كلّ أسباب الخير الممكنة التي يبحث عنها الإنسان. والآية تتحدّث عن الإسلام وليس فقط القرآن؛ لأنَّ القرآن يحتاج مفسّرًا ومؤولاً لآياته كما هو الرسول، صلّى الله عليه وآله، الذي كان يقرأ القرآن ويفسّره قبل أنْ يحيل على أهل الذكر والراسخين في العلم من بعده.

وعلم الأديان يبحث عن الرؤى المشتركة والتشريعات المتشابهة والقيم المتماثلة بين الأديان كما يبحث الاختلافات فيما بينها، لكتنا لا نرى سوى تركيز لدى المشتغلين بقضايا الإسلام مِن الحداثيين، مثل الشرفي، على المسائل المشتركة بين الأديان، وهم يستنتجون مِن ذلك أنَّ الإسلام أخذ من الموروث الديني السابق له في المجوسيّة واليهوديّة والمسيحيّة، دون أنْ يفترضوا الأصل الإلهي الواحد لهذه الأديان، وأنَّ المشتركات هي أصل تلك الأديان، والاختلافات هي غالبًا بسبب الإضافات والتلاعبات التي خضعت لها عبر التاريخ إمّا بسبب تدخّل الكهنة وإمّا بسبب تحوّل العادات والأعراف الاجتماعيّة إلى جزء من الدين.

يدّعي علم الأديان دراسة تطوّر الأديان وصيرورتها بشكل حيادي وليس مِن أجل المفاضلة بينها، وهذا هو شأن الحداثي الباحث عن مقعد خارج الأديان التقليديّة وضمن مصفوفة الحداثة باعتبارها الدين الجديد الذي بشّر به فلاسفة الغرب فيما أطلقوا عليه في حينها «الدين الطبيعي»؛ أي الدين الذي لا يعترف بالأنبياء ويزعم الإيمان بالخالق دون تبنّي أيّ دين مِن الأديان التقليديّة.

اعتبر الوحي مقولاته وتعاليمه حقيقة لا شكّ فيها. اعتبر الأديان الأخرى خاطئة، وصنَّفها إلى نوعين: كفر وشرك. وتصنيفها لا يعني شيئًا سوى التمييز بين طبيعة كلّ منها، واتخاذ موقف نظري منها دون أنْ يعني ذلك الاعتداء المرفوض في القرآن. يعني الكفر الإنكار والجحود والعناد للحقيقة لمَّا تتضح. أمَّا الشرك، فهو عبادة غير الله بدعوي أنَّه وسيلة تقرَّبه منه للخالق. فالكفر هو التغطية على الحقيقة وإنكارها مع وضوحها، والشرك ادّعاء وجود آلهة مع الله. ليس الحداثة دينًا حقيقيًّا يجب اتباعه كما يريد الحداثيّون القول، بل هي دين وضعي. والدين الحقيقي، في اعتبار القرآن، الذي يحاول الشرفي تأويله وتحويله بشكل اعتباطي، هو الإسلام، وهو على ثلاثة معان؟ الإسلام الأوّل: هو الإسلام الكوني « ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣]. والإسلام الثاني: هو الإسلام العالمي وهو الرسالات النبويّة السابقة: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِن حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَـمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قُبْلُ ﴾ [الحج: ٧٨]. والإسلام الثالث: هو الإسلام القرآني الـذي جاء به خاتـم الأنبياء محمّد صلّى الله عليه وآله، وهذا الإسـلام هو المطلوب بالنسبة لكلّ البشر بعد نزول القرآن الذي أكّد: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ [آل عمران: ١٩]. فالإسلام ليس إلا التسليم بالحقيقة الدينيّة التي جاء بها الوحي.

#### • ثانيًا: تورثة الدين

لا يقبل الشرفي أنْ يكون هناك دين نهائي للبشريّة كلّها، بل يعتبر الإسلام كلّه تراثًا، فهو يحشره ضمن الإنتاج الثقافي البشري الممتدّ في الزمن، ولا يميّز فيه بين نصوص الوحي كما جاء بها الأنبياء، ومجمل التفاسير والتأويلات والشروح التي كتبت حوله. ولأجل ذلك لم يعتبره رسالة محدّدة للرؤية والسلوك لدى الإنسان.

لا شكّ أنَّ بعض الأديان تراث. فإذا كان المقصود بالتراث المنجز الثقافي والحضاري البشري، فإنَّ الأديان الوضعيّة أو المخلوطة هي فعلاً تراث، ولكنْ إذا افترضنا وجود دين يتعالى عن التزييف ومصدره الوحي، فلا يمكن أنْ يكون تراثاً بالمعنى الوضعي. ويبدو أنَّ كلّ الأديان ذات أصل نبويّ، بما في ذلك المجوسيّة والبراهمانيّة، والاختلافات ناتجة عن تأثير العوامل التاريخيّة والسياسيّة والإجتماعيّة، فهي تراث من جهة كونها متأثّرة بشكل كبير بتلك العوامل إلى درجة اختفاء النسخة الأصليّة بشكل شبه كامل.

يحتاج الوحي مَن يحفظه عبر التاريخ، والأنبياء هم الحفظة. وبعد الأنبياء، عليهم السلام، يستدعي منطق الأمور وجود أوصياء لهم لاستمرار الرسالة محفوظة، وغير ذلك نقض للغرض، إذ لا يمكن الاكتفاء بالأنبياء مع موتهم أو غيابهم. وهذا الأمر هو ما نقرأ عنه في تاريخ الرسالات، فقد كان يوشع بن نون وصيًّا لموسى، وشمعون الصفا

المعروف ببطرس وصيًّا للمسيح، وقال النبيِّ محمَّد صلى الله عليه وآله إنَّ عليًًا هو وصيّه، وهو ما تنقله الروايات المختلفة ليس عند الشيعة فحسب، بل عند السنّة كذلك(١).

يجعل العقل الأساس لقبول الأفكار أو رفضها، وهو لا يستثني نصوصه مِن ذلك، فهو يقول إنَّه يمتلك الحقيقة؛ لأنَّ الله الخالق والعليم والخبير هو المتكلّم، ولكنّه يبرهن على ذلك بالعقل والعلم، ولا يسعى لفرضها بمنطق القوّة.

لا تعكس كثرة الأديان تعدّد الحقيقة، بل تعكس كثرة المتدخّلين في الدين وكثرة الاجتهادات والآراء التي لا تعكس خليطًا من الآراء والميول. وما يميّز القرآن والإسلام هو تمسّكه بمصلحة النوع الإنساني في سياق طبيعي قيمي شامل، فهو لا يدافع عن مصلحة فرد أو مجموعة، بل عن النوع الإنساني برمّته، وهذا بعكس مقولات الحداثة التي يتبنّاها الشرفي وتفضّل طبقة البورجوازيّة في الداخل ليكون التشريع لصالحها، وتمنع الشعوب الأخرى

١ - في الحديث: "إنَّ لكلّ نبي وصيًّا ووارثًا وإنَّ عليًّا وصيي ووارثي". الطبراني، المعجم الكبير، ج٦، ص٢٢١. الرياض النضرة، ج٣، ص١٣٨.
كـما رواه آخرون بألفاظ متقاربة وبأسانيد متعدّدة. و"مَن كنت مولاه فعلي مولاه" ابن ماجـه، ح١١٥، وأحمـد، ح١١٥. وهذا الحديث، الذي يجعـل الولاية في أبعادها الدينيّة والسياسيّة لعليّ بعد النبيّ، قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين. وصححه الألباني. والقراءة الشموليّة للسنة النبويّة تؤكّد ذلك كلّه.

من حقوقها وتراها أقل إنسانية، وتجعل منها مجالاً للغزو والنهب. يبقى الله في القرآن ربّ العالمين وليس فقط ربّ المسلمين. والمسلمون لا يمكنهم الادّعاء بامتلاك الحقيقة أو السير في طريق الحقيقة ما لم يكونوا متمسّكين بمفاهيمه ومقولاته وتشريعاته.

## • ثالثًا: أسطرة الميتافيزيقا القرآنيّة

يستخدم الشرفي مصطلح الميث بدلاً عن مصطلح الأسطورة، فالأولى كلمة غربية مازالت تحتفظ بدلالاتها الحافة وتبتعد عن معنى الاختلاق والكذب والخرافة. والثانية كلمة عربية استخدمها القرآن عندما كان ينقل اتهامات الوثنيين للنبيّ صلّى الله عليه وآله باختلاق القرآن وتكرار الأساطير القديمة.

وهذا التمييز لا يفيد الشرفي كثيراً؛ لأنَّ الميث بات مصطلحًا مستخدمًا في دراسة الطقوس الدينيَّة ومجالات المخيال والرمز التي تبتعد عن ثنائيَّة الصدق والكذب والحقيقة والخرافة، بينما لا يستردِّد الشرفي في إنكار مجمل الغيب القرآني ونفي الصدق والحقيقة عنه، فقد ظلّ رهين الرؤى الحداثيّة للقصص القرآني والشعائر الإسلاميّة.

يفترض الشرفي احتواء النصوص الدينيّة الأساسيّة على جوانب ميثولوجيّة موروثة مِن العالم القديم ولا تناسب العقلانيّة الحديثة المبنيّة على استبعاد العناصر الغيبيّة والاكتفاء بما هو مألوف ومعتاد. والشرفي بذلك يؤكّد مرّة

أخرى أنَّ أحكامه المعياريّة لا تستند إلى المنطق الداخلي للنصوص ولا إلى مفهوم الإمكان العقلي، بل إلى المعطى الحداثي الذي يتبنّى غالبًا الاتجاه الحسيّ في المعرفة ويرفض عمليًّا كلّ ما لا يدركه الحسّ والخبرة من كائنات، فهو يقول إنَّ تلك العناصر لا تجد لها صدى في نفوس المعاصرين، وهو يقصد نفوس فئات معيّنة باتت تحمل ثقافة حداثيّة ذات بعد مادي في جوهرها.

والشرفي هنا يستنجد بالمزاج الخاصّ بهذه الفئات، ولا يستخدم حتّى معطيات علم الأديان ونتائجها في دراسة المنظومات اللاهوتيّة والطقوس الدينيّة كما بلورها أوتو، ثمّ روجيه كايو، ثمّ مرسيا إلياد وغيرهم، ولو اعتمد مقارباتهم فلربمًا وصل إلى نتائج مختلفة عن تلك التي توصّل إليها. أهمل الشرفي، بسبب محدوديّة مناهجه وضيق رؤيته، عددًا كبيرًا من المناهج والمداخل التي صاغها علماء الأديان والأنثروبولوجيا الغربيون لمقاربة الشعائر الدينيّة من جهات متعدّدة، مثل علاقتها بالجانب السردي من الدين عند مرسيا إلياد، وعلاقتها بتأمين حركة الإنسان خلال مراحل حياتــه عند فان جنب، وتنظيم العلاقة بين العالم الغيبي والعالم الدنيويّ عند كايو، وتجسيدها لتجربة الوعى بالمتعالى والمقدّس عند أوتو، وهذه المداخل المنهجيّة تفرز نتائج مختلفة تمامًا عن النتائج التي وصل إليه الـشرفي عند تطبيقها عـلى النصوص الإسـلاميّة في مضامينها العقيديّة وأبعادها التشريعيّة والشعائريّة. من الممكن أنْ لا يكون الشرفي مطّلعًا بشكل مباشر على كتابات علماء الأديان ولا محيطًا بالمناهج الحداثيّة في تعاملها مع النصوص الدينيّة، ويكتفي بإطلاق أحكامه على أساس مبادئ الفكر الحداثي ذات المنحى الوضعي الذي يستبعد الجوانب الخفيّة للمعتقدات الدينيّة. إنّه يقتصر على المنهجيّات الحداثيّة التي ظهرت في بداية انبجاس فكر الحداثة الأوروبي، والذي يجعل الدين برمّته ذا بعد واحد ومتغيرًا بتغير المجتمعات والعادات ووسائل الإنتاج، كما لو أنَّ بعض الدين لا يملك كيانًا ذاتيًّا خاصًّا يتعالى على إملاءات التاريخ ويصوغ مقولاته وفق مبدأ الحقّ والخير عندما يتعلّق الأمر برسالات الوحي بشكل خاص (۱)، إذ لا شك أنَّ ما يقوله الشرفي قد ينسحب على الأديان الوضعيّة.

ولذلك، فإنَّ مقاربات الشرفي كانت قاصرة عن فهم العمق الذي يمتلكه الإسلام في خصوصيّته وحقيقته أي كما هو في ذاته وفي مصادره الأصليّة. ليس من الموضوعيّة العلميّة إطلاق أحكام عامّة على كلّ الأديان، كما أنَّ هناك فرقًا بين الدين وأتباعه، فالمجتمع ومقدّساته الدينيّة لا يتطابقان بالضرورة، وهذا لا نقوله نحن وحدنا، بل يقوله أيضًا أنثروبولوجيّون (٢).

اعتبرت بعض الدراسات الغربيّة الدين وهمًا أو وعيًا طفوليًّا للوجود، فالنسبة

١ - جان بول وليم، الأديان في علم الاجتماع، ، ص١١.

٢ - الأديان في علم الاجتماع، م. ن، ص٧٧.

لفرويد مثلاً، ليست الأديان أكثر من أوهام وأمنيات، كما كتب في الفصل السادس من كتابه «مستقبل الوهم»: «ظهرت الأديان نتيجة رغبات وأمان قوية أرادها البشر منذ القدم». والأوهام عند فرويد مختلفة عن الأخطاء. لم يكن هدف تلك الأفكار فهم الدين بتعدّده وتشابكه واختلاف أبعاده، وكان الحكم عامًّا يشمل كلّ الأديان دون تمييز ولا اعتبار للخصوصية. وبسبب ذلك، تُظهر المقاربات الحداثية للإسلام نظرة اختزالية وعوارًا منهجيًّا يخفي رغبة محمومة لتقليص الدين أو إقصائه. وفي مكانه، تحاول زرع ثقافة مادية مؤسسة على منحى غرائزي مفرط لا يخدم إلا فئة قليلة يهمّها تغييب الوعي العام كما بدأ ينكشف في المجتمعات الغربية التي تحكمها طبقة بورجوازية تتلاعب بوعيها وتوجّهها كما تشاء من خلال مناهج التعليم ووسائل الإعلام والفنون المختلفة.

اعتبر السشرفي أنَّ الدين كان في الماضي عاملًا مهمًّا لتحقيق اللحمة الاجتماعيّة، لكنَّه اليوم بات سببًا للتضييق على حريّة المؤمنين، بعد أنْ ظهرت أشكال جديدة للتضامن لا تحتاج للمبرّرات الدينيّة (۱). وهذا الكلام يعني أنَّ الحداثة، أو الواقع الذي صنعته، بات هو المقياس في النظر إلى الدين وقيمه، رغم أنَّ الحداثة نجحت في إثبات أنَّ شعاراتها في العقلانيّة والروح العلميّة والحريّة مخاتلة بعد أنْ أسقطت المجتمعات المؤمنة بها في

١ - الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٩٦.

مستنقع الغرائزيّة المفرطة.

تعلن هذه المقاربات للدين والاجتماع في الخطاب الوضعي العربي عن خلل منهجي ورغبة مسبقة في تهميش الدين وصولاً إلى إقصائه بشكل كامل، ليس مِن واقع التشريع في المجالات التي ما يزال حاضراً فيها فحسب، وإنمّا مِن الحياة الاجتماعيّة العامّة، وهذا ما يجعل الثرثرة المستمرّة لحملة هذا الفكر حول عقلنة النصوص والروح العلميّة فارغة مِن المعنى ولا يمكنها إنتاج علم أديان بالمعنى الحقيقي.

استحوذت على اهتمام كثير من الحداثيين قضايا تدوين القرآن وجمع المصحف وانتقال من الثقافة الشفهيّة التي كانت سائدة إلى الثقافة المكتوبة حيث سيصبح المصحف المكتوب مدار علوم كثيرة، مثل التفسير والحديث والفقه والكلام، وسيكون مصدر إلهام لكثير من العلماء في مجالات مختلفة كالفيزياء والفلك والطب.

لكن الشرفي لن يكرّر ما توقّف عنده غيره كثيراً، ولم يتحدّث عن «خطيئة جمع القرآن»، بل رأى في جمعه «مزايا لا تُنكر، فلولاه لربمّا تأخّر اجتماع المسلمين على كتاب واحد، مع ما في ذلك من احتمالات الانشقاق والافتراق الأعمق»(۱)، فهو يقارن بين الإسلام واليهوديّة والمسيحيّة في هذا الإطار، ويعتبر أنّ المأسسة كانت جزءًا مِن تلك الأديان عبر تدوين كلّ دين كتابه المقدّس.

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين التاريخ والرسالة، ص٥٠.

لكن الشرفي سيحول القرآن إلى مجرد وثيقة أو أرشيف يستفاد منه في معرفة نشأة المجتمع المسلم ضمن مجتمعات «أهل الكتاب»، ولذلك سيكرر إشكالات المستشرقين ذاتها، والتي تتركز على اعتبار القرآن «أحفورة» كما عبر شمبوليوني، وليس كتاب وحي نزل على خاتم الأنبياء ليكون ذكراً وهدى للمؤمنين.

إنّنا نجد نولدكه يعتبر أنّ المصدر الرئيس للوحي الذي نـزل على النبيّ، وتعاليم الإسلام في معظمها «تنطوي في أقدم السّور على ما يُشير بلا لبس إلى مصدرها. لهـذا لا لزوم للتحليل لنكتشف أنّ أكثر قصص الأنبياء في القرآن، لا بل الكثير من التّعاليم والفروض، هي ذات أصل يهودي (())، وهو شيء غير حقيقي. فاليهوديّة باتت ديانة مجسّمة تؤمن بأنَّ الإله له جسم محدود يتمشّى في الجنّة ويصارع يعقوب، وتتّهم بعض الأنبياء بالسكر والزنا والقتل، وتقول بالجبر والإرجاء، وتستبيح الخمر والربا، وترى في الآخرين مجرد غوييم مستباحين تمامًا. وهذه كلّها أشياء لا مكان لها في الإسلام الذي ينزّه الذات الإلهيّة، ويؤمن باختيار الإنسان ومسؤوليّته، ويحرّم الخمر والربا والزنا والغش والخيانة والعدوان، ويعتبر البشر إخوة مِن أب الخمر والربا والزنا والغش والخيانة والعدوان، ويعتبر البشر إخوة مِن أب واحد وأم واحدة، وأنَّ التفاضل بينهم أساسه العلم والانضباط، وإذا وجدت تشابهات فهي بين ما نجا من التوراة من التحريف ونصوص القرآن.

١ - نولدكه، تاريخ القرآن، ص٧.

من الممكن أنْ يكون الشرفي، ونولدكه الذي أخذ عنه، ناظرين إلى المعتقدات الحشوية التي تتطابق فعليًا وإلى حدود كبيرة مع ما يوجد في الديانة اليهودية والتوراة المنحولة من حيث معتقدات التجسيم والجبر والإرجاء واستباحة بعض المحرمات، مثل استباحة الخمر بالنبيّذ مثلًا.

### • رابعًا: أرخنة النص

لا يعلن الشرفي مثل سائر الحداثيين عن نواياه بخصوص استخدام المناهج الغربيّة في قراءة نصوص الوحي، وهو يقول إنَّ فعل الأرخنة لا يهدف إلى أكثر من ربط النصوص بسياقاتها التاريخيّة لإثبات صلة الآيات بالواقع الثقافي والاجتماعي في الحجاز زمن الرسالة. وهذا الربط هدفه القول بأنَّ القرآن أفاد من معطيات عصره الدينيّة والثقافيّة ولم يكن منعزلًا عنها تمامًا. وهذه الخطوة تمثّل عنده نقطة انطلاق أساسيّة لزحزحة القرآن عن التفاسير التي كتبت حوله وباتت تؤطّر الوعي العام.

والـشرفي يريد في النهايـة تحويل النصّ القرآني إلى نصّ تاريخي يسـتقي مـن المعطى الثقافي العربي في تلك الأزمنة، وهو يسـتدعي فكرةً للكاتب السـوداني محمّد محمود طه يقول فيها إنَّ «الرسالة المحمديّة كانت رسالة عامّة إلى البشر في العهد المكيّ، وأنّها كانت رسالة خاصّة بمعاصري النبيّ في الفترة المدنيّة.. ويتعين في نظره طرح ما في الرسـالة الخاصّة مِن أحكام كانت مناسبة لأوضاع الناس في بداية القرن السابع الميلادي ولم تعد ملائمة

لأوضاعهم في النصف الثاني من القرن العشرين، والعودة إلى الرسالة العامّة التي تبقى صالحة مهما تغيرّت الظروف»(١). والقول بذلك يعني التخليّ نهائيًّا عن القرآن نفسه، ولن يكون هناك معنى للتمييز بين إسلام الرسالة وإسلام التاريخ، فالكلّ تاريخي ومحدود في الزمان.

مِن غير الممكن ادّعاء تاريخيّة القرآن بعد أنْ اتّضح أنَّ كلّ تشريعاته وحي. واتفاقه في بعض التفاصيل مع الرسالات السابقة لا ينفي ذلك؛ لأنَّ تلك الرسالات وحي أيضًا، لكنّه تعرّض للإضافة والحذف، ووجب إعادته إلى حالته الأولى. إنَّ مجرّد إزالة الأغشية التفسيريّة والتأويليّة التي تحاصر النصّ القرآني، شيء ضروري لإعادة قراءته في معانيه الأساسيّة، غير أنَّ السؤال هو عمّن يملك القدرة العلميّة والعقليّة التي تمكّنه من فعل ذلك. لا يمكن للحداثي الزعم بمعرفة القرآن في معانيه المتدفّقة واللامتناهية، ولا يمكنه تبعًا لذلك أنْ يأخذ مكان المذاهب التي نصّبت نفسها مفسرة للقرآن ومحدّدة لمعانيه بعد وفاة النبيّ صلى الله عليه وآله وما تبع ذلك من أحداث سياسيّة هائلة ومريعة، والقادر على ذلك هو مَن حدّده النبيّ إمامًا للناس مِن بعده فحسب.

يريد الكاتب الحداثي الانفراد بالنصّ القرآني لأخذه بعيدًا عن معانيه ومقاصده، بعد أنْ حشره ضمن التراث ونسب إليه الأساطير. فما يحكم

١ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص٥٧-٥٨.

تفكير الحداثي هو معطيات الفكر الغربي المتشكّلة من خلال الفلسفة والعلوم الإنسانيّة والمناهج الأدبيّة، وكلّ جهوده منصبّة على كيفيّة إقناع الجمهور بتجاوز نصوص الدين.

إنَّ ربط القرآن بالمعطيات التاريخيّـة وادّعاء إفادته منها، لا يعني سـوي تحويله إلى نصّ وضعي لا علاقة له بالمصدر الإلهي. فقد أعلن الشرفي أنَّ الوحى ليس برانيًا بين ذات مرسلة وأخرى متلقّية، بل هو وحي ذاتي صادر عن النبيّ من داخله.

يعلن الشرفي أنَّ «قدسيّة القرآن لا تعارض تأويله حداثيًّا»(١)، لكنَّ هذا تناقض، أو هو على الأصح «تقيّة فكريّة» يمارسها الحداثيّون عمومًا، ولعلّ ذلك كان ضرورة أمام وعي حشويّ كلاسيكي يرى القرآن كتابًا أزليًّا مشاركًا لله في قدمه كما يقول الأشاعرة والسلفيّة على السواء.

لا يوجد تناقض فعلى بين البعد التاريخي للقرآن وقدسيّته، فقد نزل القرآن في التاريخ وتحدّث في وقائع تاريخيّة، وانتقد الأديان والثقافات، ووجّـه أحكامه وتعاليمـه للناس. وهذا هـو معنى كون القرآن حادثًا في التاريخ، وهو شيء ثبّته القرآن ذاته عندما سمّى نفسه ﴿ذِكْرِ مِن الرَّحْمَن مُحْدَثُ ﴿ الشِّعِرَاءُ: ٥]. وهذا المعنى للبعد التاريخي للقرآن لا يقصده الشرفي، بل يقصد تحويله إلى نصّ وضعى تمامًا.

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة والثورة، ص١٧٩.

تفرق القراءات الحداثية بين الكلام الإلهي وبين القرآن الكريم، وتدّعي الاحتفاظ بالقداسة فقط للكلام الإلهي (۱) الذي تقول إنّه أزلي تبعًا للموقف الحشوي، بينما لا تنسحب هذه القداسة على القرآن بما هو تحقّق نسبي وتاريخي لكلام الله. وهو تفريق بلا وجاهة؛ لأنَّ القرآن كلام الله، وليس شيئًا آخر، فكلام الله ليس أزليًّا حتّى يقال إنَّه تحقّق في التاريخ من خلال القرآن، بل هو فعله تعاله، وفعل الله إحداث. إنَّ قول المعتزلة بأنَّ القرآن مخلوق يجب أنْ يؤخذ بمعنى الحدوث كما يقول الإماميّة، ففي النهاية لا شيء أزلي سوى الذات الإلهيّة، وغير ذلك هو نسبة الألوهيّة لغير الله. فالأزلي إله بالضرورة؛ لأنّه يكون غنيًّا عن أيّ كائن آخر في وجوده وحياته، وبالتالي في علمه وقدرته وسائر صفاته.

#### • خامسًا: تفكيك النص

ظهر المنهج التفكيكي في الغرب خلال العقود الأخيرة مِن القرن العشرين للتعامل مع النصوص الأدبيّة والدينيّة وغيرها. وهو يعني تحليل النصّ للفصل بين منتجه ومتلقّيه بحيث يصبح معنى النصّ غير مرتبط بمراد الكاتب، بل بما يفهمه المتلقّي، حتّى لو كان ذلك الفهم مخالفًا للقواعد اللغويّة والبلاغيّة، فهو يقطع الصلة مع كاتب النصّ وينكر معناه المعجمي ودلالته السياقيّة ومراد كاتبه، ويصبح القارئ حرًّا في اللعب على المعنى.

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة والثورة، ص١٧٩، ١٨٠.

تطور المنهج التفكيكي عن المدرسة البنيوية، وإذا كانت البنيوية تنتمي للحداثة، فإنَّ التفكيك ينتمي لما بعد الحداثة. رفعت الحداثة شعار الحرية لكسر القيود الدينية والاجتماعية، لكنها انتكست في الواقع في ممارسات العنصرية والاضطهاد العرقي وافتعال الحروب ونهب ثروات الأمم الأخرى. ومن هنا ظهر فكر ما بعد الحداثة الذي يعتبر التفكيك أبرز مناهجه لنقد أفكار المركزية الغربية والمبادئ التي طالما اعتبرت ثابتة وإنكار معيارية العقل حيث يرون أنّه لا توجد حقيقة خارج الذهن، مستعيدين بذلك أفكار السفسطائيين والمثاليين حول نسبة الحقيقة والمعرفة، وأنَّ لا وجود لعقل يفسّر قضايا الحياة بشكل موضوعي، إذ الموضوعية شيء لا وجود له. وبذلك صار لكلّ إنسان حقيقته، وما يفهمه زيد قد لا يفهمه صالح، وهذا يعني أنَّ لا ثبات للمعنى ولا استقرار للمبنى، فكلّ شيء متغير ونسبي، والقارئ أو المتلقّى هو صاحب السلطة في إضفاء ما يشاء من المعاني على

النصوص والأحداث والوقائع(١).

١ - بشير تاوريريت، التفكيكيّة في الخطاب النقدي، ص١٥ ـ ٢١.

التقط دريدا عناصر من الفلسفة الماديّة والنظريّات اللسانيّة، وبنى عليها إنكاره لكلّ ما هو غيبي وميتافيزيقي (۱)، فقد رفض مبادئ العقل، وجعل دلالة النصّ مفتوحة على كلّ القراءات. وهو تناقض واضح، فقد كان بذلك يحاول فتح الطريق للتخلّص من القيم التي تختزنها بعض النصوص، فيحكم على ألفاظ هذا النصّ أو ذاك بما يشاء مهما كان شاذًا أو مناقضًا لدلالة النصّ (۲). وهذا ما يلتقي فيه التفكيك مع الفلسفة الظواهريّة في رؤيتها النقديّة التي ترى أنّ القراءة تفاعلٌ بين مضمون النصّ ووعي المتلقّي، حيث لم يعد الكاتب هو من يحدّد معنى النصّ، وبذلك ينفتح الباب أمام كلّ إنسان ليفهم النصّ بحسب وعيه وثقافته ومعتقداته وأهوائه ومراده (۲). بات القارئ هو مَن يحدّد معنى النصّ في القراءة التفكيكيّة اللسانيّة.

وعندما يتعلق الأمر بالنصّ القرآني، الذي يحاول الحداثي العربي تطبيقه عليه، فإنَّ النتيجة لن تكون سوى علاقة اعتباطيّة بين الدال والمدلول. وهو ما فعله الشرفي في مجمل قراءاته لنصوص القرآن والسنّة. يرى التفكيكي أنَّ اللغة جدار يمنع مِن اللعب الحرّ على معاني النصّ مِن أجل تطويعها بما يناسب القارئ. وبسبب ذلك، لن يلتزم الشرفي بالمعطى اللغوي أو البلاغي

١ - خالد السيف، ظاهرة التأويل الحديثة، ص١٣٦ \_ ١٣٧.

٢ - بشير تاوريريت، التفكيكيّة في الخطاب النقدي، ص١٥.

٣ - نسيمة الغيث، البؤرة ودوائر الاتصال، ص١٤.

في فهمه للقرآن، بل سيحاول تجاوزه من خلال الحديث عن تاريخيّة النصّ أو مقاصد الرسالة أو البحث عن أيّة تغرة يمكنه الولوج منها، حتّى لو كان مصدرها غير موثوق.

وبذلك تمّ تأسيس التفكيك على عدّة مسلّمات، أوّلها: سلطة القارئ، فيصبح هو مَن يحدّد المعنى. والثاني: نزع القداسة عن النصّ، فيصبح التعامل مع القـرآن مثل التعامل مع أيّ نصّ آخر. والثالث: نفي الغيبيّات، فتصبح كلّ الكائنات الخفيّة التي يتحدّث عنها النصّ رموزاً أو أساطير. والرابع: فصل الدال عن المدلول، لينتهي أنْ يكون اللفظ محدّداً للمعنى، ويصبح القارئ التفكيكي هو المحدّد له. والخامس: الكتابة مقدّمة على الصوت؛ فالكتابة هي التي تعطي القارئ سلطة تحديد معنى النصّ. والسادس: الاختلاف، فالمعنى ليس جاهزاً ولا هو متضمّن في النصّ بل يتغير بتغير القراء، وكلُّ فالمعنى ليس جاهزاً ولا هو متضمّن في النصّ بل يتغير بتغير القراء، وكلُّ يمكنه أنْ يفهمه كما يشاء، وكلّ قراءة تهدم التي تسبقها، وبذلك تنتهي الثوابت والأصول. والسابع التناص؛ أي إنَّ النصوص يتوالد بعضها عن بعض وليس هناك نصّ أصيل تكون فيه السلطة لمنتجه، بل السلطة كلّها للقارئ الذي يفكّك النصّ بما يناسب مسبقاته وميوله (۱).

١ - جاك دريدا، الكتابة والاختلاف، ص٢٨. وعبد العزيز حمودة، المرايا المحدّبة،
عالم المعرفة، رقم ٢٣٢،

#### • سادسًا: تأويليّة النص

حقّق القرآن عند نزوله نقلة نوعيّة في حياة العرب والأمم المجاورة، وكان له دور مركزي مقروءًا ومفسّرًا ومعاشًا. ومع تقدّم الزمن، بات كلّ مَن يسير في طريق معينٌ يبرّر مساره بآية من القرآن، واضطرّ كلّ مشتغل بالسياسة أو العلم أو الاقتصاد أو الدين أو الفلسفة أو الكلام إلى تبرير عمله من خلال النصّ المنزل، وهذا ما حوّل القرآن تدريجيًّا من موجِّه لسلوك الناس ورؤيته كما كان في حياة النبيّ إلى كتاب موجَّه من الخارج لتبرير خطّ مختلف ورؤية مسبقة. لا ينفكُّ فعل التأويل عند الحداثيين عن المنهج التفكيكي، وتأويل النصّ في اتجاه معين بعد نزوله لا يعكس فقط تصوّر الناس للقداسة والكون والتاريخ والإنسان، وهي القضايا المركزيّة التي تناولها النصّ وخضعت للتفسير والتأويل كما يشير إلى ذلك روّاد التأويل المعاصرون في الغرب الذي يستقى منهم الوضعيّون العرب مثل تيليش وريكور، بل يعكس رفضًا للخضوع له وعمالًا من أجل تبرير ذلك من خلال النصّ نفسه، فالتأويل ليس ناتجًا فقط عن اختلاف تصوّرات المشتغلين على النصّ أو الممارسين للعمل السياسي، بل يصدر أيضًا عن معاندتهم للنصّ في أحيان كثيرة، وهذا ما لم يكن بوسع الوضعيين الإشارة إليه؛ لأنَّ ما يفعلونه لا يزيد عن كونه تبريرًا لمسارهم الحداثوي. يريد الشرفي مواءمة الإسلام مع الحداثة، وهذا لا يعني شيئًا غير إخضاع نصوص هذا الدين لمقولات الغربيين.

ورغم التصاقه بالجانب التاريخي والاجتماعي بعد ظهور المؤسّسة الدينيّة،

إلاّ أنَّ الشرفي لن يبتعد عن خط التأويليين عبر تقديم تأويليّة خاصّة للنصّ، فقد اشتبك مع آيات محدّدة في القرآن تتعارض مع مسبقاته. ولذلك، ليس غريبًا أنْ يعتبر القرآن «أكبر عائق» أمام تحقيق قراءة حداثيّة للإسلام. فهذا الكتاب، بمعارضته للاتجاهات الوثنيّة التي تمثّل الحداثة امتدادًا لها منذ ظهورها، يشكّل حاجزًا أمام تقدّم المشاريع الوضعيّة التي تريد فصل الناس عن الدين، وليس فقط فصل السياسة والاقتصاد والاجتماع عنه.

أراد الشرفي الاشتغال على الإسلام في مجمله، وليس فقط القرآن، لكنَّ ذلك كان عملًا ناقصًا؛ لأنَّ دراسة الإسلام لا تستغني عن دراسة القرآن بكلّ تفاصيله، فهو النصّ المركزي الذي لا غنى للباحث عن الإحاطة بموضوعاته وعلومه ومعانيه وأحكامه وتعاليمه وقصصه ومواعظه، وهو ما حاول تداركه في عمله الأخير «المصحف وقراءاته».

إنَّ القرآن، كما قال عن نفسه، نزل ﴿ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩]. ورغم أنّه أحال على الراسخين في العلم فقال: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أُولِى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلا ﴾ [النساء: ٨٣]، فليس في متناول أيِّ كان معرفة مواقع الإشارات القرآنية كلّها للموضوع المطلوب، والراسخ في العلم الذي يعلم الكتاب، ويمكنه أنْ يبيّنه متى أراد ذلك، وهذا يعني أنَّ أصول الإسلام متضمّنة في القرآن، ولا يمكن معرفة الإسلام دون معرفة القرآن.

لا يجرؤ الحداثيّون على تخطئة القرآن، وهم لذلك سيذهبون لاجتراح مناهج تأويليّة تدّعي تعدّدية القراءات وتصويبها جميعًا رغم تناقضها كما يفعله المصوّبة في تاريخ علم أصول الفقه الذين يُصوّبون كلّ الآراء والاجتهادات المتصارعة، في مقابل المخطئة الذين يقولون إنَّ الحقيقة القرآنيّة واحدة، والقول بتعدّدها يعنى فتح الباب لانقسام المسلمين.

يرفض الشرفي مثل سائر الحداثيين «طمس الصراعات التأويليّة بإرجاعها إلى نظام الخطأ والصواب المُستند بدوره إلى تصنيف ثنائي، الأرثوذكسيّة والهرطقات أو الفرق الناجية والفرق الضالّة» (١) مِن جهة، والتفسيرات النفعيّة والانتقائيّة التي شاعت في فترة خطاب الإصلاح مِن جهة أخرى، وحسب ظنه، «فالمستقبل سيكونُ بلا ريب لتأويليّة «هرمنيوطيقا» جديدة تُفسِحُ المجال لقراءة النصّ القرآني قراءات مُتعدِّدة تستجيب لحاجات المؤمنين إلى معان مُتناغمة مع ظروفهم المُستجدّة، الماديّة والثقافيّة» (١).

لم تكن التأويلات المتضاربة حول النصّ القرآني غائبة في أيّ مرحلة تاريخيّة سابقة، ورغم أنَّ تأويلات القرآن وتفسيراته يمكن أنْ تعدّد في انسجام كامل ودون تناقض، إلّا أنَّ ما يريده الكاتب الحداثي هو جرّ النصّ القرآني إلى مربّع آخر ليصبح مبرّرًا لمقولات مناقضة لما يطرحه. لقد ولّدت التأويلات المتضاربة للقرآن في التاريخ كمًّا كبيرًا مِن المذاهب والفرق المتصارعة،

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين التاريخ والرسالة، ص٠٥.

٢ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص٢٣-٢٥.

ممّا يعني أنَّ تلك التأويلات هي المسؤولة عن حالة التشتّ والصراعات التي كانت تتحوّل أحيانًا إلى حروب أهليّة مهلكة، وهذا يعني أنَّ المستقبل عند الشرفي هو الارتداد نحو الماضي في حالاته البائسة. يحتاج المسلمون والإنسانيّة عامة إلى حامل الرسالة الذي يقرأ القرآن بعلم ويقدّم المعاني كما هي في واقعها، وليس إلى مناهج تكرّس حالة التشتّ والضياع والتيه، وثقافة الظنّ والتخمين والارتياب.

يستخدم القرآن، حسب الشرفي، الإشارة والإيحاء والرمز ممّا يجعله "يحتمل عددًا غير محدود من وجوه التأويل هي ثمرة التفاعل الخصب بين النصّ وقرّائه على اختلاف نفسيّاتهم وثقافاتهم وظروفهم. إلاّ أنّ التطوّر الذي تمرّ به كلّ دعوة دينيّة وتحوّل الإسلام بعد موت الرسول إلى مؤسّسة، كان يمنع من تعدديّة التأويل ويفرض تسييج فهم النصّ وإحاطته بجملة من الضوابط التي تضمن وحدة الشعائر والأحكام والمعتقدات، فكانت سلطة السلف هي السلطة التي يعتمد عليها لفرض اختيار معينّ وإقصاء ما سواه، ولم يكن من الشاذ أنْ توضع الأحاديث أو أنْ تنسب الأقوال والأفعال إلى الصحابة لدعم النظريّة التي يراد فرضها»(۱).

لا شَـكً في كثافة المعاني القرآنيّة، لكنَّ الأمر عندما يتعلّق بأحكام الدين فإنَّ القرآن يتضمّن المحكم والمتشابه، وهو نفسه يجعل المحكم أساسًا لفهم

١ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص ١ ٤.

المتشابه. إنَّ تفسير القرآن وتأويله لا يمكن أنْ يكونا أفعالاً اعتباطيّة، بل لا بدّ أنْ يخضعا لضوابط حتى لا يتحوّل القرآن إلى مبرّر لمسبقات القرّاء وتناقضاتهم. فالتفسير والتأويل علوم، وليست آراء وتخمينات يطلقها أصحابها.

والالتزام برد المتشابه للمحكم والإحاطة بعلوم التفسير، لا يمنع من التدبر القائم على العلم، هو محاولة القائم على العلم، هو محاولة للتعمّق أكثر في معاني القرآن لاستنباط معان جديدة كانت خفيّة على القارئ، وتلك المعاني لا يجب أنْ تكون مسقطة على النصّ مِن خارجه، بل مستنبطة من عمقه بشكل موضوعي.

أباح الشرفي لنفسه فعل التأويل، ولكنّه انتقد غيره ممّن مارس مقاربات تأويليّة، فقد رفض مثلًا اعتبار الشورى مفهومًا بديلًا عن الديمقراطيّة عندما قال إنّها عمليّة تأويليّة. وهذا يعني أنّه يرفض تأويلات الآخرين لمثل هذا المفهوم بدعوى أنّه تأويل تعسّفي، بينما يمارس هو التأويل نفسه مع مفاهيم أخرى. وقوله إنّ الاستبداد هو السائد في تاريخ المسلمين من خلال ما سمّي بنظام الخلافة، رغم أنّه صحيح، إلّا أنّه ليس دليلًا على انتفاء الشورى في الإسلام؛ لأنّ الحديث هنا عن القرآن في ذاته وعن تجربة الرسول الذي لم يصبح زعيمًا سياسيًّا وقائدًا للدولة إلاّ بعد تلقيه بيعتين اختياريّتين. وهذا الجانب السياسي يختلف عن نبويّته التي لا دخل للناس فيها باعتبارها معطى إلهيًّا، فهو نبيّ ورسول قبل به الناس أم لم يقبلوا، لكنّه احتاج إلى بيعة طوعيّة حتّى يصبح قائدًا سياسيًّا، حيث لا مكان للإكراه والفوقيّة في سلوك النبيّ صليّ الله عليه وآله.

لا يريد الشرفي الالتزام بأيّة شروط لفعل التأويل، وهذا المثال يؤكّد مزاجيّة التأويل لديه، فذلك يسهّل إسقاط مسبقاته على آيات القرآن، وتلك المسبقات ليست شيئًا آخر غير الأفكار والتشريعات الحداثيّة التي صنعت الواقع الغربي الذي بات يشكو أمراضًا اجتماعيّة ونفسيّة واقتصاديّة يصعب إحصاؤها.

لا يريد الباحث التونسي فهم القرآن في نصوصه وفق ضوابط، بل يحاول أخذه إلى فضاءات أخرى يكون فيها تابعًا وليس متبوعًا، فقد باتت الحداثة معه الوحي الجديد المذي ينبغي اتباعه، ولا عجب فقد أنتج ابتعاد المسلمين عن القرآن خضوعًا مراً للاستبداد الذي جلب الاحتلال وكرس تبعيّة شاملة في النهاية. ليس التمسّك بالوحي قرآنًا وسنّة سلفيّة، كما يقول الشرفي، فمن يسمّونهم سلفًا لم يكونوا متمسّكين غالبًا بتعاليم الوحي بقدر ما كانوا متمسّكين بمذاهب باتت عندهم مقدّسة. ومن الطبيعي أنْ لا يكون السلفيّون متمسّكين بالقرآن والسنّة، وإنمّا بآراء وسير مَن يعتبرونهم سلفًا، فقد تمّ طرد العقل الملازم للوحي بشكل مبكّر لإفساح المجال أمام المصالح والأهواء والمعتقدات الواردة من بيئات أخرى في تفسير القرآن وتأويله.

وما يقال عن السلفيّة يقال أيضًا عن الطرق الصوفيّة بحسب الشرفي الذي يعتبر أنَّ: «فسح المجال للنزعات اللاعقليّة كي تنمو وتزدهر، هو ما حصل بالفعل مع انتشار التصوّف وتطوّره إلى طرق لا يمثّل الإسلام فيها إلاّ قشرة رقيقة تخفى العديد من العقائد الوثنيّة»(١).

١ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص٤٦.

#### • سابعًا: تقصيد النص

يُدغِم الشرفي القراءة المقاصديّة والقراءة التاريخيّة في بعضهما، وهو في الوقت الذي يتحدّث عن سياقات تاريخيّة واجتماعيّة للآيات القرآنيّة، يريد تنسيب الأحكام وجعلها محاصرة بإطارها التاريخي، فهي عنده تشريعات مرتبطة بالعالم القديم حقّقت في حينه مقاصد الدين، ولكنْ لا يجب التوقّف عندها بحرفيّتها، بل لا بدّ مِن فهم اتّجاهها نحو تأسيس عالم جديد مِن خلال آليّة التأويل.

ليست القراءة المقاصديّة للقرآن إلّا محاولة لإعادة الاعتبار لما يسمّيه الشرفي «كليّة النصّ القرآني» المتمركزة حول مقاصد وغايات كبرى، والتأسيس للثنائيّات المفهوميّة «عالم قديم - عالم جديد» و إسلام الرسالة والتأسيس للثنائيّات المفهوميّة «عالم قديم - عالم جديد» و إسلام التاريخيّة وإسلام التاريخيّة مستخدمًا أفكارًا تراثيّة تتحدّث عن تأثير العوامل التاريخيّة في تكوين المصحف القرآني، مثل قول بعضهم بالصياغة النبويّة اللفظيّة للنصّ القرآني المنُزلَّ معنى فحسب، والتي تنسجم مع رؤية الشرفي، التي تبين عوارها، حول شمول العامل التاريخي في تأثيره لمرحلة الوحي ذاتها. التقط الشرفي فكرة المقاصد التي تعجّ بها نصوص القرآن والحديث، وأراد التقط الشرفي فكرة المقاصد التي تعجّ بها نصوص القرآن والحديث، وأراد تشريعاته والعلل التي برّرت ذلك يحتاج بلا شكّ معرفة حكمة القرآن في تشريعاته والعلل التي برّرت ذلك، وليس البناء على الظنّ والتخمين؛ لأنّ تشريعاته والعلل التي برّرت ذلك، وليس البناء على الظنّ والتخمين؛ لأنّ ذلك يعني لا علميّة قراءته. ربط الشرفي المقاصد بالمعطى التاريخي، وهذا يسقط عن قراءته التقنيّة المنهجيّة التأويليّة؛ لأنّها تحتاج تحديد منطلقات يسقط عن قراءته التقنيّة المنهجيّة التأويليّة؛ لأنّها تحتاج تحديد منطلقات

فكرية واضحة محددة ضمن إطار منهجي يحدد إشكالاتها الرئيسة، مثل تحديد الإطار التاريخي الذي نزل فيه النص ومناسباته وأسبابه وهل هو خاص أم عام، وناسخ أم منسوخ، ومحكم أم متشابه.. وتحديد آليّات معرفة النصوص الكليّة مِن الشخصيّة لتحديد قيم النصّ المركزيّة ومقاصده التي يقرأ في ضوئها، ومِن دون ذلك لا يمكن التمييز بين «روح الرسالة» و»أثر التاريخ»، رغم أنَّ هذه مفاهيم غائمة في فكر الشرفي. فمفهوم كليّة النصوص الذي يركّز عليه لا يقدّم لنا المعنى الذي يريده منه؛ لأنّه لا يحدّد معنى هذه الكليّة ولا كيفيّة معرفة أسسها، ممّا يجعل منها مجرّد نافذة للهروب مِن المعانى الصريحة للنصوص.

لا يقدّم الشرفي الوسائل الضروريّة لفعل التدبّر الذي يدعو إليه مِن أجل «إدراك الحكمة مِن معاني القرآن»، فهو يطلق دعوة بالاجتهاد والإخلاص دون تحديد ضوابط أو موجّهات، وهذا يعني تحويل القرآن إلى نصّ تبريري لكلّ مَن يبحث عن مسوّغات لمعتقداته وممارساته، زاعمًا أنَّ «التوفيق هبة إلهيّة لا يجوز ادّعاؤها لأحد مِن البشر»(۱)!، كما لو أنَّ التوفيق لا يحتاج مقدّمات وضوابط، وكما لو أنَّ القرآن لا يحتاج علمًا وإحاطة لفهم معانيه. تبدو تأويليّة الشرفي بلا أسس نظريّة، ومجرّد وسيلة لإسقاط أفكار مسبقة على النصّ القرآني بدعوى تاريخيّته وضرورة فهمه على أساس مقاصده على النصّ القرآني بدعوى تاريخيّته وضرورة فهمه على أساس مقاصده

١ - عبد المجيد الشرفي، مستقبل الإسلام في الشرق والغرب، (بالاشتراك مع مراد هو فمان)، ص٣٣٠ - ٣٤.

التي لا يقول لنا ما هي طبيعتها وحدودها ولا كيف يمكن تحقيق معرفتها بشكل يقيني، فهو يفترض تماهي الرسالة مع ما يظن أنه مقاصد لها، وتلك المقاصد لا تزيد عن كونها شعارات رفعتها الحداثة الغربية وكانت تخفي نقيضها في كثير من الأحيان. فالعقلانية مثلاً تخفي معنى المكر والمراوغة، والإخوة تخفي عنصرية عبرت عنها تنظيرات فلاسفة كانط وهيغل، وظهرت بشكل واضح نزعات التمركز الغربية وتيارات النازية والفاشية والصهيونية، والمساواة تخفي طبقية عمّمتها الرأسمالية المهيمنة، والحرية تحيل إلى غرائزية مفرطة.

ينطوي استخدام الحداثيين عمومًا لمفهوم المقاصد على انتقائيّة وغموض كبيرين مثل حديثهم عن روح الإسلام وكليّات الشريعة. فليس معلومًا ماهي روح الإسلام وكليّات الشريعة غير المفاهيم والمقولات الحداثيّة التي انتهت في الغرب إلى غايات كارثيّة في كثير من الأحيان. فما يبدو على السطح من تقدّم صناعي وتنظيم إداري وديمقراطيّة يخفي وراءها نهبًا مركّزاً لثروات الشعوب الأخرى وحروب لا تتوقّف من أجل إخضاعها، وفي الداخل تتحلّل العلاقات الاجتماعيّة وتنهار الأسرة وتغيب القيم الأساسيّة ويعيش الناس تصحّر الروح وجفاف القلب واعوجاج التفكير، وليس من المبالغة القول إنَّ الحداثيين ليسوا إلّا نتاجًا لتلك الهيمنة الغربيّة.

إنَّ القرآن والخطاب النبويّ عمومًا يرفض أيَّة إسقاطات مِن خارجه، وهو يحدّد بنفسه مقاصده وأهدافه تمامًا كما يحدّد أحكامه وتعاليمه. وفهم

النصوص لا بد أنْ يخضع، بدوره، للآليّات التي وضعها النصّ مِن داخله، فهو لا يحتاج مناهج تفرض عليه مِن خارجه، بل إنّه فعل ذلك بنفسه، ومِن ذلك ردّ المشتبه إلى المحكم ومعياريّة القرآن والقراءة الشموليّة للنصوص دون إسقاطات.

إنَّ الشرفي وهو يعتبر النصّ القرآني صياغة بشريّة يعبرٌ عن تصوّرات العالم القديم، يكرّر مقولات الاستشراق ويحوّل القرآن إلى نصّ تاريخي بالمعنى الذي يحيل إلى نسبيّة أحكامه وتعاليمه وعدم إمكانيّة استمرارها في تحديد رؤى الإنسان الوجوديّة ولا في تنظيم حياته.

لا تظهر القراءات الحداثية، التي تمسل محاولة الشرفي جزءًا منها، إلا بوصفها سندًا لخيارات سياسية على الأرض، ورغم ذلك فإنّها لم تحقّق ما كانت تتوقّعه مِن فصل كامل بين الإنسان المسلم ودينه، ورغم أنَّ عقل ذلك الإنسان بات يحتوي كشكولاً عجيبًا مِن الأفكار والتصوّرات، إلاّ أنَّ ذلك لم يجعله يقطع نهائيًّا مع تقاليده ومعتقداته.

تسيطر النزعة الاختزاليّة على القراءات الحداثيّة، وهذا شيء ناتج عن المناهج التأويليّة المستخدمة التي تغيّب المعاني الأصليّة للنصّ وتختزلها، ولا تبقي إلاّ ما تراه مناسبًا لقيم الحداثة وقوانينها، وهذا هو معنى التقليص، فهي لا تملك أسسًا نظريّة مستقلّة، ولذلك تتشابه اعتراضات الحداثيين على الأحكام والتشريعات القرآنيّة، كما تتشابه البدائل التشريعيّة المقترحة الواردة في مجملها مِن المنظومات التشريعيّة الغربيّة.

يتحدّث الشرفي عن سعيه لاستثمار «المقاصديّة السهميّة» عند محمّد الطالبي، وهو مصطلح يقصد به صاحبه محاولة الوصول إلى القيم القرآنيّة بدل الوقوف عند تحقّقها التاريخي. غير أنَّ مقاصديّة الشرفي تتّجه نحو قيم الحداثة التي لا يتوقّف عن اعتبارها قدرًا لا بدّ مِن الانخراط فيه باعتبارها تحقيقًا تاريخيًّا لهذه القيم التي يظنّ أنّها تمثّل روح النصّ.

لم تسعف آليّات التفكيك والأرخنة والتقصيد الشرفي في تحقيق تلك القراءة، ليس بسبب غموض المفاهيم المستخدمة لديه فحسب، وإنمّا أيضًا لأنّ التشريعات الإسلاميّة في النصوص الأصليّة هي وحدها القادرة على تحقيق مقاصد الوحي، فهناك ارتباط مفصلي بين الأحكام والمقاصد في الإسلام، وليس ممكنًا تحقيق أيّ مقصد حقيقي دون الاستناد إلى أحكامه. وسواء تعلّق الأمر بالحياة أو العدالة أو العقل أو الأسرة أو الكرامة أو الحريّة، فإنّ الوسيلة دائمًا هي تطبيق أحكام الإسلام. إنّ تحريم الخمر مثلاً يحفظ للإنسان عقله ويمنعه من التهوّر وارتكاب الجرائم، وعقوبة القاتل هي وحدها التي تحفظ الأمن وحقّ الحياة للجميع، وتحريم الزنا وتحديد عقوبة بشأنه بالشروط المعلومة، هو وحده الذي يحمي الأسرة والمجتمع من خلال حفظ الأنساب، وتحريم الربا يضمن العدالة الاقتصاديّة ونماء الثروة، وهكذا الأمر بالنسبة لكلّ الأحكام الثابتة في نصوص الوحي.

ويمكننا القول إنَّ القراءات الحداثيّة هي قراءات إيديولوجيّة غالبًا، وليست قراءات علميّة ذات منحى إبيستيمي يريد الاستكشاف والمعرفة، وهي

أوّلاً: إعلان عجز المناهج الكلاسيكيّة في التفسير عن إنجاز قراءة للنصّ الديني توازن بين مفاهيم الحداثة الغربيّة ومقولاتها وتعاليم الإسلام بما هو رسالة خالدة، وهو يقول بضرورة الاستعانة بالمناهج الحداثيّة لتحقيق قراءة أعمـق للنصّ وللظاهرة الدينيّة كلّها. ولا يبـدو أنَّ الهدف تحقيق توازن من أيّ نوع؛ لأنَّ قيم الحداثة التي تنزع نحو العبثيّة والعدميّة، تتناقض مع قيم الإسلام العقلانيّة المؤمنة بوجود غاية للوجود والحياة.

ثانيًا: رفض التسليم بالغيبيّات مثل الوحي والملائكة والجنّ كما يتحدّث عنها القرآن والنبيّ، وإطلاق صفة الأساطير أو القصص الميثيّة عليها لأنّها

لا توافق نزعته الوضعيّة في المعرفة، والتي تنكر كلّ ما يتجاوز الحسّ، شأنه شأن بقيّة الحداثيين.

ثالثًا: إعادة تحديد المفاهيم التأسيسية للإسلام كالوحي والدين والنبوة والكتاب في مضامينها ومحتوياتها، وإحلال مضامين رمزية ومادية محلّها. فهذه المفاهيم لا تعجب الحداثيين ولا يريدونها أنْ تستمر كما هي بكلّ حمولتها القرآنية، بل سيحاولون تحويلها بما يناسب فكر الحداثة الذي ينكر العلاقة الممكنة بين الإنسان والله، ويرفض وجود رسالة من الله إلى خلّقه. رابعًا: التوسّل بمناهج التفكيك والتاريخانية والمقاصدية من أجل التشكيك في صحّة المصحف والمدوّنة الحديثيّة، ليس من أجل تحقيق غايات علميّة مطلوبة لكلّ باحث موضوعي، وإنمّا من أجل نسف النصوص الإسلاميّة برمّتها بدعوى تعرّضها للتلاعب والوضع. فالهدف هو اختلاق رواية تاريخيّة العلميّة بديلة تنفي الروايات المتداولة، وليس البحث عن الرواية التاريخيّة العلميّة السليمة وسط ركام من الموضوعات.

الفصل الثاني ٢٣ —

# الفصل الثاني

إسلام الرسالة وإسلام التاريخ

ميّز الشرفي في خطابه بين "إسلام الرسالة" و"إسلام التاريخ"، فالأوّل ذو طبيعة مرجعيّة غير قابلة للنقد، والثاني اجتهادات بشريّة لا تحمل في ذاتها أيّ طابع للقداسة. ولا شكّ أنَّ الشرفي لا يأتي بجديد بخصوص هذا التفريق، حيث إنَّ الإسلام هو فقط النصوص التأسيسيّة في القرآن والسنّة، أمّا اجتهادات المتكلّمين والفقهاء والمفسّرين، فتبقى ملزمة لأصحابها فحسب.

غير أنَّ الشرفي لن يلتزم بهذا التقسيم وسيحشر التجربة النبوية ضمن ما سمّاه بالتجربة التاريخيّة، لتكون سيرة النبيّ وسنته ليست إسلام الرسالة، وإنمّا إسلام التاريخ القابل للنقد والتجاوز. وهو بذلك يدخل مرحلة الوحي في "إسلام التاريخ» لتصبح سنّة النبيّ وسيرته اجتهادات شخصيّة لا تمثّل «إسلام الرسالة»، فهناك فرق بين الوحي في سماويّته والوحي عندما يتحوّل إلى تاريخ وتجربة حسب رأيه.

يرجع الشرفي أساس تمييزه بين "إسلام الرسالة" و "إسلام التاريخ" إلى تأثير العالم القديم الذي يدّعي أنه تلبّس بالإسلام وشكّل بعض مفاصله المركزية. أمّا العالم الجديد، فإنّه يمثّل روح الإسلام وانطلاقته على أساس مقاصده السماويّة الخالدة، فهو يقارن مسيرة الإسلام بمسيرة اليهوديّة والمسيحيّة. والعالم الجديد الذي يمثّل روح الإسلام، كما يقول الشرفي، عبرّ عنه فكر

الحداثة الغربيّة. وليس معلومًا ماذا يقصد بروح الإسلام، ولا كيف يمكن أنْ تكون الحداثة الجسد الذي حلّت فيه تلك الروح. والحقيقة، يبقى الإسلام والحداثة مفهومين مختلفين في الظاهر والباطن، ومتباينين شكلًا ومضمونًا، فالإسلام وحي الله إلى خاتم أنبيائه، صلّى الله عليه وآله، وهو يقدّم للإنسان رؤية للوجود ونظامًا للحياة بشكل علمي متوافق مع الطبيعة والقيم والعقل. أمّا الحداثة، فهي شتات من الأفكار والفلسفات الغربيّة التي لا تخلو من العمق الوثني الموروث عن اليونان والرومان، أو النزعة الماديّة التي تنكر ما يتجاوز الحسّ، وهي ترفع شعارات التنوير والعقلانيّة والحريّة والمساواة ما يتجاوز الحسّ، وهي ترفع شعارات التنوير والعقلانيّة والحريّة والمساواة ما لشعوب الأخرى.

لا يشبه الإسلام، في ذاته وكما نزل، بقيّة الأديان الوضعيّة أو المخلوطة التي يصفها الأنثروبولوجيّون الغربيّون بالظاهرة الإناسيّة، والتي تشمل العادات والأعراف والطقوس والشعائر. لكنَّ المذاهب التي أنشئت باسمه يمكن إدراجها تحت عنوان الظاهرة الإناسيّة كونها اجتهادات بشريّة ولا يمكن أنْ تتطابق دائمًا مع الدين.

لم يبدأ فكر الحداثة في أوروبا الحديثة، بل كان امتدادًا لاتجاهات سابقة في الفلسفة والدين والعلوم والمعارف المختلفة التي أنجزها الرومان واليونان والمسلمون، تمامًا كما أنَّ التوحيد لم يبدأ مع الإسلام، بل كان حاضرًا مع جميع الأنبياء الذين كانت مهمّتهم الأولى الدعوة إلى توحيد الله وعبادته.

انقلبت الأديان السابقة كالمجوسية واليهودية والنصرانية بعد وفاة أنبيائها أو غيابهم إلى ثنوية تؤمن بإلهين، أو حشوية تجسّم الإله، أو وثنية تتحدّث عن آلهة متعدّدة. وقد حكى لنا القرآن قصصًا عن كيفيّة سحب تلك الأديان نحو الوثنيّة كما هي قصّة السامري مع بني إسرائيل وقصص الكهنة في المسبحبّة.

دفع الإسلام بقوّة نحو التوحيد والتنزيه، فقال عن الله إنّه واحد متفرّد بلا حدود لا يتجزّأ ولا يتعدّد، وهو ليس جسمًا ولا جوارح له ولا صورة، وهو أعظم مِن أنْ يحتويه مكان، بل هو في كلّ مكان بلا مخالطة، فهو «معكم أينما كنتم» و "أقرب إليكم مِن حبل الوريد»، ومع ذلك ظهرت مذاهب حشويّة مع الجيل الثاني مِن المسلمين، تنسب لله الجوارح والوجه والصورة والنزول والجلوس على العرش والإقامة في السماء، وهي نفسها معتقدات الوثنيّات المختلفة، التي لا يتوقّف عندها الشرفي.

# • أوّلًا: تجويف المفاهيم

لا يعتبر عبد المجيد الشرفي المخضارة الإسلامية في كلّ تجلّياتها حضارة نصّ كما فعل نصر حامد أبو زيد، وهو ينفي أنْ يكون هناك إسلام واحد وأصلي، بل يتحدّث عن إسلامات متعدّدة، فالمتكلمون والمفسّرون والمحدثون والمتصوّفة والسنّة والشيعة والمعتزلة وغيرهم، كلّ له إسلامه الخاصّ به. لا يرى الشرفي فيما يسمّيه إسلامات تأويلات للإسلام الأصلي كما هو مثبت

في القرآن والسنّة، ولا يقبل أنْ يكون الذين جاؤوا بعد ذلك وشكّلوا فرقًا ومذاهب وتخصّصات متعدّدة مجرّد قارئين للنصّ، وكما يمكن أنْ تصيب قراءتهم الحقيقة يمكن أنْ تخطئ.

لكن الحقيقة، لم يفعل المتكلّمون والفلاسفة والمتصوّفة والفقهاء والمفسّرون شيئًا غير ما فعله الشرفي وعموم المشتغلين على نصوص الدين اليوم. ولأجل ذلك، فإنَّ نفي وجود إسلام أصلي متفرّد يرفض إسقاط معان خارجيّة عليه من أجل تبرير مسبقات غريبة عنه، شيء غير علمي.

وإذا اعتبرنا تلك المذاهب والفرق والاتجاهات المختلفة في الكلام والتفسير والفقه والتصوّف إسلامات، فإنّها تصبح أديانًا مستقلّة عن الإسلام الأصلي، ولا يمكن نسبتها، حينئذ، للإسلام، وهو ما لم يفعله الشرفي الذي يعتبرها تطوّرًا عن الإسلام النبويّ في روحه ومقاصده.

ونفي أنْ تكون الحضارة الإسلاميّة حضارة نصّ، قد يكون وجيهًا إذا اعتبرنا المذاهب التي يستند إليها كلّ مجتمع لا تعبر بالضرورة عن النصّ الديني في القرآن والسنّة الموثوقة، فالمدوّنة الفقهيّة متعدّدة الاتجاهات حتّى داخل المذهب الواحد نفسه.

والقول بأنَّ القرآن كان مفسِّرًا ويجب أنْ يخضع الآن للتفسير ليكون موضوعًا للقراءة العقليَّة، يبدو لنا مجرّد انسياق وراء إغراءات الفكر الآخر الذي لا يمكن اعتباره نموذجًا يحتذى. لا شكَّ أنَّ إخضاع الدين للدراسة العلميّة مطلب أساسى، وهو نقطة الانطلاق لفهم معقوليّة أيّ منظومة عقائديّة.

وقد طرح الإسلام على نفسه منذ البداية هذا المعنى، فاعتبر أنَّ مقولاته لا تتعالى على القراءة العلميّة ولا تزدري التقييم العقلي الموضوعي، فهو يفسّر ويحكم ويرشد، ولكنّه في الوقت نفسه يدعو إلى تفهّم مقولاته عقليًّا. وهذا يعني أنَّ نصوص القرآن والسنّة كما تفسّر وترشد، فتكون بذلك ذاتًا موجّهة، لا ترفض أنْ تكون موضوع بحث ودراسة.

وفلسفة الدين التي تعتبر مجالاً تخصّصيًّا لقراءة الأديان ومحاكمتها عقليًّا، لا ترفضها النصوص الإسلاميّة مادامت موضوعيّة ونزيهة وليست فعلاً ذاتيًّا يختزن مسبقات اعتقاديّة يحاول فيلسوف الدين إخفاءها وادّعاء الموضوعيّة كما فعل فلاسفة الغرب الذين كتبوا في هذا المجال على غرار كانط وهيغل اللذين كانا ينتصران للبروتستانتيّة علنًا وينتقدان الإسلام.

ولأجل ذلك، من المهم معرفة الخلفية الفكرية والعُدة المنهجيّة التي يستخدمها الشرفي لتحقيق أهداف قراءته تمامًا، كما أنّه من المهمّ تحديد البوصلة التي تتحرّك أعماله نحوها، ذلك أنّ أيّة قراءة لا تخلو من مسبقات دينيّة أو علميّة أو فلسفيّة أو إيديولوجيّة تمثّل المدار لأفكار الكاتب.

# • ثانيًا: مرجعيّة الفكر المادّي

يجعل الشرفي فكر الحداثة الغربيّة مرجعيّة له، والمقصود بالحداثة جوانبها النظريّة في الرؤية الفلسفيّة والنظام السياسي والقوانين الحاكمة والأخلاقيّات السائدة. أمّا الإنتاج الحضاري المتنوّع كما هي الملابس والأطعمة وهندسة

المنازل ووسائل النقل والتواصل والآلات الميكانيكية والأجهزة الإلكترونية المختلفة.. فهذه كلّها لا نقاش حولها، وهي بالأساس لم تبدأ مع الغرب ولم ينفرد باختراعها وإنتاجها، بل ساهمت فيها الشعوب المختلفة وهي مشاركة تتوسّع باستمرار، والجدل إنمّا يتركّز حول أسس فكر الحداثة التي تحاول إقصاء الدين من أجل إحلال معتقداتها وأنظمتها محلّه.

أهملت الحداثة، في خطوة أولى، الحديث في الميتافيزيقا بشكل واسع، بسبب انحيازها إلى النزعة الحسيّة منذ أيام إيمانويل كانط الذي قال لا يمكن معرفة الميتافيزيقا وما يمكن هو فقط التفكير فيها. والخطوة الثانية للحداثة كانت فصل الدين عن الحياة عبر مقولة العلمانيّة التي باتت أصلاً سياسيًّا لها باعتبارها الدين الجديد. والخطوة الثالثة، وضع أنظمة سياسيّة ومنظومات تشريعيّة لتصبح هي الحاكمة في حياة الناس. فالحداثة التي يريدها الكاتب الحداثي هي إقرار أنظمة وتشريعات وضعيّة يضعها سياسيّون متحالفون عادة مع قوى بورجوازيّة مهيمنة.

أسست الحداثة على رؤى فلسفيّة ترى في الكون آلة ضخمة تتحرّك وفق قوانينها الداخليّة ولا دخل للإله في تدبير شؤونها، كما قال ديكارت، والله إمّا أنّه في حالة عطالة، كما يقول الاتجاه الآلي، وإمّا أنّه غير موجود مِن الأساس كما يدّعي الماديّون والوضعيّون والوجوديّون.

والقول إنَّ البعد العقلاني حاضر بقوّة في الحداثة الغربيّة بخلاف الحضارات القديمة، لا يؤيّده الواقع، فالفلسفة الغربيّة لا تميل إلى عقلانيّة المعرفة، بل

تتبنّى الاتجاه الحسيّ الذي انتصر على حساب النزعة العقليّة، وهي لذلك تنكر كلّ ما هو غير محسوس كما هي الكائنات الخفيّة من ملائكة وجنّ وشياطين ومجمل الغيب الذي يتحدّث عنه القرآن ورسالات الأنبياء، كما أنّها تطلق العنان لتلبية الغرائز بشكل فوضوي وبلا حدود سوى ما تسمّيه حقوق الآخر، طبقًا لنزعتها العبثيّة، دون اعتبار للقيم الإنسانيّة الكبرى. والحريّة التي يرفع الحداثيّون شعارها مفهوم سلبي ومحاصر ضمن مقتضيات المصلحة الفئويّة، وهو منفصل عن القيم الأخلاقيّة ولا يشمل، بمعناه الواسع، الأسس التي تنبني عليها الحداثة ولا القوى المهيمنة في المجتمعات الغربيّة.

#### • ثالثًا: نقد المسلّمات

جعل السرفي من فكر الحداثة أساسًا لنقد المسلّمات الدينيّة، فقد رأى في الدين ظاهرة إناسيّة تخضع لما تخضع له الظواهر الاجتماعيّة الأخرى من تطوّر وتبدّل. وقال إنَّ الدين تحوّل إلى مؤسّسة، نقلت النصّ النظري إلى حيّز التطبيق. وتلك المؤسّسة باتت تعاني الجمود والتحجّر مع الزمن، وصار المطلوب تكييف النصّ مع الواقع في أبعاده الاجتماعيّة والاقتصاديّة والثقافيّة، فتحوّلت العبادات إلى طقوس موحّدة، والاجتهادات المذهبيّة إلى مقدّسات بعد أنْ أغلق باب الاجتهاد المطلق أمام الأجيال اللاحقة. وبذلك صار الفقهاء مرجعيّة موازية للقرآن والسنّة، يفرضون على الناس التعاطي مع فتاواهم باعتبارها نصوصًا مقدّسة يجب تطبيقها بقطع النظر عن التعاطي مع فتاواهم باعتبارها نصوصًا مقدّسة يجب تطبيقها بقطع النظر عن

زمان صدورها وظروفه. والمعطيات التاريخيّة تشهد على أنَّ أولئك الفقهاء كانوا يشدّدون على الجوانب الشكليّة مِن الدين المتعلّقة بظاهر العبادات والمعاملات على حساب الجوانب الروحيّة والأخلاقيّة والإنسانيّة.

تم اختزال الدين في الجوانب الظاهريّة المتعلّقة بالمعطى الفقهي الذي لا يمثّل جوهر الدين، بحسب الشرفي، وهو ما أدّى إلى تقديم الإسلام دينًا لا يهتمّ بحقوق الإنسان والمساواة بين الرجل والمرأة، وأكثر مِن ذلك تصويره دينًا مشجّعًا على العنف والإرهاب استنادًا إلى الآيات التي كانت تدعو إلى الجهاد زمن الرسالة في الفترة المدنيّة.

ومن هنا تمييزه بين إسلام القرآن وإسلام الفقهاء الذين بلوروا "إيديولوجيا كاملة للإمبراطورية الإسلامية»، وهذه الإيديولوجية أقل انفتاحًا بكثير من القرآن، حسب أستاذ الحضارة، فخطابها سلطوي توسّعي، على عكس خطاب القرآن الذي يبدو متعاليًّا ومنفتحًا على المطلق معنى ووجودًا، وهذا كلّه يحرّك بالضرورة نحو تحديث الوعي حتّى لا يصطدم بمعطيات العصر. لا تسمح المؤسّسات الدينية الموغلة في التاريخ بأيّة اجتهادات جديدة في أيّ مجال من المجالات الفقهيّة أو الاعتقاديّة إلاّ على نحو جزئي تفرضه مستجدّات العصر بالنسبة إلى الشرفي. ويبدو واضحًا أنّه يريد من خلال انتقاد تلك المؤسّسات أخذ النصوص الدينيّة في القرآن والسنّة إلى مكان اخر تمامًا، فالهدف ليس إعادة قراءة النصوص بشكل منتج وإيجابي، وإنمّا استبعادها لإحلال منظومة الحداثة مكانها.

يقول الشرفي إنَّ القرآن يحتوي ٢٠٠٠ آية من بينها ٢٥٠ أو ٢٢٠ آية فقط تتعلق بالتشريع؛ أي إنّها لا تشكّل أكثر من ٤ ٪ من القرآن الكريم. ومع ذلك، فإنَّ المسلمين يركّزون نظرهم عليها ولا يهتمّون كثيراً بغيرها. فالقرآن مليء بالآيات الكونيّة والتعاليم الأخلاقيّة والقضايا التربويّة، وهي تعاليم موجّهة إلى الناس جميعًا، وكثيراً ما تركّز على «الحقّ» و»العدل» حيث ذكرت كلمة «حقّ» قرابة ٢٨٠ مرة.

وبالنسبة للكاتب الحداثي، توجد مسافة واسعة بين الغايات والمقاصد الكبرى للرسالة الإسلاميّة وممارسات المسلمين الذين حرّفوها مِن أجل إسباغ مشروعيّة على المؤسّسات السياسيّة التي تمّ إنشاؤها والتي تبلورت في ظلّ السلطتين الأمويّة والعباسيّة، وظهرت نتيجة لذلك علوم أصول الفقه والتفسير والكلام والتصوّف والحديث لتكون رافعة لها، وتحوّلت تلك «المنتجات» إلى حواجز تمنع من معرفة القرآن ومقاصد الرسالة.

لا شكّ في أنَّ الرسالة تعرّضت إلى التأويل التعسّفي ومحاولات التطويع والاستتباع لأهداف سلطوية ومذهبيّة، غير أنَّ ذلك لا يحجب الرؤية عن الجوانب التشريعيّة في القرآن والسنّة. والقول بأنَّ آيات التشريع بالعدد الذي ذكره الشرفي يهمل الآيات الكليّة والعامّة التي يمكن تطبيقها على حالات متعدّدة، والتي تأتي في سياقات متعدّدة قد لا يشعر بها القارئ لأوّل وهلة. كما يستثني الآيات التي تسند للنبيّ صلّى الله عليه وآله دورًا تشريعيًّا قد يكون تفصيلًا أو بيانًا أو تطبيقًا أو تشريعًا، فيقول مثلًا: ﴿ وَمَا

آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ۚ وَاتَّقُوا اللَّهَ ۗ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧]، فهذه الآية تأمر بقبول حكم الرسول. لا ينبغي أنْ تفهم الآية بظرفها التاريخي، بل هي عامّة ومطّردة، إذ لو كانت الآية تنزل في واقعة معيّنة وينتهى مفعولها، لأصبح القرآن كتابًا ميتًا.

ويقول أيضًا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْرَسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَا لَكُ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلا ﴾ [النساء: ٥٥]، وأولو الأمر خاصة وليس عامّة، والمقصود هو الإمام، كما حدّده النبيّ، والذي يمكنه حلّ النزاع مِن خلال استحضار القرآن والسنة ومِن خلال ما يملكه مِن قدرات على استنباط الأحكام بكفاءة عالية لإقناع المتنازعين بكلامه.

وهدف الشرفي من تحديد الآيات بعدد قليل هو القول بأنَّ تشريعات القرآن هي كلّ الإسلام ولا تدخل ضمنه سنّة الرسول، صلّى الله عليه وآله، وأنَّ ذلك يعني وجود فراغ تشريعي لا بدّ من ملئه من خلال معطيات العصر. لكنَّ ذلك لا ينسجم مع إحالات القرآن على النبيّ ثمّ تأكيد النبيّ نفسه: «حلال محمّد حلال أبدًا إلى يوم القيامة، وحرامه حرام أبدًا إلى يوم القيامة، لا يكون غيره ولا يجئ غيره»(۱)، وقول عليّ عليه السلام: «ما أحد ابتدع بدعة إلاّ ترك بها سنّة»(۲).

١ - الكليني، الكافي، ج١، ص٥٨، ح١٩.

۲ - الكليني، الكافي، ص٥٨، ح١٩.

بل إنَّ القرآن يقول إنَّ فيه تبيانًا لكلّ شيء، وفي حديث الرسول والأئمة، عليهم السلام، تأكيد على ذلك، كما هو حديث الإمام جعفر الصادق: "إنَّ الله تبارك وتعالى أنزل في القرآن تبيانَ كلّ شيء حتّى والله ما ترك الله شيئًا يحتاج إليه العباد، حتّى لا يستطيع عبد يقول: لو كان هذا أُنزل في القرآن؟ إلا وقد أنزله الله فيه "(۱). وحديث الإمام الباقر: "إنَّ الله تبارك وتعالى لم يدع شيئًا تحتاج إليه الأمّة إلاّ أنزله في كتابه وبيّنه لرسوله صلى الله عليه وآله وجعل لكلّ شيء حداً وجعل عليه دليلاً يدلّ عليه، وجعل على مَن تعدّى ذلك الحدّ حدًّا) "(۱). وهذا ينسجم مع قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِن أَنفُسِهم مِّ وَجِعْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى فَرُحْمَةً وَبُشْرَى هَنْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى النحل به ١٤٠٤.

مِن المهمّ القول إنَّ معرفة موقع أيِّ حكم في القرآن يحتاج إلى الراسخ في العلم الذي يستنبطه، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى الْعَلَمُ اللَّهِ عَلَى الْأَمْرِ مِنْهُمْ وَلَوْ كَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى اللَّهِ أُولِى الْأَمْرِ مِنْهُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلا ﴾ [النساء: ٨٣]، وذيل الآية عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشَّيْطانَ إِلَّا قَلِيلا ﴾ [النساء: ٨٣]، وذيل الآية يؤكّد أنّه لا يوجد إلاّ حكم الله وحكم الشيطان، ومَن أخطأ حكم الله في فضل فضل بحكم الشيطان. ولأجل ذلك، فإنَّ القرآن والنبيّ والإمام مِن فضل

١ - الكليني، الكافي، ج١، ص٥٥، باب الردّ إلى الكتاب والسنّة، ح١.

۲ - الكليني، الكافي، ج١، ح٢.

وإذا كان القرآن يتضمّن كلّ شيء، وقد بيّنه النبيّ صلىّ الله عليه وآله مِن خلال سنّته، فإنَّ التراث الفقهي والكلامي والتفسيري بحاجة شديدة إلى المراجعة العلميّة مِن أجل تجاوز كلّ ما ألصق بالنصّ القرآني مِن آراء ومعتقدات مِن خارجه ومِن أجل تصفية السنّة النبويّة مِن الموضوعات الكثيرة التي أفسدت الدين لدى الغالبيّة مِن المسلمين. وهذا العمل لا يجب أنْ يكون مِن أجل التحرّش بالقرآن والسنّة، كما يفعل الشرفي، بهدف تجاوزهما نحو منظومات وضعيّة حداثيّة يتبين اليوم فشلها في البيئة التي ظهرت فيها.

### • رابعًا: تقديس السلف

تمّ فرض أمر واقع بعد وفاة النبيّ صلّى الله عليه وآله. ومع تقدّم الزمن، بات ذلك الواقع شيئًا مقدّسًا في شخوصه وأحداثه، وباتت الاتجاهات السلفيّة تعلن نزعتها لتقديس مَن يسمّونهم سلفًا ابتداء بـ «الصحابة والتابعين» وصولًا إلى مَن يعتبرونهم «علماء» و»أبطالًا تاريخيين» يدعون إلى الاقتداء بهم.

وفي نظر الشرفي، مثّل هذا التوجّه سببًا للتركيز على الدعوة لبناء دولة دينيّة. وهو يفسّر ذلك بعوامل نفسيّة واجتماعيّة، أسبغ عليها العامل الديني نظرة

تقديسية. وهذه الظاهرة وقع فيها اليهود والنصارى قبل المسلمين، فبعد مرحلة ما قبل الوحي التي تتسم بالضلال والجاهلية والظلمات، تأتي مرحلة الوحي وفيها النور والهدى، وبعد الوحي تأتي المرحلة الثالثة التي «يخفت فيها النور كلّما تمّ الابتعاد عن منبع ذلك النور»(١).

والشرفي محقّ في نقده لنزعة تقديس السلف، كما أنّه محقّ في خفوت نور الإسلام بعد أنْ حجبته طموحات قريش، غير أنّه لا بدّ مِن تحديد المقصود بالسلف ولا يجب أنْ يعمّم ذلك؛ لأنّ القرآن نفسه يصرّح بأنّ الله طهر نبيّه وأهل بيته، عليهم السلام، ولم يطهّر كلّ أصحابه. فالواقع يحتاج قائدًا واحدًا في كلّ مرحلة يمتلك العصمة التي يعكسها معنى التطهير، ليكون الإمام بعد النبيّ بريئًا مِن الخطأ والزلل وكلّ قبيح ومستقذر ممّا يجري على عامّة الناس.

وهذا التطهير له أهدافه في حفظ الرسالة، أوّلاً باعتبارهم مستودعًا لها، والشاني تقديمهم للناس في غاية الكمال الإنساني ليس فقط في علمهم وتقواهم، بل وكذلك في خَلْقهم وخُلْقهم، دون نزع الطبيعة البشريّة عنهم. وبكلمة أخرى، تحتاج الرسالة وعيًا نقيًّا يستوعبها ويحفظها لإيصالها إلى الناس في كلّ عصر كما هي في ذاتها، بحيث تتم إعادة كلّ مَن يجنح عن الحقّ إليه.

١ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص٣٨.

وما جرى أنَّ كلّ أولئك الذين سرقوا من أهل بيت النبي، صلوات الله عليهم، موقعهم القيادي، سرقوا منهم أيضًا قداستهم، فأوحوا للناس بأنَّهم معصومون، ومن هناك بدأ تقديسهم لهم ورفضهم أيّ نقد موجّه إليهم. وإقصاء أئمة الدين الحقيقيين واختطاف مواقعهم وألقابهم وصفاتهم هو ما فرّخ ذلك الكمّ الهائل من الفرق والمذاهب والبدع التي باتت مقدّسة بعد أن أضيفت للدين. إنَّ هذا ما لم يشر إليه الشرفي بسبب خلفيّته الحداثيّة التي منعته من رؤية ذلك، فجاء تفسيره لمسألة القداسة مختنقًا بالتاريخ، وقال إنَّ «العالم الذي عاش فيه القدماء عالم تغلب عليه القداسة في كلّ مظاهره، وكان فيه الأخروي ماثلًا في الأذهان في كلّ لحظة، فلا عجب أن يكون الحرص على الخلاص حرصًا بالغًا. وبما أنّ السلف الصالح موعود يلاجئة حسب تصريح القرآن، فإنّ الاقتداء به مِن باب الأمل في مشاركته مصيره في الآخرة»(١).

يحتاج الناس إلى القدوة الذي لا يخطئ. والشرفي نفسه حين يجعل مِن فلاسفة الحداثة وعلمائها مراجع له، يبدي نزعة تقديسية ضمنية تجاههم. فهو، وإنْ لم يعلن تقديسه لهم، إلا أنّه حين يعتبر أفكارهم ومعتقداتهم ومناهجهم وقوانينهم وقيمهم صحيحة ويجب تبنّيها في مجتمعاتنا، فإنّه يقدّسهم، فالقداسة تعني في النهاية اعتبار المقدّس معصومًا مِن الخطأ.

١ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص ٢٠.

وهـذا في الحقيقة لا ينفرد به الـشرفي، بل ينطبق على جميع الحداثيين. وعندما يقدّس الحداثيون فلاسفة الغرب وكتّابه وباحثيه، فإنّهم يتورّطون بدورهم في نزعة سلفيّة؛ لأنَّ مَن يقدّسونهم باتوا سلفًا في الحضارة الغربيّة، وهم بلا شكّ لا يستحقّون ذلك التقديس، بل إنَّ سلفيّة الحداثيين أشدّ بؤسًا؛ لأنّهم يقدّسون سلف الآخرين وليس سلفهم هم.

لم يَعد القرآن عامّة السلف بالجنّة ولم يعتبرهم جميعًا صالحين، كما يقول الشرفي تبعًا للمشهور لدى العوام، بل إنّه وعد الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم فحسب، فقال مثلاً: ﴿ فُحَمّدُ رَّسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ الصالحات منهم فحسب، فقال مثلاً: ﴿ فُحَمّدُ رَّسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ أَشِدّاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكّعًا سُجّدًا يَبْتَغُونَ فَضلًا مِن اللّهِ وَرِضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن أثرِ السُّجُودِ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَرَضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي الْجُوهِمِم مِن أثرِ السُّجُودِ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَمْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَ عَمْ مَعْفُورَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح، ٢٩]. فالإيمان والعمل الصالح هما مفتاح الجنّة وليس معاصرة الرسول، صلى الله عليه وآله، أو الصالح هما مفتاح الجنّة وليس معاصرة الرسول، صلى الله عليه وآله، أو صحبته أو إظهار كثرة العبادة.

حصر الإسلام العصمة في النبيّ ثمّ الإمام المحدّد بشخصه بالاسم والصفة، فهي ليست عامّة ولا شاملة لغيرهم كما يزعم ذلك السلفيّة للصحابة والتابعين وكما يزعم الحداثيّون ذلك لفلاسفة الغرب و "علمائه".

يؤمن الحداثيّون بقوّة بكلّ مخرجات الحداثة الوجوديّة والقيميّة والتنظيميّة

والتشريعيّة، ويعملون مِن أجل توطينها في البيئات العربيّة، وهم يطلقون على ذلك منذ أكثر مِن قرن مِن الزمان مشروع النهضة. ولم نجد أمّة أو جماعة استغرق مشروعها كلّ هذا الوقت، ولم تحصل في النهاية إلّا على مزيد مِن التراجع.

## • خامسًا: مصدر الوحي

ألغى الشرفي البعد الغيبيّ للنبوّة والوحي، وذهب إلى القول بفكرة الوحي الداخلي كما طرحها المستشرق الألماني تيودور نولدكه في كتابه «تاريخ القرآن». يقول نولدكه «إنّ جوهر النبيّ يقوم على تشبّع روحه مِن فكرة دينيّة ما تسيطر عليه، فيتراءى له أنّه مدفوعٌ بقوّة إلهيّة ليبلّغ مَن حوله مِن الناس تلك الفكرة على أنّها حقيقةٌ آتية مِن الله»(۱). وبالنسبة إليه «حمل -النبيّ- طويلاً في وحدته ما تسلّمه مِن الغرباء، وجعله يتفاعل وتفكيره، ثمّ أعاد صياغته بحسب فكره، حتّى أجبره أخيراً الصّوت الدّاخلي الحازم على أنْ يبرّر لبني قومه رغم الخطر والسّخرية اللذين تعرّض لهما، ليدعوهم إلى الإيمان، الأمر الذي يجعلنا نتعرّف في هذا على حماس الأنبياء»(۱).

كرّر الشرفي هـذا المعنى وقال إنَّ الوحي: «حالة استثنائيّة يغيب فيها الوعي

١ - تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، تاريخ القرآن، ، ص٣، هامش٢.

٢ - تيودور نولدكه، تاريخ القرآن، ص٤.

وتتعطّل الملكات المكتسبة ليبرز المخزون المدفون في أعماق اللاوعي بقوة خارقة لا يقدر النبيّ على دفعها. ليبرز التمثّل المخصوص لما تمليه عليه الإرادة الإلهيّة» (۱). فالوحي لم يعد عند الشرفي، ونولدكه قبل ذلك، علاقة ثنائيّة بين النبيّ والذات الإلهيّة، ليكون بذلك شيئًا موضوعيًّا فوق التاريخ ولا دخل للنبيّ في إنتاجه، بل إنّه صار نداءً داخليًّا صادرًا عن النبيّ مندفعًا نحو الخارج. وإذا كانت استنتاجات الشرفي خاضعة غالبًا لنزعته اللاعقلانيّة، فإنّه يعترف أنّها مجرد اجتهادات قابلة للخطأ، وهو يدّعي أنّه «يهمّه الوفاء لجوهر الرسالة المحمديّة ولا يخشى معارضة المسلّمات بدعوى أنّها من المعلوم من الدين بالضرورة متى كانت تستوجب المعارضة» (۱).

ثمّ يقول: "في الحقيقة أقرب المواقف من المعقوليّة الحديثة، ولعلّه يصلح منطلقًا لتفكير متجدّد منسجم في الوحي، غير مقيّد بالنظريّات الموروثة بدعوى ما حصل حولها من إجماع، ويحافظ في القرآن على بعده الإلهي المفارق من دون تجسيم، وعلى بعده البشري الطبيعي بتاريخيّته ونسبيّته، غير فاصل بين البعدين أو مقص لأحدهما أو مضخّم له على حساب الآخر "("). وهذا يعني أنَّ الشرفي يقول إنَّ ألفاظ القرآن صنعها النبيّ بشكل مسبق ولا يمكن أنْ يتخليّ عنها.

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٠٤.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٦.

٣ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٣٧.

ليس النبيّ سوى متلقً للوحي مِن الله بلفظه ومعناه، بعكس ما يقوله الشرفي، وكما يؤكّد القرآن والنبيّ نفسه، بشكل مباشر أو بوساطة جبريل، مِن أجل تبليغه إلى الناس حيث لا يمكن أنْ يخاطب الله الناس جميعًا بشكل مباشر لعدم وجود قابليّة لديهم، ولأنّه لا بدّ لهم مِن القائد والإمام والقدوة والمعلّم، كما هو مفاد النصوص. تتوقّف رؤية الشرفي عند المستوى المادّي الذي لا يقبل شيئًا مِن الغيب الذي يتحدّث عنه القرآن، ويحاول أنْ يفسّر كلّ شيء بما هو حسيّ ومألوف بعيدًا عن التفسيرات المنطقيّة والعقلانيّة التي تؤكّد أنَّ النبيّ لا يمكنه إنتاج نصّ بعظمة القرآن المدهشة، وبتميّزه بأسلوبه الفريد ولغته الخلّبة ورؤاه التوحيديّة وغاياته القيميّة عن ثقافة عصره الوثنيّة.

يهمل الشرفي ذلك، ويذهب ليزعم أنَّ الوحي كلام النبيّ وليس كلام الله، وأنّه كان يـؤدّي الوحي بلغته هو، والمعنى فقط من الله. وهذا تناقض حيث إنَّ قوله بأنَّ الوحي داخلي صادر عن نفس النبيّ، يقتضي القول إنّه من النبيّ لفظًا ومعنى. ويستند الشرفي إلى رأي شاذ أورده السيوطي وغيره يقول إنَّ النبيّ، صلىّ الله عليه وآله، تلقّى معاني القرآن عن جبريل وبلّغه بألفاظه ولغته هو، لـ «يحافظ في القرآن على بعده الإلهي المفارق من دون تجسيم، وعلى بعده الإلهي البشري الطبيعي بتاريخيّته ونسبيّته، غير فاصل بين البعدين أو مقص لأحدهما أو مضخّم له على حساب الآخر »(۱).

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص ١ ٤.

وهذا القول الشاذ حول القرآن، يتناقض مع تأكيدات القرآن نفسه في مناسبات عديدة أنّه نـزل على النبيّ بلفظه ومعناه. فقال: ﴿ نَرَلَ بِـه الرُّوْحُ الأَمِيْنُ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُوْنَ مِن المُنْذِرِيْنَ بِلِسَانٍ عَرَبِيّ مُبِيْنٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٣]. فهو إذًا نزل بلسان عربي مبين على قلب النبيّ. والحقيقة، إنَّ قصّة نزول القرآن معنى فقط على قلب النبيّ لا معنى لها؛ لأنَّ المعاني إذا لم تلبس ألفاظًا فإنّها لا تصل إلى المتلقّي. وإذا نفى الشرفي ذلك، فعليه أنْ يقول لنا كيف وصلت المعاني المتعدّدة والدقيقة دون لفظ إلى قلب النبيّ. فحتّى ما يقال إنّه إخطار في القلب لا يقنع بسبب كثرة الموضوعات التي تناولها القرآن وتنوّعها. كان جبريل هو مَن يأتي غالبًا بالوحي إلى النبيّ، صلى الله عليه وآله، وكان يتشكّل في صورة دحية الكلبي ويحدِّث النبيّ كما يحدّث رجل رجلًا. ولا شكَّ أنَّ في صورة دحية الكلبي ويحدِّث النبيّ كما يحدّث رجل رجلًا. ولا شكَّ أنَّ عبريل مرّر القرآن إلى النبيّ بلفظه، وشرح له معانيه وتأويلاته كاملة.

إنَّ ذلك هو ما يختلف به القرآن عن الحديث الذي يكون لفظه من النبيّ ومعناه وحيًا، أو منسجمًا مع الوحي، فقد تحدّى القرآن أنْ يأتي أحد بمثله أو حتّى بسورة مثله، فقال: ﴿قُلْ لَبِنِ اجْتَمَعَتِ الْأِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ طَهِيراً ﴾ [الإسراء: ٨٨]. وقال: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مَفْتَرَيَاتُ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِن دُونِ اللّه إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [هود: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ وَادْعُواْ مَن اسْتَطَعْتُم مِن دُونِ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [هود: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ وَادْعُواْ مَن اسْتَطَعْتُم مِن

دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [يونس: ٣٨]. وهو تحدِّ شامل للفظ والمعني، وقد حاول المعاصرون للرسالة فعل ذلك مثل مسيلمة وسجاح لكنّهم فشلوا. ولـو كان القرآن بلفظ النبيّ فما معنـي قوله ﴿وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ﴾ [الإسراء: ١٠٦]؟ إنّه يخاطب النبيّ ويقول لتقرأه، ولو كان نزل معنى فقط لما قال لتقرأه. وهو أيضًا يسمّيه كتابًا فيقول: ﴿ وَلَمَّا جَاءهُمْ كِتَابٌ مِن عِندِ الله مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ ﴾ [البقرة: ٨٩]، ويقول: ﴿أَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ ﴾ [النساء: 113]. ويقول: ﴿قَدْ جَاءكُم مِن اللهِ نُورُ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴾ [المائدة: ١٥]. وفي آية أخرى: ﴿أَلُو كِتَابُ أَحْكِمَتْ آيَاتُـهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ [هـود: ١]، ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً ﴾ [النحل: ٨٩]. والكتاب المنزل يقطع أيّة شكوك في كونه نزل لفظًا ومعنى، ولو كانت المعاني هي فقط التي ألقيت على النبيّ لما سمّيت كتابًا، ففي الرواية نزل القرآن ليلة القدر جملة واحدة إلى البيت المعمور(١)؛ أي في شكل كتاب، ثمّ نزل بعد ذلك على النبيّ مفرّقًا.

<sup>1 -</sup> في الرواية: «عن أبي عبد الله عليه السلام: نزل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان إلى البيت المعمور ثمّ نزل في طول عشرين سنة، ثمّ قال: قال النبيّ صلى الله عليه وآله: نزلت صحف إبراهيم في أوّل ليلة من شهر رمضان وأنزلت التوراة لست مضين من شهر رمضان وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من شهر رمضان وأنزل الزبور لثمان عشر خلون من شهر رمضان وأنزل القرآن في ثلاث وعشرين من شهر رمضان". الكليني، الكلفي، ج٢، ص٣٦٩.

ومِن جهة أخرى، يؤكد القرآن نفسه أنه لو كان مِن عند غير الله، لكان فيه اختلاف كثير وتناقضات متعددة، لكنه منسجم ومؤتلف تمامًا داخليًّا، كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ كَانَ مِن عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ [النساء: ١٨]. وما يبدو اختلافات في الظاهر ليس اختلافًا في حقيقته، فمثلاً يقول: ﴿رَبُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لا إِلَهَ إِلاّ هُوَ﴾ [المزمل: ٩] و ﴿رَبّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغْرِبِ لا إِلَهَ إِلاّ هُوَ﴾ [المزمل: ٩] و ﴿رَبّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَارِقِ وَالْمَغْرِبِ وَالسَافات: ٥]. ولا تناقض، إذ لدينا بشكل عام مشرق ومغرب، المُنا إلى الصيف والشتاء فلكلّ منهما مشرق ومغرب، أمّا إذا نظرنا إلى الأيام فكلّ يوم هناك مشرق جديد ومغرب جديد للشمس يختلف عن السابق في مكانه ووقته.

بل إنَّ القرآن يتمحور حول الذات الإلهيّة وليس حول شخصيّة النبيّ صليّ الله عليه وآله. فالله هو المبين، وهو الآمر والناهي، والنبيّ متلقً ومأمور بتبليغ الرسالة. بل إنَّ القرآن يتضمّن أحيانًا عتابًا للرسول في بعض القضايا، مثل عزمه على تحريم بعض نسائه على نفسه بعد أنْ أغضبته إحداهن، فقال: فيا أيّها النبيّ لِمَ تُحريمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورً رُحِيمً القرآن بلغته وأسلوبه، لما أمر نفسه كما يحفل بذلك القرآن، ولما عاتب نفسه بهذه الطريقة.

وقد ذكر بعض الباحثين أنَّ كلمة «قل»، الموجّهة للنبيّ، تكرّرت أكثر مِن ثلاثمائة وثلاثين مرّة في القرآن ليكون القارئ على معرفة بأنَّ النبيّ صلّى الله عليه وآله لا دخل له في الوحي، ولا يصوغه بلفظه ولا بكلامه، بل هو حاكٍ لما يسمعه، لا يعبر عن شيء بلغته (١).

ثمّ إنَّ أسلوب القرآن وأسلوب حديث النبيّ مختلفان كما يفهم ذلك كلّ مطّلع، ولا يمكن أنْ يكون لشخص واحد أسلوبان في الكلام والحديث، فالقول إنَّ القرآن صاغه النبيّ بلغته يتضمّن مفارقة. مِن الممكن أنْ يكون الشرفي بصدد البحث عن مدخل لتكرار اتهامات الوثنيين المعاصرين للنبيّ مِن خلال القول إنَّ القرآن بلفظه مِن إنتاج النبيّ صلّى الله عليه وآله، رغم أنّه حاول تخفيف الأمر ولم ينف كونه صادرًا عن الله في معناه.

في الحديث عن فاطمة عليها السلام عن النبيّ صلّى الله عليه وآله: "إنَّ جبريل كان يعارضه القرآن" (٢)، و كان رسول الله أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل وكان جبريل يلقاه في كلّ ليلة من شهر رمضان فيدارسه القرآن" أي إنَّ جبريل كان يتثبّت من أنَّ النبيّ كان يحفظ القرآن بدقة بحيث لا تكون هناك زيادة أو نقصان. و عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه السلام عن القرآن، فقال لي: لا خالق ولا مخلوق، لكنّه كلام الخالق (أليس كلام النبيّ.

١ - صبحي الصالح، مباحث في علم القرآن، ص٣٠.

٢ - البخاري، الجامع المسند الصحيح، ١٤٢٢هـ، ح٢٢٠.

٣ - النسائي، السنن الكبرى، ح٢٣٠٨.

٤ - العياشي، تفسير العياشي، ج١، ص٦.

مِن الممكن أنْ يكون الشرفي لم يفهم معنى كلام الله ونفى أنْ يكون القرآن كلامه تعالى بسبب ما يمكن أنْ يقال عن نسبة الجوارح للذات الإلهيّة، مِن لسان وغيره، كما يفعل الحشويّة عادة بما أنّهم يقولون إنَّ الكلام الإلهي قديم وصفة ذات.

لكنَّ الحقيقة أنَّ كلام الله لا يشبه كلام البشر حتَّى وإن صيغ بحروفهم وكلماتهم؛ لأنَّ كلامـه تعالى فعل، فهـو منزَّه عن الجـوارح والحواس، ولا يتكلّم بلسان، بل كلامه فعل من خلال إحداث الصوت في شيء، أو الإلقاء في روع الملك الذي يتلقّى الوحي أوّلًا. وأحيانًا أخرى يلقى الوحى مباشرة في روع النبيّ، وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا سَـنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلاً ﴾ [المزمل: ٥]. فهو إلقاء للقول، والقول كلام وليس فقط معنى: «قال ابن عباس: كان النبيّ صلّى الله عليه وآله إذا نزل عليه القرآن تلقّاه بلسانه وشفتيه، كان يعالج من ذلك شدّة، فنزل: ﴿لا تحرّك به لسانك﴾ وكان إذا نزل عليه الوحي وجد منه ألماً شـديدًا، وتصدّع رأسه، ووجد ثقلًا، قوله: ﴿إِنَّا سِنْلَقِي عَلَيْكُ قُولًا ثقيلا ﴾(١). فهو قول كان النبيّ يحرّك به لسانه عند نزوله حتّى يحفظه فطمأنه الوحى وقال ﴿سنقرئك فلا تنسى ﴾ [الأعلى: ٦]. وتأكيد ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جُمعَهُ وَقُرْ آنَهُ ﴾ [القيامة: ١٧] فهو تعالى يتكفّل بجمعه وقرآنه ﴿ فَإِذَا قِرَأْنَاهُ فَاتَّبِعِ قُرْ آنِهِ ﴾. وهي آية واضحة في أنَّ القرآن كلام الله الذي قرأه جبريل على النبيّ وأمره الله باتبّاع قراءته.

١ - المجلسي، بحار الأنوار، دار الرضا، ط٢، ص٢٦١.

## • سادسًا: مفهوم النبوّة

يتغيرٌ مفهوم النبوّة، تبعًا لهذا المعنى الاستشراقي للوحي الذي تبنّاه الحداثي العربي، بتغير الأديان والثقافات والأزمنة، فهو يحيل إلى تجارب تاريخيّة قام بها بشر ولا يمكن استعادتها، وقد اختلط في سيرتهم الأسطوري بالواقعي. باتت النبوّة عند الشرفي استعدادًا بشريًّا، فخصائص النبيّ صليّ الله عليه وآله الخُلقيَّة، وثقافته التي اكتسبها وأغنتها رحلاته التجاريَّة، وعلاقاته بالموحَّدين الحنيفيين في الجزيرة العربيّة، وقدراته الإقناعيّة والخطابيّة، ساهمت كلّها في جعله أكثر قابليّة للنبوّة. ولا تعارض بين الاصطفاء الإلهي والاستعداد البشري سوى أنَّ مقولة الاصطفاء الإلهي طريقها الإيمان، والاستعداد الذاتي يمكن اختباره والتأكّد منه من خلال الفحص التاريخي. وهذا الكلام لا يتّفق مع قوله إِنَّ الوحي داخلي وليس معطى خارجيًّا تلقَّاه النبيِّ من الله، والذي لا يعني شيئًا سوى نفى النبوة بطريقة التفافية. ولتقوية هذا الرأي، ذهب الكاتب التونسي إلى أنَّ النبيِّ كان يحسن الكتابة والقراءة على الأرجح، ويستشهد مثلاً برواية تقول إنَّ النبيّ بعث قائد سريّة و "كتب له كتابًا وأمره أنْ لا ينظر فيه حتّى يسير يومين»، ممّا قد يدلّ على أنّه كان يحسن الكتابة بما أنَّ الأمر يتعلّق بكتاب سرّي»(١١). وهو يؤول كلمة «أميين» الواردة في سورة الجمعة بأنَّ المقصود منها غير اليهود وليس «الجاهلين بالقراءة والكتابة كما يتوهّم الكثيرون»(٢).

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص ١٤.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٢٥.

لا شـك أنَّ ما يقوله الشرفي حول معرفة النبيّ بالكتابة يستفزّ العقل الحشويّ الذي يعتقد بأميّة النبيّ من أجل تأكيد المصدر الإلهي للوحي. غير أنَّ معرفة النبيّ، صلّى الله عليه وآله، للكتابة والقراءة لا تجعله هو مَن كتب القرآن. كان النبيّ يحسن، فعلًا، القراءة والكتابة، بناء على أدلّة كثيرة لم يوردها الشرفي. كما أنَّ أئمّة البيت عليهم السلام يؤكّدون بلا لبس أنَّ النبيّ كان يحسن القراءة والكتابة بالعربيّة وغيرها.

والقول إنَّ المستشرقين هم الذين روّجوا لذلك، ليس صحيحًا؛ لأنَّ النصوص الواردة عن الأئمة (١)، كما حفظتها المدوّنات الروائيّة الشيعيّة، كانت سابقة لذلك بكثير. مِن الممكن أنْ يكون المستشرقون أرادوا بذلك القول إنَّ الرسول هو مَن كتب القرآن، وهو شيء كرّره الشرفي، لكنَّ معرفة النبيّ، صلىّ الله عليه وآله، الكتابة والقراءة لا تعني أبدًا أنّه هو مَن كتب القرآن، إذ لا يوجد ربط

1 - في رواية: "عن جعفر بن محمّد الصوفي قال سألت أبا جعفر عليه السلام محمّد بن علي الرضا عليه السلام وقلت له يا بن رسول الله لم سمّي النبيّ الأمي قال ما يقول الناس قال قلت له جعلت فداك يزعمون إنمّا سمّي النبيّ الأمّي لأنّه لم يكتب فقال كذبوا عليهم لعنة الله أنيّ يكون ذلك والله تبارك وتعالى يقول في محكم كتابه هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلوا عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة فكيف كان يعلّمهم ما لا يحسن والله لقد كان رسول الله صلى الله عليه وآله يقرأ ويكتب باثنين وسبعين أو بثلاثة وسبعين لسانًا وإنمّا سمّي الأمّي لأنّه كان مِن أهل مكة ومكة مِن أمّهات القرى وذلك قول الله تعالى في كتابه لتنذر أم القرى ومَن حولها". الصفار، بصائر الدرجات، منشورات الأعلمي، طهران، ٤٠١هه، ص ٢٤٥، ب٤، ح١.

منطقي بين الأمرين.

يعتقد الشرفي أنَّ ألفاظ القرآن الكريم من صنع النبيّ عندما كان يتكلّم شفاهيًا. والمصحف المتداول وضعه الصحابة، ولم يتفقوا في جمعه إلاّ بعد أنْ أحرق عشمان بقيّة المصاحف، ما يعني أنَّ الكلام المكتوب في المصحف تمّ بألفاظهم وليس بألفاظ النبيّ. فهو مرة يقول إنَّ ألفاظ القرآن مِن النبيّ عندما كان ينطق به شفهيًّا، وأخرى يقول إنّها من الصحابة بعد تدوينه.

وتعدُّد المصاحف على هذا النحو لم يكن في قراءاتها ورسمها الإملائي فحسب، بل في مضامينها كذلك. وهذا تأكيد آخر أنَّ هناك مصاحف أخرى تمّ استبعادها بشكل مقصود تحت وطأة «الصراعات الأيديولوجيّة»، والمصحف المتداول منذ أيام عثمان بن عفان ليس إلّا نصًّا مِن بين نصوص أخرى.

كما يعني ذلك، حسب الشرفي، أنَّ الذِّكر الذي تكفّل الله بحفظه هو «مضمون الدعوة بما انطوت عليه من تبشير وإنذار ومن توجيه وإرشاد وليس الألفاظ والتعابير التي صيغت فيها تلك الدعوة والتي دوِّنت في ظرف معين وتنسب إلى قوم بأعيانهم، ولها نحوها وصرفها وقواعدها ولا تختلف في هذا المحتوى عن أيّ لغة أخرى»(١). وفي الحقيقة يجب القول إنَّ الذِّكر كلام وألفاظ وليس فقط معاني ومضامين، وهو نفسه المصحف الأصلي الذي دوِّنه الإمام عليّ كما أمره النبيّ. استرجع الشرفي نقاشًا حادًا حدث في بداية تدوين المصحف، لكنّه استغلّ ذلك

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٥٠.

#### الفصل الثاني ٧١

لتحويل النصّ القرآني إلى نصّ لا يختلف عن أيّ مِن النصوص الدينيّة الأخرى، كالتوراة والإنجيل اللذين دوّنا بوساطة رجال الدين، وجعله خاضعًا للمناهج المستخدمة في مقاربة النصوص الدينيّة في «التناخ» و»الكتاب المقدّس».

الفصل الثالث ٧٣ —

# الفصل الثالث

الأصول الحداثيّة للفقه

لم يكن اهتمام الشرفي بتأكيد رؤيته حول تاريخية القرآن منفصلاً عن رغبته في نقد الجوانب الاعتقادية والتشريعية المختلفة فيه. فكما عمل على إنكار مجمل الميتافيزيقا الإسلامية، لم يهمل الاهتمام بالجوانب التشريعية للإسلام مِن أجل الدعوة إلى أصول جديدة للفقه. فالتشكيك في جدوى الأحكام الإسلامية يحتاج صياغة أصول جديدة تبنى عليها منظومة تشريعية مختلفة يريد الشرفي أن تقطع مع الأحكام المعلومة بالضرورة في شريعة الإسلام. وهذا بدوره مدخل أساسي لفك الارتباط بين الإسلام والمسلمين، وهو أكثر يسرًا وأقل استفزازًا بالنسبة للقارئ العربي والمستهلك للأفكار الحداثية خاصة.

والجوانب السياسية والاجتماعية والتشريعية كانت محل نقاش وجدل منذ سقوط الدولة العثمانية، فكتب علي عبد الرازق «الإسلام وأصول الحكم» وكتب طاهر الحدّاد «امرأتنا في الشريعة والمجتمع» وكتب خير الدين التونسي «أقوم المسالك في أحوال الممالك»، وكتب محمّد النويهي «نحو ثورة في الفكر الديني». لكنَّ مسائل أخرى مثل القصص القرآني أخذت مساحة واسعة، رغم أنَّ بعضهم اعتبرها أساطير ولم يستطع تقبّل كم المعجزات التي عجّت بها قصص الأنبياء خاصّة، وبعضهم خفّف من حدّة الحكم عليها، فذهب إلى اعتبارها رموزاً وإحالات إلى مسائل أخرى.

ومع ظهور الحداثيين الجدد، بدأ العمل على أحكام الدين وقضايا الحلال والحرام والحق والواجب من أجل أرخنتها وتنسيبها وصولاً إلى التشكيك في جدواها وإنكارها. وهو شيء شمل منظومة العبادات والسلوك الخاص وعادات الأكل والشرب ومسائل العقود والإيقاعات والعلاقات الاجتماعية بين الرجل والمرأة ونظام العقوبات وغير ذلك، وقد احتاج ذلك كله إلى بناء «أصول حداثية للفقه».

## • أوّلًا: خصائص الرسالة

يبقى الإسلام واحدًا باعتباره وحي الله إلى خاتم الأنبياء محمّد صلّى آله عليه وآله. والتحوّلات التاريخيّة التي حدثت بعد وفاة النبيّ ودخول كثير مِن غير المسلمين في الدين الجديد دون أنْ يتخلّوا عن كثير مِن عاداتهم ومعتقداتهم القديمة، سمح بظهور نزعات التجسيم والجبر والإرجاء والغلو، واجتهادات كثيرة في المسائل الفقهيّة المختلفة. ونحن نجد بالفعل أنَّ أغلب المحدثين وزعماء المذاهب والمتكلّمين والمفسّرين هم مِن غير العرب، وفي المقابل نجد إعراضًا مفهومًا عن أئمّة أهل البيت رغم الاعتراف بتفوّقهم في علومهم ومعارفهم وإيمانهم وتقواهم، إذ لا شكّ لدينا أنَّ ذلك كان خيار السلطة ولقائمة.

وجد الوحيُ البيئةَ العربيّة في الحجاز مناسبة لإطلاق تعاليمه عبر مناقشة الأديان التي كانت تتجوّل هناك ونقد مقولاتها. وينقل لنا التاريخ وكتب

المناظرات الكثير مِن محاورات النبيّ صلّى الله عليه وآله مع رؤساء الأديان من كهنة وقساوسة وزعماء.

وقراءة الإسلام يجب أنْ تتركّز على مقولاته الجوهريّة وليس على الحواف التي تحدّث عنها الشرفي. ومقولاته الجوهريّة هي تعاليمه الخاصّة في التوحيد والصفات والمعاد والنبوّة والولاية ومنظومة العبادات والمعاملات. لم يعن احتكاك الإسلام بالديانات الأخرى الاقتباس منها، بل محاورتها. وقد أنتجت تلك المحاورات انتقال معظم أتباعها إلى الإسلام بحيث لا نكاد نجد على مدى عقود يهودًا أو نصارى أو مجوسًا في شبه الجزيرة العربيّة بعد ظهور الإسلام بعقود قليلة. وقد لعب الحجّ دورًا مهمًّا في ذلك الاحتكاك، فقد كان مناسبة اجتماعيّة وتجاريّة كبرى إضافة إلى كونه مناسبة دينيّة، وفيه كانت تجرى حوارات دينيّة وثقافيّة مختلفة.

يعترف الشرفي أنَّ ذلك لا ينفي وجود ثوابت في الإسلام ينطبق عليها التعالي على الزمان والمكان ممّا يجعلها راهنة في كلّ زمان بما في ذلك العصر الحديث، فقد مثّل الإسلام دعوة عامّة إلى البشر لتحقيق معناهم الإنساني، والإيمان بإله واحد، وتجسيد قيم الإحسان والبرّ وفعل الخير، والقيام بالأعمال الصالحة، ونبذ الشرك والظلم والشرّ.. أي إنّ الجوهر في الرسالة هو ما يتّصل بالقيم والمبادئ الروحيّة والأخلاقيّة والإنسانيّة.

لكنَّ اهتمام الشرفي كان منصبَّا على الفصل بين قيم الإسلام وأحكامه، رغم أنَّ تلك القيم الكونيَّة والمقاصد العقلانيَّة لا يمكن أنْ تتحقّق دون التزام تلك

الأحكام والتعاليم. والمشكلة التي واجهتها البشريّة كانت دائمًا في معرفة الوسائل التي تحقّق أهدافها في التوازن الروحي والسمو الأخلاقي والرخاء المادّي، وقد جرّبت الكثير من القوانين والأنظمة لكنّها انتهت جميعًا إلى الفشل. مثَّل الإسلام امتدادًا للرسالات النبويّة السابقة، وهذا لا يعني أنّه استقى منها، بل يعنى أنّها جميعًا ذات مصدر واحد. والقرآن لم يفعل سوى تصحيح ما تـمّ التلاعب به في تلك الديانات بخصوص مسائل اعتقاديّة وتشريعيّة وتاريخيّة متنوّعة. فقد رفض التجسيم اليهودي والتثليث المسيحي ورفض معتقداتهم في الولادة والضرورة والجبر، وأكّد على الصلاة والصيام والحجّ التي تعرّضت للتزييف والتشويه وأعطاها صيغتها السويّة، ففي مثال الصلاة كان جميع الأنبياء يصلُّون صلاة الإسلام التي تتضمَّن الركوع والسجود، وهي أشياء بقيت لها آثار لدي اليهود، بينما تلاشت في المسيحيّة، وربمّا بقيت لها آثار مثل الركوع والسجود في صلاة بعض الكهنة ولدي بعض الأرثوذوكس في الحبشة. كما أنّه أعاد الصوم إلى واقعيّته بعد أنْ جنح به اليهود نحو صوم الوصال وتم التلاعب بمضمونه وتوقيته. والأمر نفسه حدث مع المسيحيّة، حيث صار الصوم عندهم صومًا لعدّة أيام عن أكل اللحوم والألبان والبيض فحسب.

وبخصوص القصص القرآني يرفض الشرفي ما يراه أساطير، لكنّه يسمّيها ميث مِن أجل تجنّب أيّة ردود فعل. كان القرآن يؤكّد أنَّ قصصه حقيقيّة وأنّه لا يقول غير الحقّ. والجانب العجائبي في تلك القصص لا يجعلها أساطير

ما دامت تدخل في حيّز الممكن. إنَّ معجزات الأنبياء كما يوردها القرآن أشياء ممكنة وليست مستحيلة، ومع وجود الإمكان تسقط مبرّرات الإنكار، حيث إنَّ عدم المشاهدة ليس دليلاً على عدم الوجود التاريخي لها. تجري المعجزات على أيدي الأنبياء، ولكنَّ الفاعل الحقيقي لها هو الله سبحانه، وإنكارها يصبح إنكاراً لقدرة الله التي لاحدَّ لها.

وفي كلّ الأحوال، لا يمكن أنْ تشوّش تلك القصص على ما هو جوهري في الإسلام. ولذلك يعترف الشرفي أنَّ «وجود هذه العناصر لا ينبغي أنْ يحجب عنّا جانبًا آخر في هذه الرسالة، وهو كذلك مِن خصائص الرسالات السابقة، ألا وهو صيغتها الاعتراضيّة على السائد مِن العقائد والقيم. إنّ الرسالة النبويّة تنطلق مِن الموجود لتغييره ولتوجيهه وجهة مخالفة لما نشأ عليه الناس وارتضوه. فهي إذًا، إذ تراعي المألوف، لا تقف عنده أو تزكّيه، ولو لا نسفها لآراء ومعتقدات وأخلاق يؤمن بها الناس لأنّهم وجدوا عليها آباءهم واستقرّت في وجدانهم على أنّها بديهيّة، ولو لا وقوفها أيضًا في وجه مصالح فئويّة ماديّة ومعنويّة، لما أمكن تفسير المقاومة الشديدة التي لقيها محمّد ولقيها جميع الأنبياء. وهذا الجديد الذي تأتي به هو بالذات مبرّر وجودها وسرّ انتشارها وخلودها وإيمان الناس بها على اختلاف أجناسهم وظروفهم ما دام على وجه الأرض ظلم وحيف»(۱).

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٥٥-٤٦.

لا يغنى التوقّف عند التشابه المفترض بين الرسالات النبويّة كما هي شعيرة الحجّ أو الصيام أو الصلاة عن ضرورة البحث في معانى تلك الشعائر العباديّة ورمزيّتها. إنَّ شـعيرة الحجّ، مثلًا، ورثها العرب عن إبراهيم، لكنّها تعرّضت للتشويه عبر التاريخ، وبشكل خاص بعد جلب عمرو بن لحي الأصنام إلى الكعبة، وكان لا بدّ من تنقيتها من آثار الشرك وليس إلغاءها كما يريد الشرفي وعموم الحداثيين. ولأجل ذلك، فإنَّ الأجدى هو البحث في معنى الشعيرة الدينيّـة وما ترمز إليه. وقد وضع الشيخ الصدّوق كتابًا في «علل الشرائع» يتعرّض فيه إلى معانى الشعائر ورمزيّتها وعلل الواجبات والحلال والحرام عبر نقل الكثير من الروايات والأحاديث. فالبحث عن المعنى يبقى الأهمّ في فهم الظواهر الدينيّة الغنيّة بالدلالات. وكما يقول مرسيا إلياد، إنَّ مؤرّخ الأديان، حتّى لو بدأ مؤرّخًا، فعليه أنْ ينتهي ظواهريًّا، أي باحثًا عن المعني. إنَّ محدوديَّة الرصد التاريخي في تفسير التشابه المفترض للشعائر الدينيَّة بين الرسالات النبويّة تجعله عملاً عقيمًا، وهو في الوقت نفسه يهمل الفوائد الجمّة لرمزيّة الشعيرة وعللها المنطقيّة وأهدافها الروحيّة والاجتماعيّة. وهذا ما يجعل آراء الشرفي من وجهة نظر منهجيّات دراسة الشعائر المعاصرة التي يتغنى بضرورة استخدامها، آراء بلا قيمة حقيقية.

### • ثانيًا: تنسيب الشريعة

انتقل الاهتمام مع الموجة الجديدة من الكتّاب الحداثيين إلى المسائل

التشريعيّة الخاصّة بمنظومة العبادات وأحكام المعاملات مِن إيقاعات وعقود تخصّ مسائل اجتماعيّة كالربا والطلاق ومسائل ماليّة كالربا والتجارة والزكاة، ولم يتردّد بعضهم في الخوض في تلك الموضوعات وإصدار الفتاوى في إباحة المحرّم وتحريم المباح تقليديًّا.

مثّل ذلك توسّعًا في تطبيق المناهج الحداثيّة الغربيّة على كلّ المساحة الإسلاميّة الشاملة للمعتقدات والأحكام. وكان الهدف المشترك لكلّ الحداثين تحويل الإسلام إلى دين لا يقول شيئًا آخر غير ما تقوله الحداثة، رغم التباين الواضح بينهما في الرؤية والمناهج والتشريعات. وكان لا بدّ لأجل ذلك مِن طمس الكثير مِن النصوص وتهميش أخرى وتأويل كمّ هائل منها من أجل تحقيق ذلك.

إنَّ النصوص القرآنيّة التي تفصّل في المسألة السياسيّة مشلاً تكاد تغيب عن التداول من أجل تأكيد نزعتهم العلمانيّة. والنصوص التي تقدّم الأدلّة والبراهين على وجود الخالق وحدوث العالم والحساب في عالم آخر، يتمّ تضعيفها وتهميشها من أجل الانتصار لأفكار أزليّة العالم والعود الأبدي. والنصوص التي توضح علل التشريع، تكاد تغيب؛ لأنّها تفسّر وتعلّل أحكام الدين بشكل علمي ومنطقي.

ليس المطلوب بالنسبة للحداثي دراسة الإسلام بمناهج غريبة عنه فحسب، بل تقليب التربة الإسلاميّة لتهيئتها لزراعة الأفكار الحداثيّة والثقافة الغربيّة. وتقليب التربة يتضمّن انتزاع كلّ النباتات السابقة، سواء كانت صالحة

ومثمرة أو طفيليّة وضارّة. فالإسلام لم يبق صافيًا كما نزل، بل أضيفت إليه أشياء كثيرة مناقضة لمفاهيمه وأحكامه، كما اتّضح، فيما اعتبر إسرائيليّات وموضوعات بنيت عليها اجتهادات كثيرة.

وفي تصور الشرفي، فإنَّ هذه خطوة أساسيّة في تطبيق المناهج الحديثة على «البنية الأساس للإسلام»، وهي ضروريّة من أجل إنجاز ما يسمّيه تحديثًا حقيقيًّا بعيدًا عن التلفيق والذرائعيّة. فهو يبحث عن إنتاج إسلام منسجم مع المضمون الحداثي لأنّه يضع فكر الحداثة معيارًا لقراءته للإسلام الذي يلصق به تهمة الاشتمال على حمولة أسطوريّة مصادمة للروح العقلانيّة والوقائع التاريخيّة التي يربطها بالتصورات الأسطوريّة الضاربة في القدم في المجتمع الحجازي(۱).

بل إنّه يحتجّ على منظومة العبادات بما تضعه في ذمّة المكلّفين مِن فروض وواجبات، مثل الصيام في شهر رمضان بشكل محدّد، حيث إنّه يدعو إلى حريّة الصيام في أيّ وقت وبأيّة كيفيّة، والأمر نفسه ينسحب على الصلاة التي يريد «تحريرها» مِن أوقاتها المعلومة (٢)، فهو يزعم أنَّ تلك التشريعات في الإسلام مِن سمات العالم القديم كما يقول محمّد إقبال الذي يستعير منه هذا التعبير (٣). وهذا التمشى ليس إلا خطوة على طريق إلغاء المنظومة

١ - الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٦٥.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٦٤.

٣ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٨٦.

العباديّة بشكل مخاتل؛ لأنَّ التشكيك في دلالة الالتزام بأوقات معيّنة لأداء العبادات، يعني التشكيك في جدوى العبادات نفسها، كما لو أنَّ النبيّ اخترع تلك الأوقات، أو كما لو أنَّ الله حين شرّع ذلك، فعل ذلك بشكل اعتباطي دون أنْ تكون هناك حكمة في ذلك التشريع وفوائده للمكلّفين. يحاول الشرفي القول بأنَّ الإسلام عندما تحوّل من رسالة سماويّة إلى فعل تاريخي، تأسّس سياسيًّا واجتماعيًّا. والقوانين التي أقرّها من أجل ذلك لا تختلف عن تشريعات الأديان الكتابيّة الأخرى، والتي يحدّدها في ثلاث خطوات هي: أوّلًا: التميّز في الشعائر والعبادات والزيّ وآداب الطعام والسلوك، وثانيًّا: توحيد أشكال العبادة لتكون متعالية على الاجتهادات الشخصيّة، وثالثًا: ظهور المؤسّسة الدينيّة التي تدّعي حماية المعتقدات العامّة (۱).

وهنا ينتقل الشرفي إلى دراسة انتقال الإسلام نحو المأسسة التي شملت الشعائر والأحكام والتشريعات إلى جانب المعتقدات ونصوص القرآن والمدوّنات الأصوليّة والفقهيّة والكلاميّة والصوفيّة، فهذه كلّها عنده تدخل ضمن «إسلام التاريخ»؛ أي دراسة كيفيّة حدوث الانتقال مِن «إسلام الرسالة» إلى واقع المأسسة والدخول في التاريخ. ففي مثال الصوم، لا يهتمّ الشرفي بمعنى الصوم ودلالاته ووظيفته الرمزيّة والشعائريّة، كما تفعل علوم الأديان،

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١١٨-١٢٢.

بل يركز على البعد الاجتماعي للصوم والمرتبط بعمليّة المأسسة والضبط من خلال تحديد كيفيّته وحكمه وتوقيته بسبب التاريخ، والحاجة للضبط السياسي والفقهي (١)!

وهذا يعني أنّه يريد إعطاء الأبعاد الاجتماعيّة والتاريخيّة دورًا في صياغة الإسلام وهندسته حتّى في مرحلة الرسالة والوحي وفي بنية الدين ذاته. وهذه المنهجية الاختزاليّة التي تحاول ردّ التشريعات والأحكام الإسلاميّة إلى التاريخ دون تمييز، تريد تذويب البعد الوحياني للرسالة بحيث لا نجد أثرًا لتفريقه الأوّلي بين «إسلام الرسالة» و»إسلام التاريخ».

تطمس هذا المسار الأبعاد الطبيعيّة والقيميّة التي بنيت عليه الرؤى الوجوديّة والتشريعات الإسلاميّة وتحويلها إلى معطيات تاريخيّة جزئيّة مرتبطة بظهور المؤسّسة الدينيّة ولا يمكن تعميمها في طلق التاريخ، بل إنّه يسلخ الجوانب الرمزيّة للشعائر المتعلّقة بالصوم والحجّ.

### • ثالثًا: إقصاء السنّة

تمثّل السنّة النبويّة، تقليديًّا، المصدر الثاني للتشريع والاعتقاد وسائر التعاليم والمعارف في الإسلام، وهذا اعتقاد الإنسان المسلم على مدى قرون. ورغم الاختلاف السنّي الشيعي حول مصدر تلقّي السنّة النبويّة، إلّا أنَّ ذلك لم

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٢، ١٣.

يجعل أيّ طرف يتخلّى عنها، فظهر علم يختصّ بالتدقيق في سند الرواية لمعرفة مدى صحّتها وإمكانيّة الأخذ بها، بل إنّه يوجد مَن يدعو إلى عدم الاكتفاء بالسند في تصحيح الرواية والنظر قبل كلّ شيء إلى مضمونها، فهذا لا يضعف الاعتماد على السنّة بل يقويه.

لكنَّ الحداثيين يقفون عمومًا موقفًا سلبيًّا من السنّة النبويّة. ويقول الشرفي إنّه لا سبيل إلى الوثوق في صحّة الأحاديث النبويّة التي وصلتنا بسبب الظروف الحافّة بروايتها ثمّ تدوينها، فلا يصح اعتمادها في المجال التعبّدي(١)، فضلاً عن غيره.

بل إنَّ النبيّ صلى الله عليه وآله لم يعد معصومًا عند الشرفي، وهو شيء متوقع، فهو لا يراه نبيًّا يتلقّى الوحي من الله بالأساس، وقد اعترض في نقده لكتاب محمود أبو ريّة «أضواء على السنّة المحمديّة» على تنزيه النبيّ، وقال إنَّ الأجدر التشكيك في عصمته، وهو ما صرّح به أحد تلاميذه، إذ يقول: «إنّنا نلمس اليوم رفضًا قاطعًا لإضفاء قداسة زائفة على منهج بشري تمّت صياغته في فضاء معرفي مخصوص»(٢).

فهو، على هذا النحو، يدعو إلى التخليّ عن السنّة النبويّة بدعوى تأخّر تدوينها ووجود الكثير مِن الموضوعات والإسرائيليّات فيها، كما أنَّ أكثرها أخبار آحاد ظنيّة. وهذه الدعوى لا تصمد أمام حقيقة أنَّ التدوين بدأ مبكّرًا

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٧١-٧٥.

٢ - محمّد حمزة، إسلام المجددين، ط ١، ص١٠٣.

في حياة النبيّ صلّى الله عليه وآله، كما أنَّ السنّة كانت محفوظة لدى وصيّ النبيّ الذي أحال إليه من بعده في آيات وروايات كثيرة ومتواترة.

ومِن جهة أخرى، يسند الحديث بعضه بعضًا، كما توجد آليّات منهجيّة تميّز الحديث الصحيح في مضمونه عن غيره، مثل الانسجام الداخلي بين النصوص الروائيّة وتوافقها مع القرآني واستجابتها لمتطلّبات منطق الأمور، وهي كلّها كفيلة بغربلة السنّة واستبعاد خيار التخليّ عنها جملة.

لا شكَّ أنَّ الشيعة والسنّة يختلفون في المصدر الذي يؤخذ منه الحديث، فبينما يذهب أهل السنّة إلى الأخذ عن الصحابي، يؤكّد الشيعة على الأخذ عن أئمّة أهل البيت، والصحابي يأخذون عنه ما يوافق روايات الأئمّة، ودليلهم في ذلك آيات وأحاديث كثيرة ثابتة في المدوّنات السنيّة نفسها مثل حديث الثقلين المتواتر.

وجد الحداثيّون، الذين ينتمون غالبًا إلى المذهب السنّي، في التناقضات الكبيرة في الروايات الواردة في مصادرهم خاصّة، مبرّرًا لرفض السنّة النبويّة. وهم لا يهتمّون بالمدوّنة الروائيّة الشيعيّة كثيرًا، وإذا وجد مَن يهتمّ، فإنّه يركّز على روايات مسألة الإمامة وبعض الأحداث الخارقة وما يرتبط بها وأخرى لا تثبتها المدوّنات السنيّة وتتناقض مع الخطّ العام للمذهب السنّي.

لا شكَّ أنَّ الحديث قد تم منع تداوله بعد وفاة النبيّ، صلّى الله عليه وآله، فأحرقت الكثير مِن الصحف والكتب ومنع الصحابة المحدِّثون مِن مغادرة المدينة، إلاّ أنَّ الإمام عليّ، عليه السلام، كان يحتفظ بكلّ ما ورد على لسان

النبيّ حيث كان يسمع منه إذا حضر ويخبره ما قال وما حدث إذا عاد مِن غياب (١). كما أنَّ الكثير مِن الصحابة كانوا يحتفظون بصحفهم المدوّنة وكثير منهم روى ما علق بذاكرته. لم يضع شيء مِن سنة النبيّ مع وجود الإمام عليّ الذي سينقل علومه للإمام الذي مِن بعده وصولاً إلى الإمام الأخير في سلسلة عرفت بالسلسلة الذهبيّة.

لا شكُّ في اختراع الكثير من الحديث ووضعه على لسان النبيّ كما ينقل عن معاوية بن أبي سفيان مثلا<sup>(۲)</sup>، فقد تمّ معه وضع كمّ هائل من الحديث في مختلف المسائل لمضادّة حديث النبيّ الصحيح، حتّى بتنا نرى، تقريبًا، لكلّ مسألة حديثين متعارضين.

1 - في تفسير قوله تعالى ﴿لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ مَنْدُكِرَةً وَتَعِيهَا أَذُنٌ وَاعِيةٌ ﴾ [سورة الحاقة: ١٢]، روايات مثل ما: "روى مكحول أن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قال عند نزول هذه الآية: "سألت ربي أن يجعلها أذن علي". قال مكحول: فكان علي رضي الله عنه يقول: ما سمعت من رسول الله صلّى الله عليه وسلم شيئًا قط فنسيته إلا وحفظته. ذكره الماوردي. وعن الحسن نحوه. ذكره الثعلبي قال: لمّا نزلت وتعيها أذن واعية قال النبيّ صلّى الله عليه وسلم: "سألت ربي أن يجعلها أذنك يا علي" قال علي: فوالله ما نسيت شيئًا بعد، وما كان لي أنْ أنسى. وقال أبو برزة الأسلمي قال النبيّ صلّى الله عليه وسلم لعلي: "يا علي إنَّ الله أمرني أنْ أدنيك ولا أقصيك، وأنْ أعلمك، وأنْ تعي، وفسير الطبري وحقّ على الله أنْ تعي". انظر مثلاً: تفسير القرطبي وتفسير ابن كثير وتفسير الطبري لسورة الجاثية: ١٢.

٢ - ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة، ط١، ١٩٥٩م، ، ج١، ص٣٥٨.

شبعة معاوية حركة الوضع ورعاها، غير أنَّ الكذب على النبيّ كان سابقًا عليه. ولا شكَّ أنَّ تصحيح الكثير مِن الأحاديث لم يستند إلى محاكمة عقليّة لمتنها؛ لأنَّها مخالفة غالبًا للقرآن والعقل، وهو ما يجعل كلام عبده دقيقًا. ومع ذلك، لا يجب أنْ تدفعنا حركة الوضع للحديث إلى إقصاء السنّة النبويّة والدعوة للاكتفاء بالقرآن كما يدعو إلى ذلك الحداثيّون والذين يسمّون أنفسهم قرآنيين، بل إنَّ ذلك يدفع للعودة إلى مستودع السنّة كما حدّده القرآن والنبيّ. لقد طهر الله أهل البيت في الآية المعروفة (٣)، والتطهير لم يكن عملاً عبثيًّا، بل مِن أجل حفظ القرآن والسنّة النبويّة مِن خلالهم، وهو ما تمّ بالفعل.

١ - الكليني، الكافي، ج١، ص٦٢، ح١. الطبرسي، الاحتجاج، ص٢٤٣. صحيح البخاري، ج١٢٩١.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٦٧.

٣ - راجع: الأحزاب: ٣٣.

#### • رابعًا: مأسسة الدين

يشير الشرفي في كتابه «الإسلام بين الرسالة والتاريخ» إلى ثلاث سيرورات سلكها «إسلام التاريخ»؛ الأولى هي «التميّز عن الآخرين وإبراز ما يفصل طائفة المسلمين عن غيرها من المجموعات البشريّة، مشركين وأهل كتاب وغيرهم»(۱)، حتى لا تذوب الشخصيّة المسلمة ضمن الأمم الأخرى. ومن ذلك التميّز بالعادات والأعياد والمظاهر الخاصّة؛ لأنَّ سائر الأديان اتبعت الطريق نفسه للمحافظة على خصوصيّتها.

وهذا الأمر إذا كان يتعلّق بسنة النبيّ، فلا علاقة له بمحاولة التميّز، كما يدّعي الشرفي، بل هو اتباع لما هو طبيعي وعلمي. فمثلاً بالنسبة للمناسبات والأعياد، فإنّها مرتبطة بعبادات وشعائر معيّنة، مثل انتهاء شهر الصيام وشعائر الحبّ وغير ذلك. والمظاهر المتعلّقة باللباس واللحية اتبعت الجوانب الطبيعيّة في حياة الإنسان، مثل ستر العورة والنظافة الشخصيّة بحيث لا يجب إطالة الشعر والشوارب واللحية والأظافر أكثر من الطبيعي ولا يجب إهمال الاهتمام بنظافة البدن. وهذه الأمور قد نجد ما يعاكسها في الأديان الأخرى التي قد يعادي بعضها النظافة الشخصيّة والمظهر الأنيق.

والسيرورة الثانية، في رأي الكاتب التونسي، تجلّت في «تحويل مختلف أشكال العبادة إلى طقوس موحّدة لا مجال فيها للاجتهاد الشخصي أو

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١١٨.

للخروج عن عدد من الأركان الثابتة»(١).

لكنَّ هذا الأمر هو أيضًا لا يرتبط بالتاريخ، بل بجوهر تعاليم الإسلام الذي أراد توحيد الشعائر الدينيّة، مثل الصلاة جماعة في أوقات محدّدة، والصوم في شهر رمضان، والحجّ إلى الكعبة في ذي الحجّة، وهي شعائر نطق بها القرآن وفصَّلها النبيّ تطبيقيًّا حتّى يمارسها المسلمون، وهي تحيي ما كان يفعله سائر الأنبياء، ولكنّها تصحّح ما تعرّض منها للتلاعب التاريخي.

والشعائر الإسلامية تتميّز بعلميّتها بسبب ارتباطها بالصحّة الروحيّة والبدنيّة والبدنيّة والاجتماعيّة للفرد والمجموعة، بعكس الطقوس التي نجدها في الديانات الوضعيّة والموضوعة بشكل اعتباطي أو بشكل يخرج الإنسان عن سويّته النفسيّة والصحيّة.

أمّا السيرورة الثالثة، فاعتمدت «تحويل الدين إلى مؤسّسة تمثّل كذلك في تشكّل مجموعة مِن العقائد الملزمة التي لا يجوز إنكارها بوجه مِن الوجوه»(۲). وهذه قد لا تكون انعكاسًا لتعاليم الإسلام بقدر ما تعبر عن اجتهادات مذهبيّة منسجمة مع خطّ السلطة الحاكمة.

وعندما يقول الشرفي إنَّ السنّة والشيعة يشتركان «في اعتبار القرآن محتويًا على أحكام يتعين تطبيقها حرفيًّا بقطع النظر عن الزمان والمكان، وتبلورت تدريجيًّا منظومة أصوليَّة اعتبرت سنّة النبيّ شبيهة بالقرآن مِن حيث هي وحي،

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٢٠.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٢٣.

لكنْ بطريقة مختلفة»(١)، فإنَّ عليه التمييز بين مضمون تلك السنّة المختلف بين السنّة والشيعة وبين أصول الاستنباط لدى الفريقين. وتلك الاختلافات ليست عرضيّة، بل إنّها جوهريّة في كثير من الأحيان وتشمل قضايا اعتقاديّة وفقهيّة كثيرة ومفصليّة، فإذا كان الاتّجاه السنّي يميل إلى المذهب الحسّي في المعرفة فيضفى صفات المخلوق على الخالق من جوارح ووجه وصورة وجلوس ونزول وحيّز وانفعالات، ويعتقد بالجبر والكسب والإرجاء، يتبنّي الاتجاه الشيعي المذهب العقلي في المعرفة فينزّه الذات الإلهيّة عن الشبيه ويقرّ بصفاتها في الخلق من عدم وحدوث العالم وتدبير الكون، ويؤكّد على عقلانيّة الحسن والقبح وحريّة الإنسان ومسؤوليّته، وهي مسائل أخذها عنهم المعتزلة والخوارج وليس العكس كما يثبت التحقيق العلمي والتاريخي، فواصل بن عطاء المؤسّس الأوّل للمعتزلة تتلمذ على محمّد بن الحنفية ورافق ابنه عبد الله المكنّي أبا هاشم، وعمرو بن عبيد المؤسّس الثاني لهم كان يحضر مجالس الإمام الصادق عليه السلام وله معه مناظرات.

وجدت المؤسّسة الدينيّة في الفقه الأساس الذي تستند إليه لتبرير وجودها حسب الشرفي. ويمكن القول إنّه لا توجد حضارة يحتلّ فيها الفقه الموقع الذي يحتلّه في الإسلام. ومنذ ظهور المؤسّسة الدينيّة، يخضع المسلم في أعماله وسلوكه إلى أحكام فقهيّة تتركّز حول الحلال والحرام، وهي أحكام

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٢٣.

حدّدها الفقهاء وقدّموها للمسلمين على أنّها أحكام شرعيّة ذات طابع إلهي. وفي رأي الشرفي، معظم القضايا التي طرحها الفقهاء تفتقد للأساس في النصّ القـرآني، ويقول إنَّ «الاتفاق أو الاختلاف بين الفقهاء يعكس القيم السائدة زمن نشأة الفقه في مجتمعات إسلاميّة تشترك في عدد من المواصفات وتتباعد في أخرى، كما أنّه يعكس بكلّ جلاء الأعراف القبليّة وبعض الطقوس العربيّة في الجزيرة، كما تدلّ هذه الاختلافات أخيراً وليس آخراً على أنّ الفقهاء، وهم يسنّون أحكامهم، كانوا يراعون مصالح اقتصاديّة متضاربة أحيانًا»(۱).

لا شكّ أنَّ ما يقوله الشرفي ينطبق على كثير مِن الفقهاء وبشكل خاص أولئك الذين كانوا قريبين مِن السلطان، لكنّه لا يشمل أئمة الإسلام الحقيقيين بشكل واضح، فقد كانوا أمناء على الرسالة، وكان الإمام الباقر مثلاً يطلب من أصحابه أنْ يسألوه عن أصل كلّ مسألة في القرآن. ففي الرواية «قال أبو جعفر عليه السلام: إذا حدّثتكم بشيء فاسألوني مِن كتاب الله، ثمّ قال في بعض حديثه، إنَّ رسول الله صلّى الله عليه وآله نهى عن القيل والقال، وفساد المال، وكثرة السؤال، فقيل له: يابن رسول الله أين هذا من كتاب الله؟ قال: إنَّ الله عز وجل يقول: ﴿لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن خُواهُمْ إِلَّا مَن أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴿ [النساء: ١١٤] وقال: ﴿وَلَا اللهُ فَيُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللّهُ لَكُمْ قِيَامًا ﴾ [النساء: ٥]. وقال:

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٤٨-١٤٨.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ [المائدة: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ [المائدة: (١٠١] (١٠). وقال الصادق عليه السلام: (ما مِن أمر يختلف فيه اثنان إلا وله أصل في كتاب الله عز وجل، ولكنْ لا تبلغه عقول الرجال (٢).

وما لاحظه الشرفي مِن أنَّ الفقهاء تمسّكوا بسيرة السلف التي لا أساس لها في الدين وأقحمت إقحامًا في آدابه شيء صحيح؛ لأنَّ أولئك السلف لا يمثّلون العصمة في أعمالهم، بل إنّهم أدخلوا الكثير مِن المعتقدات والممارسات في الدين على أساس الرأي والظنّ والقياس، بينما هي غريبة عنّه. لكنْ لا شكّ أنَّ الشرفي ربمّا قصد شيئًا آخر لا نوافقه عليه، فهو يعتبر أنَّ الأساس في الإسلام مقاصده وليست أحكامه التي لا يراها ثابتة بل متغيرة، دون أنْ يجد ما يسند كلامه مِن داخل النصوص، بينما الحقيقة هي أنَّ تلك المقاصد لا يمكن تحقيقها إلا مِن خلال أحكام الوحي.

وفي رأيه فإنَّ «أخطر النتائج المترتبة على ممارسات الفقهاء، تتمثّل في العدول التدريجي عن تعامل المسلم مع النصّ القرآني تعاملاً مباشرًا، وتبوء النصوص الثواني التي تدّعي الاستنباط منه المكانة الأولى، بحيث أصبحت تمثّل حاجزًا دون الفهم والتدبّر الشخصيّين، مِن دون وصاية مِن أحد وفي إطار الحريّة لا الإلزام. كما ضخّمت صورة الرسول وأضفيت عليها صبغة

١ - الكليني، الكافي، ج١، ص٦٠.

۲ - الكافي، ج١، ص٦٠.

مثاليّة متعالية تبعدها عن المنزلة البشريّة وتلحقها بصفّ الملائكة والأشخاص الخياليين، وصار أئمَّة المذاهب في الوجدان الإسلامي معصومين أو في حكم المعصومين، لا يتجرّأ أحد على القدح في آرائهم أو التنبيه إلى ما فيها من رواسب ظروفهم الخاصة وما اصطبغت به بالضرورة من تاريخيّة ١٠٠٠). من المهمّ القول إنَّ شـخصيّة الرسول صلّى الله عليه وآله مركزيّة في القرآن ويجب أنْ تبقى كذلك، وعصمته شيء لا نقاش فيه، إذ من دونها تصبح الرسالة برمّتها محلّ شكّ. كما أنَّ تلك العصمة ضروريّة لأوصيائه من أئمّة أهل البيت للسبب نفسه. إنَّ الوساطة المعرفيّة في التعامل مع القرآن ضروريّة في كثير من الحالات، فالإنسان لا يستغنى عن المعلّم والمرشد لا سيّما في مجال الدين الأكثر حيويّة وحساسيّة؛ لأنَّ المطلوب فهم القرآن بشكل علمي، وليس على نحو التخمين والظنّ. والوساطة العلميّة لا ينبغي أنْ يجهل شيئًا من الدين، بل يجب أنْ يكون عالمًا باللغة والبلاغة والعام والخاصّ والناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه وأسباب النزول وغير ذلك، وأنْ يكون قادرًا على استنباط الحكم الشرعي دون خلل، كما يجب أن يكون في قمّة الورع، وهذا كله لا يتوفّر في جميع الفقهاء، الذين باتت تُضفَى عليهم سمات العصمة دون حقيقة، بل يتوفّر فقط في حامل الرسالة بعد النبيّ كما حدّده بنفسه وأحال إليه.

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٥٢-١٥٣.

#### • خامسًا: استدعاء القياس

يُنظر إلى محمّد بن إدريس الشافعي باعتباره مؤسّسًا لعلم أصول الفقه الذي حدّد أصول الاستنباط وأدخل فيها القياس والاستحسان والمصالح المرسلة مع القرآن والسنّة ليصبح الفقه خليطًا من الأحكام الإلهيّة والميول والاستحسانات البشريّة. لكنَّ الذي لا شكِّ فيه أنّ مَن اعتمد القياس وجعله أصلاً لاجتهاداته، على أوسع نطاق، قبل الشافعي، هو أبو حنيفة النعمان. فالشافعي أخذ القياس عمّن سبقه لا سيّما أبو حنيفة الذي «يقال بلغت روايته إلى سبعة عشر حديثًا أو نحوها»(١)، كما كتب ابن خلدون. اتَّفق الشافعي مع أبي حنيفة في اعتماد القياس، لكنّه بلا شكّ حاول التنظير له وتبريره نصيًّا من خلال القرآن والسنّة. يقول الشافعي: «كلّ ما نزل بمسلم ففيه حكم لازم أو على سبيل الحقّ فيه دلالة موجودة. وعليه، إذا كان فيه بعينه حكم اتباعه، وإذا لم يكن فيه بعينه طلب الدلالة على سبيل الحقّ فيه بالاجتهاد، والاجتهاد القياس»(٢). وهذا الكلام يناقض آخره أوّله، فإذا كان هناك في النصّ حكم لكلّ حادثة، فلماذا اللجوء للقياس؟ والحقيقة، إنَّ كلِّ شيء من الحوادث والأعمال فيه حكم من الله إمّا في القرآن وإمّا في السنّة، ولا دخل للقياس في ذلك. فالقياس التمثيلي مجرد رأي تخميني، وهو فارغ من العلم واليقين والقطع، وهو نسبة حكم بشري لله دون أساس من العلم.

١ - ابن خلدون، مقدّمة تاريخ ابن خلدون: المبتدأ والخبر، ج١، ص٤٤٤.

٢ - ابن إدريس الشافعي، الرسالة، ص٤٧٧.

وما يذهب إليه الشرفي في ردّه على الشافعي بقوله: «ونظرًا إلى أنّ الآيات القرآنيّـة المتضمّنـة للأحكام محدودة العدد ولا تشمل كلّ النـوازل، فإنّه ارتقى بالسنّة إلى منزلة الكلام الإلهي، مضطرًا إلى قبول أحاديث الآحاد لما ورد فيها من تفصيلات لم يذكرها القرآن، واستند إلى الإجماع فيما لم يأت فيه القرآن أو سنّة، أو فيما يحتاج فيهما إلى ترجيح تأويل على آخر، ثمّ شرع التحليل والتحريم بالقياس على معنى الحلال والحرام المنصوص في الكتاب والسنّة »(١). يحاول تفسير لجوء الشافعي للقياس بعد القرآن والسنة والاجماع بالقول إنَّ آيات الأحكام محدودة، وهو يرى أنَّ ما يقوله الشافعي لا يمكن اعتماده في عصرنا، فقد «كانت منظومة الشافعي الأصوليّة صالحة ما كانت الظروف التاريخيّة مشابهة لظروفه، إلاّ أنّ تغيرٌ هذه الظروف تغيرًا جذريًّا تحت وطأة الثورات الصناعيّة والتقنيّة والإعلاميّة وما يشهده العالم من تحوّلات في أنماط المعيشة وفي القيم المجتمعيّة وفي الوسائل المعرفيّة، كلّ ذلك يحتّم إعادة النظر في تلك المنظومة ونقدها»(٢).

يريد الشرفي استبعاد القرآن والسنّة بما هما المصادر الأساسيّة للتشريع، وهو لا يرفض فقط ما اعتبر إجماعًا، فالهدف جلب ما أقرّه الغربيّون مِن قوانين في مختلف المجالات إلى البيئة العربيّة المسلمة. إنّه، في الوقت الذي يستبعد فيه المصادر الإسلاميّة للتشريع في القرآن والسنّة بدعوى تاريخيّة النصوص،

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٣٨-١٣٩.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٤٣.

يستدعي النموذج الغربي، في حين أنَّ هذا النموذج تاريخي بدوره بحسب منطق الشرفي نفسه، فقد تم إقرار قوانين الغرب قبل قرون والتنقيحات التي أدخلت لم تقض على أصول تلك التشريعات.

وما يلاحظ على الحداثيين هو أنّهم في الكثير مِن الحالات يمثّلون امتدادًا لخطّ يجد جذوره لدى المؤسّسين الأوائل للمذاهب كما هي حالة أبي حنيفة والشافعي، فالجميع يعتمد الرأي والاستحسان والقياس ويعتبره أصلاً مِن أصول الاستنباط. وهم بهذا المعنى سلفيّون لا يختلفون عن أبي حنيفة والشافعي في استخدامهم القياس، بل إنّهم لا يقولون شيئًا غير ما قاله أبو حنيفة حين ادّعى «لو أدركني النبيّ صلىّ الله عليه وسلم وأدركته لأخذ بكثير مِن قولي، وهل الدين إلاّ الرأي الحسن؟»(۱).

١ - الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج١٣، ص٠٩٩.

# الفصل الرابع

قوانين الدولة الحداثية

رغم أنَّ الحداثيين هم الذين حكموا طيلة القرن الماضي في أغلب البلاد العربيّة والمسلمة، إلّا أنّهم مازالوا يُحمِّلون مَن يسمونهم «أصوليين» مسؤوليّة التخلّف والأميّة والتفكّك والفساد الاجتماعي والاقتصادي الحاصل، وهذا يعني محاولة رمي فشلهم على غيرهم.

لا شكَّ أنَّ لدى السلفيين موقفًا سلبيًّا مِن الحداثة في كثير مِن جوانبها، غير أنَّهم في الحقيقة لا يختلفون كثيرًا عن الحداثيين إلّا في ظاهرهم المرتبط بالشكل وبعض الالتزامات المتعلقة بالحلال والحرام، وحتّى عندما حكم بعضهم، لم يستطع طرح أنظمة مختلفة في الاقتصاد والثقافة والسياسة والاجتماع بسبب هيمنة النموذج الغربي.

إنَّ ما يردده الشرفي عن استعصاء العربي في وجه الحداثة، لا يؤيده الواقع، ففيما عدا المعتقدات العامّة ومسائل العبادات والتقاليد الأسريّة، لا وجود لتشريعات الإسلام في النظام الاقتصادي الذي يعتمد المعاملات الربويّة واحتكار النشاط المالي وهيمنة فئات معيّنة على الإنتاج الصناعي والتجارة والخدمات، كما أنّه لا وجود لتشريعاته في نظام العقوبات، وهو غائب في مناهج التعليم.

وفي السياسة، لا يشير الحداثيّون كثيراً إلى الأنظمة السياسيّة التي تحتضنهم، ويتحاشون نقد الطبقة السياسيّة الحاكمة باسم الحداثة والعلمانيّة لكنّها

تمارس الاستبداد، ولا يهتمّون بالوضع الاجتماعي القائم حيث يتراكم الفقر والأميّة والهبوط الأخلاقي، ولا ينظرون إلى مناهج التعليم في المدارس والجامعات العقيمة، ولا يتحدّثون عن نظام العقوبات ولا عن احتكار النشاط الاقتصادي والثروة مِن قبل فئة محّددة، وهي جميعًا مجالات فاشلة غالبًا، بل جلّ تركيزهم حول نظام العبادات ونظام الأسرة، وهي كلّ ما تبقّى لدى المسلمين، رغم أنّها بدورها تعرّضت للتلاعب منذ البداية.

أمّا التطرف والإرهاب، فلا شكّ في ممارسة الحركات السلفيّة له، غير أنّه من المهمّ القول إنَّ المخابرات الدوليّة هي التي اخترعت تلك الحركات واستخدمتها في ممارسة الإرهاب وأشياء أخرى، مثل تشويه الإسلام نفسه من خلال تنطّعها وتشدّدها وبدعها، وقد قرأنا للرئيس الروسي فلادمير بوتين تصريحًا يقول فيه إنَّ قرابة ٩٥٪ من العمليات الإرهابيّة تديرها المخابرات الأمريكيّة. وهذا يعني أنَّ الإرهاب والعنف هو أيضًا مِن إفرازات الحداثة التي يتمّ تمجيدها.

إنَّ حالات الضياع والإحباط وفقدان المعنى وانهيار الأمل في المستقبل لدى الشباب، مسؤول عنها بالدرجة الأولى أنظمة الحكم الحداثيّة والعلمانيّة. والدعوات التي قد تنطلق مِن هنا وهناك عن استعادة حكم الإسلام، ما هي إلّا نتيجة لهذا الشعور وليست سببًا له كما يحاول الحداثيّون القول.

إنَّ المرء ليدهش أمام الإصرار على تكرار الدعوة إلى العلمنة، بينما تمثّل العلمانيّة جوهر الحكم في البلاد العربيّة. ويبدو لنا أنّه إصرار ناتج عن إرادة

التخلّص ممّا تبقّى مِن مظاهر التديّن لدى بعض الناس، مثل الصلاة والصوم والحجّ. ولعلّ هذا هو سبب اعتراف عبد المجيد الشرفي بـ «أنّ مسار العلمنة اليوم يفعل فعله في هذه المجتمعات كأعمق ما يكون الفعل، فهو في بعض من ملامحه يعتبر تحدّيًا للإسلام التقليدي، إذ لا شكّ أنّ الإسلام قد فقد قسمًا كبيرًا مِن قيمة تفسيره للكون. وهو مِن جهة أخرى، في هذا المستوى، يعيش نفس المشاكل التي تعيشها سائر الديانات التي أصبح اعتناقها ينزع شيئًا فشيئًا إلى أنْ يكون اختيارًا قلقًا. فلنراهن على أنّ المسلم وهو يعيش مع القرآن وضعًا مِن التأويل مستمرًا سيتمكّن مِن تحيين الرسالة القرآنيّة مِن جديد بحسب مقتضيات الحداثة»(۱). فهو يقرّ بأنّ العلمنة هي الحاكم الفعلي في الواقع ويبدي إعجابه وتأييده لذلك، وهو يدعو إلى متابعة فعل التأويل الاعتباطي للقرآن لجعله تابعًا لفكر الحداثة الغربيّة بشكل لا رجعة فيه.

## أوّلًا: حقوق المرأة

يتحدّث الشرفي عن الوضع السيّئ للمرأة كما لو أنَّ العلمانيّة ليست هي التي تحكم في الواقع وتفعل فيه بشكل عميق كما اعترف، فقال: «مِن الأفكار الشائعة أنّ منزلة المرأة الدونيّة في المجتمعات الإسلاميّة عمومًا والمجتمعات العربيّة على وجه الخصوص، تعود إلى ما اختصّ به الإسلام

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٦٧-٦٨.

مِن تعاليم وأحكام عطّلت مساهمتها في الحياة الاجتماعيّة وجعلتها تحت سلطة الرجل أبًا كان أم زوجًا وأحكمت حبسها في البيت لتكون أداة متعة وإنجاب وخدمة»(١). وهو يتحدّث عن ضرورة المساواة في الإرث بين الجنسين، ويدعو إلى تشريع إمامة المرأة في الصلاة(٢).

يحاول الشرفي تمرير هذه الصورة على هذا النحو ليقول إنَّ الإسلام في نصوصه التأسيسيّة مسؤول عن وضع المرأة في المجتمعات المسلمة. وهو يقارنه بوضع المرأة في الغرب بعد أنْ تمّ إخراجها من بيتها من أجل العمل بعد الحرب العالميّة الثانية التي أكلت الملايين من الرجال ولم يعد هناك ما يكفي منهم للعمل في المهن والوظائف المختلفة.

ولّد خروج المرأة إلى العمل في الغرب نتائج عكسيّة، فتعرّضت للاستغلال في عملها والابتزاز في شخصها، وصارت كيانًا مضطهدًا يعمل داخل البيت وخارجه، وتتعرّض للعنف والاستغلال الذي كان وما يزال سائدًا ضدّها في المجتمعات الغربيّة.

وفي المقابل، لا يمكن للشرفي إنكار أنَّ الإسلام لينقذ المرأة مِن وضعها الاجتماعي البائس الذي كانت تعانيه في الجاهليَّة مِن وأد واستعباد واستغلال وحرمان من الإرث وعنف منفلت. والواقع الذي آلت إليه أوضاع

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص١٥٣.

٢ - عبد المجيد الشرفي، محاضرة بعنوان "علاقة الحداثة بالظاهرة الدينيّة"، أكاديميّة المملكة المغربيّة، الرباط: ٢٠١٦/٥/٦.

المرأة بعد وفاة النبيّ، صلّى الله عليه وآله، ليس الإسلام مسؤولًا عنه، بل الذين استولوا على الحكم وأعادوا إلى الواجهة الثقافة الجاهليّة.

لا شك أنَّ الإسلام ميّز بين الرجل والمرأة في الحقوق والواجبات بسبب الخصوصيّة البدنيّة والنفسيّة واختلاف الأدوار الاجتماعيّة المستندة لكلّ منهما لتحقيق التكامل بين الطرفين. وعندما ادّعت الحداثة الغربيّة المساواة بين الرجل والمرأة واحترام إنسانيّتها، فإنّها لم تبرهن على ذلك في الواقع كما تشير الأرقام وكما تؤكّد النسب المرتفعة في الغرب حول تعرّض النساء للتعنيف والاغتصاب والابتزاز وانتهاك الحقوق والمعاناة النفسيّة.

يهمل الشرفي ذلك، ويذهب للحديث عن «الأصوليين والسلفيين» ومسلّماتهم المتعدّدة، وهي أوّلاً: «اقتضت الحكمة الإلهيّة في تدبير الكون أنْ يقوم النظام الاجتماعي على شكل هرمي أعلاه الرجل وتحته المرأة، ثمّ يليها العبد فالأمّة، ثمّ الطفل والمجنون». وثانيًا: «انحطاط حقوق المرأة عن حقوق الرجل نتيجة منطقيّة لانحطاط واجباتها عن واجباته أو بالأحرى تكليفها عن تكليفه» (۱۱). ولا ندري ما هو موقع المرأة في الغرب اليوم وهل هي فوق الرجل أم تحته؟ وإذا اعتبرنا أنَّ كلام الشرفي صحيح، فما هو الهرم الحداثي الغربي البديل؟ هل ينبغي أنْ تصبح المرأة في قمّة الهرم ليتراجع الرجل ويصبح تابعًا للمرأة على خلاف المعطى الطبيعي؟ لا يجرؤ الشرفي ولا الحداثيّون على قول

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص٥٥١.

ذلك، بل يتحدّثون عن مساواة بين الجنسين لا وجود لها في الواقع. فالمرأة لا تقود سياسيًّا المجتمعات الغربيّة والعالميّة إلاّ نادرًا((())، وهي ليست أبدًا في الواجهة العلميّة والمعرفيّة والأدبيّة، ونسبة حضورها قليلة جدًّا مقارنة مع حضور الرجل، ويمكن التأكّد مِن ذلك مِن خلال الاطّلاع على نسبة النساء الحاصلات على جائزة نوبل مثلًا، وهي الأشهر والأكبر في الغرب().

ومِن الناحية النظريّة لا تعني المساواة العدالة؛ لأنَّ ما يناسب المرأة قد لا يناسب الرجل، والعكس صحيح، وهذا مرتبط بطبيعة كلّ منهما والدور الذي يفترض أنْ يلعبه. والحقيقة، تريد الحداثة الغربيّة جرّ المجتمعات إلى نظام أمومي وثني مضادّ للطبيعة والقيم الإنسانيّة، وهذا لا يمكن أنْ يحصل إلاّ بهدم الأسرة التقليديّة وإشاعة الإباحيّة والشذوذ، فبذلك يصبح الأطفال مجهولي النسب وتتحوّل المرأة أو الدولة إلى الحاضن الوحيد للطفل.

يقر النظام الأمومي تعدد الأزواج والخلان للمرأة الواحدة، بحيث لا يعود ممكنًا معرفة الأب الحقيقي للطفل. وقد كانت بعض أنواع السفاح في الجاهليّة على هذا النحو إلى أنْ حرّمها الإسلام مثل الاستبضاع، وهو إرسال

١ - حسب تقرير الأمم المتّحدة لسنة ١٠٠٩: تمثّل نسبة النساء في المناصب القياديّة العليا ٦,٦٪ من رؤساء الدول المنتخبين و٢,٥٪ من رؤساء الحكومات.

٢ - مثّلت النساء ٢ ، ٢ , ٢٪ مِن حصّة ١٤٩ جائزة كاملة مِن جوائز نوبل. وحتّى عام ٢٠١٥ مثّلت الجائزة إلى ٨٢٢ رجلًا و ٤٨ امرأة و ٢٦ منظمة. ومِن جملة الـ ٤٨ امرأة، فازت ١٦ منهن بجائزة نوبل للسلام و ١٤ في مجال الأدب..

الرجل زوجته إلى رجل آخر بنيّة الحمل منه لاعتبارات تتعلّق بشخصيّته، أو البغاء وهو شيء تمارسه صاحبات الرايات في بيوتهنّ فيما يشبه بيوت الدعارة المنتشرة في الغرب، أو نكاح الرهط وهو نوع من تعدّد الأزواج للمرأة الواحدة، أو نكاح المضامدة وهو اتّخاذ المرأة خليلاً لها أو خليلين أو أكثر، غير زوجها، وهذا شيء بات معلومًا في ممارسات الغربيين، أو نكاح المُخادِنَة، وهو علاقة مساكنة بالمصطلح المعاصر، وهو ارتباط شخصين بطريقة غير رسميّة، وهو منتشر أيضًا في الغرب وتسرّب إلى كثير مِن البيئات المسلمة.

إنَّ ما تقدَّمه الحداثة مِن أنظمة اجتماعيّة لا يختلف في عمقه عمّا كان، وما يزال، سائدًا في المجتمعات الوثنيّة. ولا يريد الحداثيّون العرب الذين باتوا يتبنّون إيديولوجيّات ماديّة ووضعيّة وليبراليّة سوى عودة تلك الممارسات ونشرها بين المسلمين على أوسع نطاق.

لا تعني دعوات تحرير المرأة إعطاءها حقوقها المشروعة في العدالة والمساواة أمام القانون، وإعطاءها حريتها المالية والشخصية وإنقاذها من السلوك العنيف لبعض الرجال، بل تعني إغراق المرأة في حياة اللا معنى والعبث الوجودي من خلال الغرق في ممارسات الإباحية والمثلية والإدمان بعيدًا عن مسؤوليّاتها الأسريّة والاجتماعيّة الطبيعيّة، وهو ما أقرّ به الشرفي(۱).

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص١٥٦.

تم إخراج المرأة للعمل بعد الحرب العالمية الثانية، وكان لذلك تداعياته في التفكّك العائلي وضياع الأطفال وتعميم البطالة وهبوط الأخلاق. أهملت حاجة الأسرة إلى وجود المرأة في البيت، فخسر الأطفال التربية السليمة والرعاية الضروريّة، وخسرت الأسرة توازنها، فالدور الطبيعي للمرأة لا غنى عنه ولا يمكن أنْ تعوّضه المربيّات في المنازل، إذ من غير المنطقي خروج المرأة إلى العمل لتأتي امرأة أخرى لا تهمّها الأسرة ولا الأطفال لتلعب دورها كما هي ظاهرة العاملات المنزليّات ودور الحضانة التي باتت منتشرة. وخسارة تماسك الأسرة التي تمثّل النواة الأساسيّة للاجتماع السليم والحياة المتوازنة والترابط العائلي، يعني خسارة الأساس المتين لبناء الدولة وتماسكها وقوّتها.

ووجود المرأة في البيت لا يعني أبدًا ضرورة تعميم ذلك أو منع مَن تفضّل الخروج للعمل أو لأسباب تخصّها، فالمجتمع يحتاج حضور المرأة في مجالات مختلفة ولا غنى له عنها كالصحّة والتعليم والخدمات، بل إنَّ المقصود أنْ لا يتمّ دفع المرأة للعمل خارج بيتها فوق رغبتها بسبب سياسات الإفقار أو الاستغلال، وأنْ لا يكون ذلك سياسة تُفرض على المجتمع لغايات لا علاقة لها بالعقل والمنطق.

### ثانيًا: مسألة العدّة

يقدّم الشرفي مسألة العِدّة للمرأة المطلقة أو الأرملة مثالاً آخر على ضرورة

الانتقال إلى إقرار قوانين وضعية، ويرى أنَّ فرض العدة كان الهدف منه استبراء رحم المرأة للحفاظ على الأنساب، وهو شيء مرتبط بالتاريخ والاجتماع القرشي. فالهدف حفظ النسب، ومع تقدم العلم وظهور وسائل حديثة للتأكّد من استبراء الرحم، لم تعد هناك حاجة للعدة (۱).

غير أنّه لو كان الأمر يتعلّق فقط بحفظ النسب واستبراء الرحم والتأكّد مِن عدم الحمل لما اختلفت العدّة بين المطلقة والأرملة والمتمتّعة والأمة. وهذا يعني أنَّ المقصد لا يتعلّق فقط بالحمل وحفظ النسب، بل يشمل أمورًا أخرى قد تكون خافية، ومن ذلك ما يقال مِن أنَّ الأمر يتعلّق بالبصمة المنويّة الخاصّة بالزوج المطلّق أو المتوفيّ أو المفارق، والتي لا يمكن التخلّص منها إلاّ بعد انتهاء فترة العدّة؛ لأنَّ مشاعر الزوجة تختلف تجاه الزوج المطلّق والزوج المطلّق والزوج المطلّق والزوج المطلّق العدّة بين تلك الحالات.

وعدم احترام العدّة يتسبّب في تداخل البصمات الخاصّة بالزوجين السابق واللاحق، وهو ما يسبّب للمرأة أمراضًا مثل سرطان عنق الرحم الذي ينتشر على نطاق واسع في المجتمعات التي تكثر فيها العلاقات الإباحيّة والجنس الفوضوي، كما هو الحال في الغرب.

ولأجل ذلك، فإنَّ حديث الشرفي عن «إمكان إعادة التفكير في مسألة الجنسانيَّة عمومًا بشكل جديد يأخذُ بالاعتبار تحوَّلات العلاقة بين المرأة

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص ٨٤، ٨٥.

والرجل وتقلُّص البعد الميثي المرتبط بها، وكيف يدفعُنا هذا للتفريق بين الأوامر الإلهيّة وبين ما اقتضته ظروف الاجتماع والأخلاق، وهي أمور نسبيّة متغيرة وغير مُستقِرَّة تتأثّر بعوامل عديدة، منها الثقافي ومنها الاقتصادي والسياسي (())؛ لن يكون إلاّ في الاتّجاه الذي ينظّر له الشرفي، والذي يستهدف إقرار مرجعيّة حداثيّة تشرّع للإباحيّة والشذوذ وتلغي التشريعات المنظمة للعلاقة الجنسيّة بين الرجل والمرأة والمسائل المرتبطة بالزواج كالعدّة.

ليس المطلوب إعادة النظر في المسألة الجنسانيّة في اتّجاه مزيد من الإباحيّة، كما يتمنّى الشرفي، بل إنَّ ذلك يجب أنْ يأخذ هذه المرّة طريق الإسلام في أحكامه الأصليّة كما بلغها النبيّ صلّى الله عليه وآله قبل أنْ يتمّ التلاعب ببعضها ومنع بعضها الآخر رغم وجود نصوص قرآنيّة واضحة بشأنها، مثل إسقاط وجوب الشهود في الزواج وتثبيته في الطلاق، والطلاق البائن ثلاث مرّات، وليس في مرّة واحدة كما هو سائد، وإقرار الزواج المؤقّت الذي تمّ منعه بشكل مبكّر، وإحلال علاقات محرّمة مكانه مثل العلاقات الحميميّة العابرة دون أيّة ضوابط، والمساكنة المنتشرة في الغرب وبعض البيئات العربيّة أو ما بات يعرف في بعض البيئات بزواج المسيار أو المسفار أو المصياف.

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص٨٥.

اعتبر الإسلام عدم احترام العدّة والدخول بالمرأة قبل انتهائها فعلاً محرّمًا، فهو علاقة فوضويّة لا تلتزم بشروط الزواج الصحيح. وقد طبّق الغرب خيار إسقاط العدّة من خلال إقرار العلاقات الإباحيّة، فلم ينتج ذلك إلاّ تفكّك الأسرة وكثرة الأطفال غير الشرعيين بحيث بات أكثر من نصف المواليد في الغرب لا يعرفون آباءهم، بل إنَّ بناء الأسرة لم يعد هدفًا للشباب، ما أنتج تراجعًا في نسب النمو التي باتت سلبيّة وصارت المجتمعات الغربيّة تعاني الهرم والشيخوخة، وتحتاج إلى المزيد مِن المهاجرين لتغطية النقص الديمغرافي الفادح.

وهذا كلّه يعني أنَّ التشريعات الإسلاميّة، كما صدرت عن الوحي، لم تكن متأثّرة بالعوامل التاريخيّة والاجتماعيّة، وهي ليست نسبيّة وقابلة للتغيير ما دامت موضوعاتها ثابتة، بل إنّها كانت مصحّحة لاعوجاج الواقع مِن خلال التأكيد على الجوانب المختلفة الطبيعيّة والقيميّة للحياة في أبعادها الفرديّة والاجتماعيّة.

ومفهوم الشريعة لا يمكن اختزاله في بعده القانوني المجرّد مِن أجل إظهار محدوديّتها، فهي ليست إلّا البناء الفوقي لمجموعة مِن الأبعاد المتشابكة التي تشمل الرؤية الوجوديّة وفلسفة الحياة والنظرة المستقبليّة وقيم الإنسان وشبكة العلاقات وأنظمة السياسة والاقتصاد ومناهج التربية والتعليم، وهي بذلك لا تنفصل عن الجوانب العقائديّة والروحيّة والقيميّة والمعرفيّة للإنسان المسلم، وهذا ما يجعل منها ثقافة تؤطّر السلوك العام. ليس الإسلام

مجرد مظاهر سلوكية منعكسة في ممارسات أتباعه بهذا القدر أو ذاك، بل هو قبل كلّ شيء رؤية وثقافة منغرسة في عمق الذات، وليس مِن الممكن اقتلاعها كما يريد الحداثيّون.

ورغم أنَّ الثقافة السائدة باتت خليطًا غير متجانس بسبب دخول عناصر كثيرة من ثقافات ومعتقدات أخرى تم فرضها من خلال مناهج التعليم ووسائل الثقافة، إلاّ أنّه من الممكن غربلتها للتخلّص من العناصر الطفيليّة والمخرّبة. ربط الشرفي بين التشريع الإسلامي والمعطيات التاريخيّة والاجتماعيّة في عصر الرسالة، وهو يؤكّد بذلك أنّه لا يختلف عن بقيّة الوضعيين في محاولة البحث عن أساس نظري لتبرير جلب التشريعات الغربيّة إلى البيئات المسلمة، سواء أسمينا ذلك الأساس تأويليّة قرآنيّة أو قراءة حداثيّة أو إسلاميّات تطبيقيّة أو غير ذلك.

من المنتظر أنْ تضطرّب «تأويليّة الشرفي» كما اضطرب غيرها من التأويليّات الحداثيّة، فهذا الرجل لا يقدّم بناء نظريًّا محكمًا، بل شـتاتًا من الأفكار غير المنتظمـة ولا المؤسّسـة فلسـفيًّا أو نظريًّا. إنّه يتحدّث عـن روح الصياغة النبويّة للقرآن وروح الرسالة وختم الوحي من الداخل والعالم الجديد.. وكلّها مفاهيم غائمة مؤسّسة على الوهم، ولا توجد حقائق تسندها. فالقرآن وحي الله لفظًا ومعنى، وروح الرسالة هي معتقداتها وتشريعاتها المتعالية على التاريخ باعتبار ارتباطها بطبيعة الإنسان ومصلحته النوعيّة والقيم الكبرى التي لا خلاف حولها، وختْم الرسالة لا يعني شيئًا غير أبديّة تلك

التشريعات، والعالم الجديد لن يكون جديدًا إلّا إذا التزم تلك التشريعات، وما عدا ذلك عودة إلى أجواء العالم القديم برؤاه الوثنيّة وفلسفاته الدهريّة وتشريعاته الاعتباطيّة.

### • ثالثًا: ختان الذكور

ضرب الشرفي مثال الختان في رفضه لوصف الحضارة الإسلامية بحضارة النصّ؛ لأنَّ الختان، حسب رأيه، لم يرد في القرآن. غير أنَّ الختان وإنْ لم تأت به آية في المصحف المتداول، إلاّ أنَّ أحاديث أقرّته وجعلته سنّة واجبة (۱)، ومَن يدخل في الإسلام عليه أنْ يختتن حتّى لو كان شيخًا كبيرًا (۲).

وهذا الموقف، الذي يعلنه الكاتب، يعتبر متخلّفًا حتّى بالنسبة للباحثين الغربيين الذي باتوا يعترفون بمزايا الختان بعد أنْ أصدرت الأكاديميّة الأمريكيّة لطبّ الأطفال إرشادات جديدة تقول إنَّ الفوائد الصحيّة لختان الأطفال الذكور يفوق مخاطر هذه العمليّة.

فهناك أدلّة علميّة تشير إلى أنَّ الختان يمكن أنْ يحدّ من خطر الإصابة بأمراض مجرى البول لدى الأطفال، ويحدّ من خطر الإصابة بسرطان العضو التناسلي الذكري والأمراض التي تنقل من خلال الاتصال الجنسي، ومن

١ - الحر العاملي، وسائل الشيعة، مؤسسة آل البيت، ط٢، بيروت، ١٤١٤هـ، ج٢١، ص٥٣٥، ح٢٥٧ و ٢٧٥٢٠. البخاري، ح١٩٨١، ومسلم، ح٢٥٧.
٢ - وسائل الشيعة، ح٢٧٥٢٩.

#### ١١٤ القراءة الحداثيّة للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي

بينها فيروس اتش اي في وفيروس الورم الحليمي الذي يسبّب سرطان عنق الرحم وأنواع أخرى من السرطان.

وعلى الرغم مِن أنَّ البيان الذي أصدرته الأكاديميّة الأمريكيّة لطبّ الأطفال عام ١٩٩٩ كان حياديًّا إلى حدٍّ ما، فإنَّ البيان الجديد الذي نشر في ٢٧- عام ١٩٩٩ كان حياديًّا إلى حدٍّ ما، فإنَّ البيان الجديد الذي نشر في ٢٧- ٢٠ ، في دوريّة طبّ الأطفال أيّد الختان مؤكّدًا أنَّ الفوائد الصحيّة لختان الذكور حديثي الولادة «يبرّر القيام بهذا الإجراء بالنسبة للعائلات التي تختاره»(١).

### • رابعًا: فريضة الصلاة

يذهب الشرفي إلى أنَّ ما فهمه التابعون في بداية القرن الثاني هو مجرّد تأويل لما أدركه المعاصرون للرسالة، وهو تأويل بات متبّعًا وملزمًا للمسلمين الذين جاؤوا من بعدهم (٢). وبنى الشرفي على ذلك إنكاره فريضة الصلاة (٣)، فالقرآن عنده لم يحدّد عدد الركعات ولم يحدّد هيئة خاصّة لها، بل إنَّ الصلاة تعرّضت للتغيير في صورتها، وهو ما صرّح به أنس بن مالك كما في رواية البخاري حيث قال: «ما أعرف شيئًا ممّا كان على عهد النبيّ صلىّ الله عليه البخاري حيث قال: «ما أعرف شيئًا ممّا كان على عهد النبيّ صلىّ الله عليه

<sup>1-</sup>https://www.albayan.ae/five-senses/the-4-courners/20121.1715733-27-08-.

٢ - تحديث الفكر الإسلام، دار المدى الإسلامي، بنغازي، ط١، ٢٠٠٩، ص١٦.

٣ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص٦٣.

وسلّم. قيل الصلاة. قال: أليس ضيعتم ما ضيعتم فيها؟»(١). وهذا يعني، بالنسبة للشرفي، أنَّ الصلاة، مثل بقيّة الأحكام والواجبات والمحرّمات، تطوّرت وفقدت صورتها التي كانت عليها في عهد النبيّ، وأنَّ مقصود الشارع فيها غير ما فهمه السلف(٢).

أراد الشرفي أنْ يقول إنَّ الصلاة أداة لتحقيق مقصد معين، والأداة لا يفترض بها أنْ تكون ثابتة، بل هي متغيرة. وهو ما يعني أنَّ الشريعة كلّها، باعتبارها أداة ووسيلة لتحقيق مقاصد الشارع، يجب أنْ تكون متغيرة؛ لأنَّ منطق الأمور يقول إذا وجدت وسيلة أفضل لتحقيق ذات الهدف أمكن التخليّ عنها وربمًا لزم ذلك.

غير أنَّ استدلال الشرفي بتضييع الصلاة لإنكار وجوبها، لا يخدم مسبقاته التي تريد إلغاء الصلاة التي لم تعد عنده فريضة؛ لأنَّ شهادة أنس لا تنفي وجود صورة أصليّة للصلاة في طريقة تأديتها ووقتها، بل تؤكّدها حين تشير إلى العبث الذي تعرّضت له مِن خلال الحكّام والأمراء، فقد غيرّوا في الصلاة الكثير مِن الأمور، مثل الجهر بالبسملة، فصاروا لا يقرؤونها في الفاتحة والسورة والسَّبل، فصاروا يتكتفون مثل المجوس واليهود، ويقولون المعزب والفجر في غير وقتيهما أي قبل تحقّق غروب الشمس وبزوغ الفجر المغرب والفجر في غير وقتيهما أي قبل تحقّق غروب الشمس وبزوغ الفجر

١ - البخاري، ح١٣٩٥، ومسلم، ح١٩.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص٨٧.

الصادق. وقد رُوي عن أبي موسى الأشعري قوله تأكيدًا لذلك: «ذكَّرَنا عليُّ صلاةً كنَّا نصليِّها مع رسول الله صلى اللهُ عليه وسلم إمَّا نسيناها وإمَّا تركناها عمدًا؛ يكبر كلّما ركع، وكلّما رفع، وكلّما سجد» (١١). ما يعني أنّه حتى التكبير أثناء الصلاة تمّ إلغاؤه، ولنتصوّر كيف كان يصليّ الناس طيلة ربع قرن بعد وفاة النبيّ بلا تكبير، قبل أنْ يعيده الإمام ويذكّر الناس به!

ليس معلومًا أنَّ الصلاة مجرد وسيلة لتحقيق مقاصد قرآنيّة، ويمكن التخليّ عنها إذا وجدت وسائل أخرى، بل إنَّ المقاصد المتوخّاة من الصلاة لا تتحقّق إلاّ من خلالها، فنحن لسنا أمام أدوات ميكانيكيّة يمكن تغييرها إذا وجدت أداة أفضل، بل نحن أمام فريضة دينيّة ووسيلة روحيّة لا بديل عنها، حتّى الأنبياء السابقون كانوا جميعًا يصلّون صلاة تتضمّن ركوعًا وسجودًا في خمسة أوقات كما هو الحال في الإسلام.

والصلاة ليست عملاً اعتباطيًا، بل إنَّ لها حكمة وعلّة، فهي صلة وصل بين الإنسان والله، فيها نقرأ كلام الله ونمجّده، وفي الوقت نفسه ندعوه فيسمع دعاءنا، وهي اعتراف لله بالربوبيّة وإعلان بالخضوع له دون غيره ممّا يخضع الكثير من البشر الذين يقدّسون المستبدّين والفاسدين وحتّى أعداءَهم، الذين باتوا يرون فيهم قدوة.. وهي اعتراف بالأخطاء والذنوب وطلب للمغفرة والصفح من الله، وهذا تواضع من المصليّ

١ - أحمد، ح١١٥١. وابن ماجه، ح١١٧. والبزار، ح٢٠٠٩. البخاري، ح٧٨٤.

الذي يجب أنْ يعرف حدوده ولا يستكبر، وهي أيضًا مناسبة للدعاء بزيادة الخير وإبعاد الشر في اعتراف بأنَّ الله هو النافع والضار<sup>(۱)</sup>. والصلاة هي التي تعطي الإنسان نقاء الروح وتوازن النفس وبرد الإيمان، فلا يعيش الإنسان القلق والشكّ والترنّح الذي يعيشه غير المصلّين مِن المعاندين والجاحدين.

كان الشرفي يبحث فقط عن مبرّرات لإنكار منظومة العبادات في الإسلام، مثل الصلاة والصيام والحجّ والزكاة، بدعوى أنَّ الشريعة كانت مناسبة لذلك العصر، فإذا وجدت وسائل أخرى لتحقيق السمو الروحي وإقرار العدالة فلسنا ملزمين بتفاصيلها(٢). غير أنَّ تلك المبرّرات لم تسعفه.

مِن الواضح أنَّ الصلاة فريضة في القرآن بصورتها التي بيَّنها النبيِّ صليِّ الله عليه وآله، وكان يصليِّ بها في أوقاتها المحددة، كما قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ [البقرة: ٤٣]، و ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ﴾ [النساء: الصَّلَاةَ ﴾ [البناس: «صلّوا كما رأيتموني أصليّ» (٣)، وكان عليهم أنْ يأخذوا عنه تمامًا كما هي الآية: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ [الحشر: ٧]. وقد تواتر أنَّ الرسول، صلّى الله عليه وآله، كان يصلي يوميًّا بالناس خمس صلوات بصورة محددة لم تتغير حتّى لقي ربّه. والتغيير الذي

١ - الصدوق، علل الشرائع، المكتبة الحيدريّة، النجف، ١٩٦٦ م، ج٢، ص٣١٧.

٢ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، ص٥٥.

<sup>3 -</sup> البخاري، ح818.

#### ١١٨ القراءة الحداثيّة للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي

تعرّضت له الصلاة وسائر الفروض والسنن والأحكام الشرعيّة، كان بسبب العبث السلطوي، ولا يغير ذلك أبدًا مِن ثبوتها، شكلاً ومضمونًا، في القرآن والسنّة المتواترة.

#### • خامسًا: فريضة الصيام

يرى الشرفي أنّ شهر رمضان مبني على التخيير بين الصيام أو الإطعام (١)، بناء على قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ عَلَى قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَو فَعِدّةً مِن أَيَّامٍ أَخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعً فَعِدَةً مِن أَيَّامٍ أَخَرُ لَكُمْ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: خيرًا فَهُو خَيْرًا فَهُو خَيْرً لَّهُ وَأَن تَصُومُوا خَيْرً لَكُمْ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، وما هو مستقرّ لدى الناس من وجوب الصيام دون تخيير هو من إنتاج الفقهاء والمفسّرين القدامي (٢). ففي نظره، حدث ذلك (في نطاق توحيد مظاهر العبادة والسلوك الذي قامتْ عليه الأجيال الإسلاميّة الأولى، ولا سيّما بعد الفتنة الكبرى، وما نشأ عنها من اهتزاز الأمّة الإسلاميّة في أعماقها، وبعد دخول العديد من العناصر والأجناس في الدين (٣)، وبسبب أعماقها، وبعد دخول العديد من العناصر والأجناس في الدين (٣)، وبسبب

١ - عبد المجيد الشرفي، تحديث الفكر الإسلامي، م. س، ص٩٢ ـ ٩٣، والإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٩٤.

٢ -عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتأريخ، ص٦٤.

٣ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص١٨١.

ذلك «لا سبيل لإضفاء أيِّ قداسة على منظومتهم الأصوليّة»(١).

والشرفي لا يأتي بجديد في هذا المستوى، حيث إنّه يكرّر ما قاله غيره من مستشرقين وحداثين، وهو لذلك لا يقدّم أساسًا لهذا الفهم سوى ما يسمح به المنهج التفكيكي الذي يقول إنَّ منتج النصّ يموت بمجرّد خروجه إلى الناس، ويصبح القارئ سيّد الموقف في تحديد المعنى الذي يريد.

تعالج الآية التي استدلّ بها الشرفي حالات استثنائيّة تتعلّق بالمرض والسفر وغيره، حيث إنّه رُخّص للصائم بالإفطار، والأصل هو وجوب الصيام في شهر رمضان للحاضر والصحيح كما أعلنت ذلك الآية التي سبقتها مباشر، وهي قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كُمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كُمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كُمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ وَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ [البقرة: ١٨٣]. أمّا قوله: ﴿وَعَلَى النّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَلَا يَرِي عَنَ اللّهِ مَنْ الشيخ الكبير وذي العطاش، من الناس يطيقون الصيام، ولكنّه يضرّ بهم مثل الشيخ الكبير وذي العطاش، فهؤلاء يمكنهم الفدية (۱). وفي ذلك يروى عن الإمام الصادق عليه السلام: «الذين كانوا يطيقون الصوم فأصابهم كبر أو عطاش أو شبه ذلك، فعليهم بكلّ يوم مد» (۳).

١ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص١٨٢.

٢- الراغب الاصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، ص٥٣٣.

<sup>3 -</sup> الحويزي، نور الثقلين، ط 2، 1383هـ، ج1، ص166، ح562.

#### ١٢٠ القراءة الحداثية للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي

فرض الله الصيام لفوائد صحيّة جمّة تحصل للصائم، مثل فقدان الوزن والتحكّم في نسبة السكّر في الدم والحماية من السرطان واضطرابات التنكّس العصبي وغير ذلك كما تؤكّد الدراسات العلميّة (۱۱)، وقد قال الرسول صلّى الله عليه وآله: «صوموا تصحّوا» (۲)، وقال أمير المؤمنين عليه السلام: «الصيام أحد الصحّتين» (۳).

وفي الجوانب الروحيّة والأخلاقيّة، يمكن أنْ يقوّي الصيام إيمان الإنسان وأنْ يرفع درجة التقوى لديه كما قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. وفي الرواية عن الإمام الرضا عليه السلام: «فإنْ قال: فلمَ أمر بالصوم؟ قيل: لكي يعرفوا ألم الجوع والعطش فيستدلّوا على فقر الآخرة، وليكون الصائم خاشعًا ذليلًا مستكينًا مأجورًا محتسبًا عارفًا صابرًا لما أصابه مِن الجوع والعطش، فيستوجب الثواب مع ما فيه مِن الانكسار عن الشهوات، وليكون ذلك واعظًا لهم في العاجل، ورائضًا لهم على أداء ما كلّفهم »(٤).

<sup>1 -</sup> https://www.healthline.com/nutrition/fasting-benefits.

٢ - قطب الدين الراوندي، الدعوات؛ سلوة الحزين، ط١، ١٤٠٧هـ، ص٧٦.

٣ - محمد ري شهري، ميزان الحكمة، ج٢، ص١٦٨٦.

٤ - الصدوق، علل الشرائع، ج١، ص٠٢٧، ح٧.

### • سادسًا: شعائر الحجّ

لا تختلف شعيرة الحج عن الشعائر الإسلاميّة الأخرى، مشل الصلاة والصيام، في وجودها السابق في الرسالات النبويّة. وقد كان العرب قبل الإسلام يحجّون، لكنَّ حجّهم كان مخترقًا بعناصر وثنيّة بعد أنْ دخلت عليهم الكثيرة من المعتقدات والطقوس الغريبة.

أثار المستشرقون وجود شعيرة الحجّ في الرسالات السابقة وادّعوا انتحال الإسلام لشعائر الأديان السابقة. وتابعهم الحداثيّون العرب، ومنهم عبد المجيد الشرفي، الذي يرى أنَّ «الحجّ هو من الطقوس التي كانت تمارسها العرب قبل الإسلام، فتبنّاها الإسلام وأضفى عليها معنى جديدًا منسجمًا مع التوحيد، ومع ذلك لا يمكن إنكار ما بقيت تحتوي عليه مناسك الحجّ من رواسب الذهنيّة الميثيّة، ونقصد بالخصوص ما فيها من رجم للشياطين ومن هدي»(۱). وبذلك «كرّس القرآن بعض العبادات الجاهليّة، كعبادة الرحمان، وبعض الطقوس كالحجّ، ولكنّه حوّل معانيها من الوثنيّة إلى التوحيد المطلق»(۲). وبالنسبة لبعض المستشرقين، فإنَّ الإسلام أخذ شعيرة الحجّ من اليهود.

لكنَّ الحقيقة أنَّ الإسلام لم يأخذ شعائر الحجّ عن اليهود الذين كانوا يحجّون إلى القدس حيث كان الهيكل كعبتهم، وكان يتوجّهون إليه في صلاتهم، ولم

١ - عبد المجيد الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتأريخ، ص٦٤.

٢ - عبد المجيد الشرفي، لبنات، ص١٠٣.

يكونوا يحجّون إلى الكعبة في مكّة. كان الهيكل وسيلة لتدعيم سلطة الكهنة وإمدادهم بالأموال والقرابين كما ورد في العهد القديم، وليس في الإسلام شيء مِن ذلك. وكان اليهود يحجّون في الربيع بشكل ثابت، أي عندما يبدأ الحصاد ويصبح ممكنًا دفع الأتاوات، بينما أيام الحجّ في الإسلام متغيرة تبعًا لدوران الأشهر القمريّة حسب التقويم العربي.

والمسألة الأخرى هي أنَّ اليهود كانوا يقدّمون قرابين للشيطان عزازيل كما يقدّمونها لله، فقد كانوا يأتون بجديين في يوم الكفّارة ويقومون بقرعة لتفضيل أحدهما على الآخر ثمّ يتقرّبون بأحدهما لله والآخر لعزازيل، وهو الاسم الآخر لإبليس(١).

يؤمن الشرفي أنَّ مناسك الحجّ هي مِن بقايا الوثنيّة القديمة وأنَّ الإسلام انتقل بالعبادة مِن التشخيص إلى التجريد، ومِن هنا يمكن التخلّص منها إذ لا يجوز للإنسان المعاصر الذي يتبرّم مِن فعل الرجم أنْ يقوم به رغم عدم اقتناعه (٢٠). يكرّس موقف الشرفي حالة التماهي مع ما كتبه المستشرقون الذين زعموا أنَّ الإسلام اقتبس معتقداته وشعائره مِن اليهوديّة وأنَّ النبيّ لم يأمر بالحجّ إلّا في آخر حياته لدواع سياسيّة، بينما الحقيقة هي أنَّ الحجّ لم يكن ممكنًا قبل فتح مكة وتطهيرها مِن الأصنام في السنة الثامنة ثمّ إرسال الإمام علي، عليه السلام،

١ - عباس محمود العقاد، الإسلام والحضارة الإنسانيّة، ص ١٠٤.

٢ - عبد المجيد الشرفي، ألإ سلام بين الرسالة والتامريخ، ص٦٤.

لقراءة سورة براءة ومنع المشركين من الحجّ والعرايا من الطواف بالكعبة في التاسعة للهجرة، تمهيدًا لحجّ الرسول، صلّى الله عليه وآله، في السنة العاشرة. أكّد الإسلام على حقيقة أنَّه امتداد للرسالات النبويّة السابقة فقال ﴿ نَزَلَ التَّوْرَاةَ وَالْإِنجِيلَ ﴾ [آل عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالْإِنجِيلَ ﴾ [آل عمران: ٣]. ويؤكّد ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن الْكِتَابِ وَمُهيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]. فهو يقرّ بصحة ما كان سليمًا مِن التلاعب ويصحّح ما دخل عليه التزوير. وعلى هذا النحو، فإنَّ الإسلام لا يقتبس، وإنمًا يحيي ما جاء به الأنبياء السابقون، وهو عندما يقرّ السليم من الرسالات السابقة، كان ينسخ ما يراه منتهي الصلاحية.

لم يكرس العبادات الجاهليّة على أيّ نحو كان، كما يدّعي الشرفي، فالرحمن اسم من أسماء الله أقرّه القرآن لأنّه حقيقي، وقد ورثه العرب عن إبراهيم واستمرّ حاضرًا في البيئة المكيّة، وقد أمضى القرآن والنبيّ، صلّى الله عليه وآله، كلّ ما كانت جذوره حنيفيّة، لكنّه طهره من تلاعب الوثنيين. وطقوس الحجّ نفسها كانت موجودة مع إبراهيم، وعمرو بن لحي هو الذي ملأ الكعبة بالأصنام ونشر عادات وثنيّة، ومن الطبيعي أنْ يقوم الإسلام عندما جاء بتحطيم الأصنام وإعادة الحجّ إلى طبيعته الأولى الخالية من الوثنيّة.

### • سابعًا: فريضة الزكاة

يعتبر الشرفي أنَّ الزكاة التي يفرضها الإسلام على رعاياه لم تعد صالحة،

والضرائب التي تفرضها الدولة الحديثة قد عوضتها، وهي تحفظ كرامة الإنسان وأكثر عدلا(۱)، رغم علمه بأنَّ الضريبة في دولة الحداثة خالية مِن أيّ بعد روحي أو أخلاقي، ويتمّ استخلاصها بالقوّة، وهو أمر لم يلجأ إليه الإسلام النبويّ، حيث كان أداء الحقوق الماليّة يتمّ بقناعة المكلّف واندفاعه الذاتي طلبًا لرضا الله. فرض الإسلام الزكاة في الأموال مِن النقد والغلّات والأنعام ضمن شروط معيّنة، مثل النصاب والحول للنقد، والسوم والنصاب بالنسبة للأنعام، وقد يضاف إلى ذلك أشياء أخرى بحسب منطوق بعض النصوص. ولم يفرض الإسلام فقط الزكاة، بل فرض أيضًا الخمس والخراج على الأرض التي أسلم عليها أصحابها لتغطية حاجات الدولة ومواطنيها.

توجد في الدولة الرأسماليّة الحديثة فئات كثيرة تنتمي إلى الطبقات المهيمنة لا تدفع الضرائب، وكثير مِن الآخرين يتهرّبون مِن دفعها بسبب غياب الوازع الداخلي، وعجز القانون عن ملاحقتهم حتّى وإنْ وجدت نوايا لتطبيقه، فهم لا يملكون أيّ عمق ديني يفرض عليهم أداء تلك الضرائب. وكثيراً ما يستثنى الأثرياء مِن دفع الضرائب بسبب قدرتهم على التهرّب الضريبي، بينما تتم ملاحقة عامّة الناس الذين تفرض عليهم بطرق مختلفة لا يستطيعون التفلّت منها. وهذا يعنى أنَّ الإسلام نوّع في أشكال الضريبة التي يفرضها على الأغنياء

لصالح الفقراء بين النقد والعين والزكاة والخمس والخراج وغير ذلك، كما

١ - عبد المجيد الشرفي، محاضرة بعنوان "علاقة الحداثة بالظاهرة الدينيّة".

أنّه خلق محرّكًا داخليًّا يجعل دفعها شاملًا لجميع الفئات بشكل ذاتي، حيث إنَّ الأمر صار في الإسلام مرتبطًا بالاستجابة لله مِن أجل نيل ثوابه مِن جهة وتجنّب عقابه مِن جهة أخرى.

#### • ثامنًا: مشكلة الربا

حرّم الإسلام الربا في نصّ قرآني صريح وواضح يقول: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِن الْمَسِّ ذَلِكَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَبِكَ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَبِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

والسبب هو أنَّ الرباعقيم وغير منتج، وهو يكرّس الفقر من جانب والثراء في جانب آخر. وقد كان الرباعلى مدى قرون طويلة اختصاصًا يهوديًّا كما أكّد القرآن، وهو يتحدّث عنهم: ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُوالَ القرآن، وهو يتحدّث عنهم: ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُوالَ النّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦١]. كان اليهود يتعاطون الربا في عصر الرسالة ونشروه بين الناس فصار ممارسة شائعة، وعندما عادوا إلى أوروبا في القرن الخامس عشر عملوا على نشره في أوروبا وتم فرضه من خلال القوانين.

ومع ظهور النظام الرأسمالي بات الربا عماد الاقتصاد ليس في أوروبا وحدها، بل في العالم كله. ومِن المتوقع أنْ يدعو الشرفي، المفتون بأنظمة الحداثة، إلى إبطال النصوص التي تحرّم الربا بدعوى أنَّ العمليّات البنكيّة ليست هي ذات العمليّات الماليّة التي كانت سائدة في زمن النبوّة، والتي اعتبرت عمليّات ربويّة حرّمها القرآن. فالفائدة التي يأخذها البنك لا تؤدّي إلى إغناء طرف على حساب طرف آخر، حسب زعمه، كما كان في الجاهليّة التي بسببها حرّم الربا، بل هي تعود للدولة مِن خلال تحديد الدولة لنسبة الفائدة، وما يتبع ذلك مِن دراسات اقتصاديّة تراعى فيها نسبة التضخّم والضرائب المفروضة (۱).

لكن ما يحدث في الواقع هو أنَّ البنوك، سواء كانت خاصة أو تابعة للدولة، تتلقّى الفوائد الربويّة من المقترضين وتحوّلهم بذلك إلى رهائن دائمين لديهم. يلغي الربا إمكانيّة التحكّم بحجم النقد، رغم أنَّ إصدار النقد من مسؤوليّة الدولة، حيث يقوم البنك المركزي بإصدار النقد وفقًا لحاجة الاقتصاد وضمن معايير معيّنة تحاول تجنيب الاقتصاد السقوط في التضخّم، وهو شيء لا ينجح كثيرًا في ظلّ نظام رأسمالي قائم على الربا.

والتضخّم، الذي يسبّه الربا، يظهر بعيدًا عن رقابة الدولة؛ لأنّه يضعف قيمة النقد فعليًّا، فالتضخّم لا ينشأ بسبب ارتفاع الأسعار الناتج عن الندرة أو ارتفاع الطلب فقط، بل ينشأ أيضًا بسبب الربا الذي تمارسه البنوك مع المقترضين، فالمبالغ المقترضة تتضاعف وتزيد عرض النقد في السوق ما يؤدّي إلى

١ - الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص ٧١-٧٢.

انخفاض القيمة الشرائية للنقد. والربا يسبب أيضًا سوء توزيع الثروة؛ لأنَّ مَن لديهم فائضًا من النقد يقومون بإيداعه في البنوك، ويتحوّل إلى عنصر غير ممتزج مع عناصر الإنتاج الأخرى كالأرض والعمل والمصنع، وعندما يتمّ إقراضه بفائدة يصبح شيئًا غير منتج، وإنمّا يربح بذاته بعيدًا عن السلع والخدمات، وهذا ما جعل الاقتصاد العالمي قائمًا على المال ومشتقّاته، وليس على بيع السلع وشرائها وتقديم الخدمات المختلفة.

لا يفعل الربا شيئًا سوى تأبيد الفقر والعجز، فالمقترض الفقير أو العاجز ماليًّا يقترض المال ليعيده بشكل مضاعف، وإذا لم يستطع الوفاء بالقرض في وقته توضع عليه فوائد جديدة، ممّا يكرّس عجزه ومعاناته. وفي المقابل، تتضاعف ثروات البنوك وأصحابها ممّا يوسّع الفجوة بين المقترض والمقرض، فيزداد الفقراء فقرًا والأثرياء ثراء. وهذا ما تؤكّده الإحصاءات التي تقول إنَّ ١٪ من سكَّان العالم يسيطرون على ثلثي ثرواته. ومن الطبيعي أنْ يؤدّى ذلك إلى عدم الاستقرار الاقتصادي والاجتماعي وأنْ تكثر الاحتجاجات والجرائم بسبب توسّع دائرة الفقر باستمرار في مقابل تراكم الثروة في يدفئة صغيرة مِن الناس، ولعلّ ذلك ما كانت تشير إليه الآية الكريمة: ﴿يَمْحَقُ اللَّهُ الرّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّار أَثِيمِ ﴿ [البقرة: ٢٧٦]. ولذلك يحذّر القرآن في آية أخرى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِن الرّبَا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ. فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِن اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: 278-279].

#### • تاسعًا: قانون العقوبات

ربط الإسلام عقوباته ضدّ الجناة بأهداف محدّدة تتعلّق بأمن المجتمع وعفّته وقوّته وتماسكه الداخلي، فجعل لكلّ جريمة تثبت بشروط محدّدة وعسيرة عادة، عقوبة مناسبة لمنع انتشارها وتحقيق معنى الردع الخاصّ والعام. ورغم أنَّ قانون العقوبات في الإسلام تمّ استبدال قوانين وضعيّة به، فصارت عقوبة السجن هي الأساسيّة، إلاّ أنَّ الحداثيين ما يزالون يؤكّدون على ضرورة استبعاده هو الآخر ربمًا بسبب استمرار بعض البلاد المسلمة في تطبيقه، وربمًا من أجل مسحه من عقول الناس بشكل نهائي. والشرفي إذ يؤكّد رفضه لذلك القانون، احتاج إلى مخارج تأويليّة لإقناع المتلقّى بما يقول، والمثال هو قطع يد السارق، فقد قال إنَّ القطع هنا مجاز، والمقصود بالآية منع السارق بتوفير حاجاته حتّى لا يضطر للسرقة. ومن الناحية التاريخيّة، «من الطبيعي أنْ تكون عقوبة السارق شديدة في ظروف المجتمع البدوي، وفي إطار اقتصاد الكفاف عمومًا، إذ إنَّها تؤدِّي إلى هلاك مَن يسرق منه ماله، وربمًا كانت هذه العقوبة الوسيلة الوحيدة للمحافظة على قدر أدنى من النظام في غياب سلطة سياسيّة يمتد نفوذها إلى سائر أفراد المجتمع»(١). أمّا اليوم، فقد تطوّرت المجتمعات وتغيرت العقوبات مراعاة للكرامة البشريّة والحرمة الجسديّة، والرؤية الجديدة جعلت العقوبة السجنيّة بديلًا عن العقوبة الجسديّة.

١ - الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ، ص٠٧.

ولذك ، لا بدّ مِن تفسير القطع في الآية بالمنع وليس البتر، ومِن ذلك قولنا: قطع فلان الطريق، أي منع الاستفادة منه، والمنع قد يتحقّق بالحبس. وقد استخدم القرآن القطع بهذا المعنى فقال ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أِنْ تُولَّيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ إِنْ تُولَيْتُ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ [الرعد: ٥٦]، أي يمتنعون ويمنعون العمل بعهد الله، والآيات كثيرة، واليد ترد في القرآن والمراد منها القوّة، قال تعالى: ﴿وَاذْ كُرْ عَبْدَنَا كَالُهُ يُدِ إِنَّهُ أَوّابٌ ﴾ [ص: ١٧]. فكأنّه يقول يجب منعهم مِن استخدام قوّتهم في السرقة.

يقر الشرفي بوجود عقوبة القطع في القرآن، لكنّه يذهب إلى تأويل الآية بما يناسب المعطى الحداثي، فهو يريد رفع اليد عن الفهم الظاهري للآية واعتبار حكم القطع شيئًا تاريخيًّا، واليوم لا بدّ مِن تأويل الآية في اتّجاه آخر كالمنع من السرقة عبر الحبس.

لكنَّ اعتبار حكم السرقة شيئًا تاريخيًّا ارتبط بظروف ذلك الزمان لا شيء يؤكّده، كما أنَّ القول بعدم وجود سلطة سياسيّة زمن الرسالة تحقّق الأمن، لا أساس له، فقد كانت هناك دولة وقضاء وشرطة وجيش تضبط الأمن، والعقوبات القاسية ضروريّة لتحقيق الردع.

يحتاج التأويل المشرفي إلى قرينة، وهي مفقودة، بل إنَّ القرينة المنفصلة تؤكّد القطع المادّي ليد السارق، فقد أثر عن النبيّ صلّى الله عليه وآله قطع

#### 1٣٠ القراءة الحداثيّة للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي

يد السارق في روايات موثوقة ومتعدّدة من المصادر المختلفة، وفعل الإمام عليّ الشيء نفسه (١). وهذا هو الجانب التطبيقي في تفسير القرآن الخاصّ بالنبيّ والإمام.

تقرّ الشريعة برفع اليد عن الحكم الأوّلي إذا وُجد عنوان ثانوي كالضرورة أو الحاجة، فيباح المحرّم، ويسقط الواجب، وهذا منطوق الآية: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللّهِ فَمَنِ اضْطُرّ غَيْرَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدّمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّه غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ البقرة: ١٧٣]، فالإنسان بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّه غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، فالإنسان الذي لا يجد غير الميتة أو المحرّم مِن الحيوان ليشبع جوعه، يجوز له تناول ذلك بالمقدار الذي يفي بالحاجة.

وفي مثال السرقة، فإنَّ الجائع الذي يسرق ليسـد جوعه لا يحد، فالضرورة والحاجـة هنا عناوين ثانوية تسـقط عنه تطبيق الحكم. لم تكـن آية قطع السـارق في هذا الوارد، بل كانت تحدّد العقوبة المناسبة للسارق إذا ثبتت ضدّه التهمة وكان غنيًّا ومكتفيًا. والقطع كما حدّده النبيّ، صلّى الله عليه آله، يشمل أربعة أصابع فقط، وليس بينها الإبهام وراحة اليد(٢). وهذا ما قاله أئمّة أهل البيت بخلاف فقهاء المذاهب الذين ذهبوا إلى قطع اليد من الكوع(٣).

١ - أحمد، ح ١٣٨٣. وأبو داود، ح ٤٣٧٤. والنسائي، ح ٤٨٨٨. العاملي، وسائل الشيعة،
ج ٢٨، ص ٣٠٠، ح ٢ ٣٤٨٢ و ح ٣٤٨٢٣.

٢ - الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج٢٨، م. س، ص٢٥٢، ح٦٨٩ ٣٤.

٣ - حلولو الزليطي، الضياء اللامع، ج٤، ص٣٩٧.

لا بد من توفّر شروط معينة لتطبيق الحد في أيّ جريمة يتّهم بها مكلّف. وفي مثال السرقة من تلك الشروط هتك الحرز (١)، وبلوغ النصاب وهو ربع دينار ذهب (٢) ووجود الشاهدين العدلين أو الإقرار مرّتين على النفس (٣)، وفي حالة الإقرار يحقّ للإمام أنْ يعفو عنه (٤). كما أنَّ الجوع (٥) يسقط الحدّ حسب تقدير القاضي، فبعض الناس يسرقون فقط بسبب الجشع أو العادة. من الطبيعي أنْ يقرّ الإسلام عقوبة رادعة بحقّ المجرمين عامّة واللصوص خاصّة، ورادعة أيضًا لكلّ مَن يفكّر مثلهم.

والقول إنَّ المساواة في عقوبة القطع بين مَن سرق سيارة ومَن سرق خاتماً، ليس فيها عدل، لا مجال له؛ لأنَّ المسروق يرد لصاحبه مع القطع، ولأنَّ هناك نصابًا محددًا مَن يتجاوزه يُحدّ. فالسرقة هي السرقة، سواء كان المسروق كثيراً أو قليلاً، والعقوبة إنما هي على فعل السرقة ذاته إذا تحققت شروطه، وليس على مقدار السرقة، فالذي يسرق القليل يسرق الكثير.

<sup>1 -</sup> قال أمير المؤمنين عليه السلام: "كل مدخل يدخل فيه بغير إذن فسرق منه السارق فلا قطع فيه". وسائل الشيعة، ح • ٣٤٧٥. أي إنَّ الاختلاس مِن الأماكن العامّة والمفتوحة أمام الجميع أو بيوت الأقارب أو الأماكن التي لا يحتاج دخولها إذنًا، لا يعتبر سرقة يقطع من أجلها السارق، بل يطبّق فيها على الجاني التعزير.

٢ - البخاري، ح ٦٧٨٩. ومسلم، ح ١٦٨٤.

٣ - الحر العاملي، وسائل الشيعة، ح ٦٨٠ ٣٤.

٤ - الحر العاملي، وسائل الشيعة، ح٦٨٤ ٣٤.

٥ - الحر العاملي، وسائل الشيعة، ح٣٤٧٩٦.

لا يبدو أنَّ عقوبة السجن التي تطبقها الأنظمة العلمانيّة قد نجحت في منع السرقة، ولذلك تعدّدت الجرائم التي يذهب ضحيّتها كثير من الأشخاص أثناء دفاعهم عن ممتلكاتهم، وهي فوق ذلك تهدّد الأمن العام والخاصّ على السواء، وتحوّل حياة الناس إلى الشكّ والريبة المتبادلة وتسقط الثقة التي تعتبر أساس المعاملات الماليّة بينهم.

تقلّ نسب الجريمة في المجتمعات المرفّهة عادة، لكنّها تكثر في المجتمعات الفقيرة، وعقوبة السبجن لم تنجح في تخفيض النسب المرتفعة للجرائم، ولذلك لا يجدر بالحداثي الانزعاج مِن عقوبة السرقة في الإسلام التي تحقّق الردع إذا كانت الأمانة أخلاقه.

ليست المشكلة في منظومة العقوبات التي يقرّها الإسلام، وإنمّا المشكلة في فهم أحكامه التي تناولها التشويه والتحريف، كما أنّها تتحدّد في التعامل معه بطريقة تجزيئيّة؛ لأنّ تلك المنظومة الجنائيّة لا يمكن تطبيقها دون رفع مستوى الوعي العام ونوعيّة الحياة لدى عامّة الناس مِن خلال الاهتمام بالجوانب الثقافيّة والأخلاقيّة والاقتصاديّة في حياتهم، فتطبيق العقوبة في الإسلام مشروطة أيضًا بعلم المكلّف بالحرمة، بعكس القوانين الوضعيّة التي لا تفعل ذلك. إنَّ تحقيق مستوى معينّ مِن الوعي والرخاء، سيغني عن تطبيق تلك العقوبات؛ لأنَّه في هذه الحالة ستختفي الجريمة مِن المجتمع بشكل كبير.

#### • خاتمة

تصدر الثقافة الغربيّة عن ثلاثة منابع أساسيّة هي الفلسفة اليونانيّة والقوانين الرومانيّة والتراث اليهودي المسيحي. وكلّ ما أنتجه الغرب من أنظمة وتشريعات ورؤى لا يصادم تلك المنابع الثلاثة، بل يستقى منها ويؤسّس عليها. والحداثي العربي قد لا يكون واعيًا بذلك، وقد يكون مندفعًا نحوها بسبب هيمنة الآخر ونجاحه في نشر ثقافته، وما يفعله هو الاقتباس والترقيع والتلفيق، ومن هنا فشل محاولات الحداثيين المليئة بالثقوب والتناقضات. ورغم أنّ الشرفي استخدم مناهج التفكيك والتاريخانيّة لإقصاء المقولات الإسلاميّة وإحلال مقولات الحداثة مكانها، إلّا أنّه تجمّد، على غرار الحداثيين العرب، في المرحلة الوضعيّة الكلاسيكيّة، التي تجاوزها هوسرل من خلال منهجـ الفينومونولوجي، قبـل أنْ تظهر الوضعيّـة الجديدة مع أرنست ماخ، والعقلانيّة التواصليّة مع يورغن هابرماس، والعقلانيّة المنفتحة مع إدغار موران، فرغم أنَّ هؤلاء جميعًا ينتمون للثقافة الغربيّة ويمثّلون تطـوّرًا في اتّجاه محاولة تفهّم الظاهرة الدينيّة والقضايا الميتافيزيقيّة، إلّا أنّ الشرفي تمسَّك برؤيته الماديّة ورفض القبول بأيّ شيء مِن الميتافيزيقا مهما كانت عقلانية.

لم يستطع الكاتب التونسي التفلّت من التصاقه بعصر الحداثة التقليديّة، المادّي فكريًّا والفقير روحيًّا، وبرهن على تمسّكه بعقلانيّة زائفة وتنويريّة مخادعة، ويبدو أنَّ كلّ ما فعله الكاتب الحداثي الانتصاب في سوق افتتحه الغربيّون، منذ قرون، وهو يحاول توريد بضاعة مغشوشة انتهت صلاحيتها دون أنْ ينتبه إلى حقيقتها ولا إلى ما أصابها من تلف. ومن هنا، تبدو قراءة الشرفي وسائر الحداثيين متخمة بالإيديولوجياً وفارغة من الموضوعيّة العلميّة بسبب ذلك. عمل الشرفي، كسائر الحداثيين، على التشكيك في السنّة النبويّة وإسقاطها، وليس تنظيفها من الموضوعات من أجل إعادة تفسير القرآن بشكل اعتباطي ما يوافق أفكار الحداثة الغربيّة، مستخدمًا مناهج التاريخانيّة والتفكيك وعلم الأديان المقارن للقول بأنَّ القرآن ليس وحيًّا إلهيًّا، وإنمّا هو صادر عن النبيّ من خلال مقولة الوحي الداخلي.

وهو إذ يتبنّى الفكر الحداثي في نسخته الكلاسيكيّة، أراد تحويل القرآن إلى ناطق باسمها من خلال إفراغ مفاهيمه ومقولاته وأحكامه من مضامينها وفرض مقولات غريبة عليه. وبذلك لن تختلف القراءات الحداثيّة للقرآن عن القراءات المذهبيّة القديمة من حيث نزوعها إلى إسقاط مسبقات القارئ أو المفسّر على النصّ بعيدًا عن مضمونه وجوهره ومنطقه الداخلي وما تحيل إليه اللغة وما قدّمه المخاطب الأوّل بالرسالة من تفسير.

يشبه القارئ الحداثي المفسر المذهبي، فكلاهما يتعامل مع النصّ مِن خلال مسبقاته، وكما أنّه مِن غير الممكن للمفسّر المذهبي أنْ يفهم القرآن

خارج خلفيّت المذهبيّة، فكذلك مِن غير الممكن للقارئ الحداثي أنْ يقرأ القرآن بما يتعارض مع معطيات الحداثة الغربيّة، بحيث يقبل بغيبيّاته وقيمه وتشريعاته، وهذا يعني أنّه عندما يتحدّث عن تأويليّة قرآنيّة، لا يريد سوى تبرير مسبقاته مِن خلال النصّ. تتحوّل الكائنات الغيبيّة على هذا النحو إلى رموز، والمحرّمات إلى منهيات، والمعجزات إلى أساطير، والتشريعات إلى تاريخ، بسبب تعارضها مع رؤيته الوضعيّة.

لا يستطيع الحداثيّون العرب أنْ ينكروا أنَّ جلّ مقولاتهم الفكريّة تقليد لما أنتجه المؤسّسون الغرب في الفلسفة وعلم الأديان والأدب والمناهج والتشريعات، وأنَّ أفكارهم تنتمي إلى سياق ثقافي مختلف عن الواقع العربي الذي له قضاياه وهمومه وخصوصيّاته وحاجاته المختلفة. ورغم تجاوز الغربيين لكثير مِن مقولات الحداثة الكلاسيكيّة، إلاّ أنّها انقلبت مع الشرفي إلى دين مقدّس، على الآخرين أخذها كما هي بكلّ أفكارها ومعتقداتها، وفرضها خارج سياقها رغم اعتراف بعض نظرائه بأنّها لا تزيد عن كونها أفكاراً قاصرة ومحدودة. وبذلك يؤكّد الحداثي العربي مِن خلال هذه الاتباعيّة العمياء صدق نبوءة الرسول صلى الله عله وآله حيث قال: هذه الاتباعيّة العمياء شراً بشبر، وذراعًا بذراع، حتّى لو سلكوا جحر ضبّ لسلكتموه، قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟»(١).

١ - البخاري، ح٥٦ ٣٤٥. مسلم، ح٢٦٦٩. المجلسي، بحار الأنوار، ج٢٣، ص٥٦٥.

ليست المناهج الغربيّة محايدة تجاه الدين والثقافات الأخرى، بل هي أداة لاحتلال العقول وتوجيهها، فالخطابات والنظريّات والفلسفات والمدارس الغربيّة كانت، في كثير من الأحيان، تهاجم الآخر، وتمارس إقصاءً لكلّ ما يختلف عنها، وقد ورث الحداثيّون عنها ذلك، وهو ما يفسّر استبداد الفكر وواحديّة الرؤية لديهم. وللتأكُّد من ذلك، يمكن الاطِّلاع على كتابات المستشرقين الذين هاجموا الإسلام ونبيّه بحدّة، وهذا شيء يتحدّث عن نفسه في كتابات كثير مِن الفلاسفة الغربيين قبل ذلك. ومن المهمّ القول إنَّ نقد الحداثة والحداثيين لا ينسحب على التحديث، فبين المصطلحين فرق كبير. لا ترتبط الحداثة الغربيّة ضرورة، باعتبارها فلسفة وفكرًا ومناهج، بالتحديث الذي يتعلَّق بالجوانب الحضاريَّة والعلميّة والتقنيّة، والخلط بينهما خدعة مارسها الحداثيّون. لا تعني الحداثويّة العربيّة سوى التنكّر للذات والتبعيّة للآخر ، أمّا التحديث فسنّة حياتيّة لا مفرّ منها. لا يحتاج المسلم المعاصر إلى قراءات حداثيّة خارجيّة مسقطة تكرّر مقولات استشراقيّة قديمة، بل يحتاج قراءة نقديّة عقلانيّة وقيميّة من الداخل تشمل الذات والتراث معًا. فلا شــكَّ أنَّ الواقع الذين يعيشــه ناتج عن خلل كبير في ثقافته ومعتقداته وقيمه الموروثة عن حقب سلطويّة مارست الاستبداد والقمع والتجهيل على نطاق واسع، والاستمرار في تمجيد هذا التراث ومحاولة خلطه بنصوص الوحي في القرآن والسـنّة لم ينتج إلّا مزيدًا من الوهن، تمامًا كما لم ينتج التنكّر للقرآن والانبهار بالمنجز الحداثي الغربي ومحاولة فرضه بقوّة السلطة أيّ شيء في العالم العربي سوى مزيد من الانسلاخ والاتباعيّة.

#### • المصادر والمراجع

### أوّلًا: كتب عبد المجيد الشرفي

- الإسلام بين الرسالة والتاريخ، دار الطليعة، بيروت، ط٢، ٢٠٠٨.
  - الإسلام والحداثة، دار الجنوب، للنشر، تونس، ١٩٩٠.
- تحديث الفكر الإسلام، دار المدى الإسلامي، بنغازي، ط١، ٩٠٠٩.
- الثورة والحداثة والإسلام، دار الجنوب، تونس، ط١، ٢٠١١، والهيئة العامّة المصريّة للكتاب، القاهرة، ط٢، ٢٠١٢، وقد تُرجِم للفرنسيّة في
  - دار الجنوب بتونس عام ۲۰۱۲.
  - لبنات، دار الجنوب للنشر، تونس، ١٩٩٤.
  - مرجعيّات الإسلام السياسي، التنوير، بيروت، ٢٠١٤.
- مستقبل الإسلام في الغرب والشرق، بالاشتراك مع مراد هو فمان، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٨.

### ثانيا: مصادر ومراجع أخرى

■ ابن الحجّاج النيسابوري: مسلم، صحيح مسلم، دار الكتب العلميّة،

#### ١٣٨ القراءة الحداثيّة للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي

- بيروت، ١٤١٢هـ- ١٩٩١م.
- عبد الرحمن بن أحمد ابن رجب: فتح الباري شرح الصحيح، المدينة النوّرة: مكتبة الغرباء.
- محمّـد بـن مكرم ابن منظور: لسـان العرب، ط ٣، بـيروت: دار صادر، 1٤١٤هـ.
- نصر حامد أبو زيد: مفهوم النصّ؛ دراسة في علوم القرآن، ط ١، بيروت: المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٥م.
  - الأثرية، ط١، القاهرة: مكتب تحقيق دار الحرمين، ١٩٩٦م.
- محمّد بن إسماعيل البخاري: صحيح البخاري، تحقيق: محمّد زهير بن ناصر الناصر، ط ١، بيروت: دار طوق النجاة، ١٤٢٢هـ.
- محمّد حمزة: إسلام المجدّدين، ط ١، دار الطليعة، بيروت، ٢٠٠٧م. عبد العزيز حمودة: المرايا المحدّبة، عالم المعرفة، رقم ٢٣٢، الكويت، ١٩٩٨م.
- عبد علي بن جمعة الحويزي: تفسير نور الثقلين، المطبعة العلميّة، قم، ط٢، ١٣٨٣هـ.
- جاك دريدا: الكتابة والاختلاف، ترجمة جهاد كاظم، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط٢، ٢٠٠٠م.
- جلال الدين السيوطي: الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، دار الفكر، بيروت، ٢٠١١م.

#### المصادر والمراجع ١٣٩

- إبراهيم بن موسى الشاطبي: الموافقات، تحقيق: محمّد مرابي، ط١، مؤسّسة الرسالة: بيروت ٢٠١٢م.
  - قاسم شعيب: تكوين النصّ القرآني، دار الانتشار، بيروت، ١٦٠٢م.
  - قاسم شعيب: فتنة الحداثة، المركز الثقافي العربي، بيروت، ١٣٠٢م.
- محمّد بن علي بن بابويه الصدوق: علل الشرائع، المكتبة الحيدريّة، النجف، ١٩٦٦ م.
- محمّد بن علي بن بابويه الصدوق: عيون أخبار الرضا، مؤسّسة الأعلمي، بيروت، ١٩٨٤م.
- محمّد حسين الطباطبائي: تفسير الميزان، منشورات جماعة المدرّسين، قم، د. ت.
- الحرّ العاملي: وسائل الشيعة، مؤسّسة آل البيت، ط٢، بيروت، ١٤١٤هـ.
- مرزوق العمري: إشكاليّة تاريخيّة النصّ الديني في الخطاب الحداثي العربي المعاصر، ط١، بيروت: منشورات ضفاف.
- محمّد بن مسعود العياشي: تفسير العيّاشي، مؤسّسة البعثة، طهران، ١٤٢١هـ.
- الحارث فخري: الحداثة وموقفها مِن السنّة، ط١، القاهرة: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠١٣م.
- محمّد بن يعقوب الكليني: الكافي، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ط٣، ١٣٨٨ هـ. ش.

#### 12٠ القراءة الحداثية للإسلام لدى عبد المجيد الشرفي

- محمّد باقر المجلسي: بحار الأنوار، دار الرضا، ط٢، بيروت، ١٩٨٣م-١٤٠٣هـ.
- الجيلاني مفتاح: الحداثيّون العرب والقرآن الكريم، ط١، دار النهضة، دمشق، ٢٠٠٦م.
- أحمد بن شعيب النسائي: السنن الكبرى، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، دار الرسالة، بيروت، ٢٠٠١م.
- تيـودور نولدكه: تاريخ القـرآن، تعريب: جورج تامر، مؤسّسة كونراد أدناور، بيروت، ٢٠٠٤م.
- جان بول وليم: الأديان في علم الاجتماع، ترجمة: بسمة علي بدران، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات والنشر والتوزيع، ط١، ٢٠٠١م.

# الفهرس

#### ۵ مقدمة

الفصل الأول | ٩ المناهج الحداثيّة في قراءة النصّ

١١ | أوّلًا: القرآن وعلم الأديان

14 | ثانيًا: تورثة الدين

١١ | ثالثًا: أسطرة الميتافيزيقا القرآنية

١٢ | رابعًا: أرخنة النص

١٥ | خامسًا: تفكيك النص

٢٩ | سادسًا: تأويليّة النص

٣٥ | سابعًا: تقصيد النص

الفصل الثاني اتح إسلام الرسالة وإسلام التاريخ

- ٧٤ | أوّلًا: تجويف المفاهيم
- ٤٩ | ثانيًا: مرجعيّة الفكر المادّي
  - ٥١ | ثالثًا: نقد المسلّمات
  - ٥٦ | رابعًا: تقديس السلف
  - ١٠ | خامسًا: مصدر الوحي
    - ١٨ | سادسًا: مفهوم النبوّة

## الفصل الثالث ا٧٣ الأصول الحداثيّة للفقه

- ٧٦ | أوّلًا: خصائص الرسالة
  - · ا ثانيًا: تنسيب الشريعة المشريعة
    - ٨٤ | ثالثًا: إقصاء السنّة
    - ٨٩ | رابعًا: مأسسة الدين
- ٩٥ | خامسًا: استدعاء القياس

## الفصل الرابع | ٩٩ قوانين الدولة الحداثية

١٠٣ | أوّلًا: حقوق المرأة

١٠٨ | ثانيًا: مسألة العدّة

١١٣ | ثالثًا: ختان الذكور

١١٤ | رابعًا: فريضة الصلاة

١١٨ | خامسًا: فريضة الصيام

١٢١ | سادسًا: شعائر الحجّ

۱۲۳ | سابعًا: فريضة الزكاة

١٢٥ | ثامنًا: مشكلة الربا

١٢٨ | تاسعًا: قانون العقوبات

۱۳۳ | خاتمة

۱۳۷ | المصادر والمراجع



هو مركز بحثي مستقل غير ربحي، مركزه في بيروت وبغداد. ويهدف لفتح المجالات العلمية والاكاديمية الواسعة، أمام الباحثين والمتخصصين؛ للقيام ببحوث تسعى إلى فهم واقع الإنسان والإنسانية، من خلال التركيز على دراسة الميادين الفلسفية، والاجتماعية، والإنسانية المتنوعة، التي تشكّل في مجموعها ذلك الحراك الاجتماعي والانساني الكبير، الحاصل في العالم، وخصوصا في بلادنا العربية والإسلامية؛ ورصد الظواهر والتحديات الفكرية، والاجتماعية، والاقتصادية، والنفسية المختلفة، التي يمكن أن يواجهها الفرد والمجتمع، ومحاولة فهم ومدارسة الأسس الفلسفية والإجتماعية والدينية التأصيلية بموضوعية وجدة، سعيًا للوصول إلى حلول لها؛ من أجل السمو بالإنسان وتقدّمه في أبعاده الإنسانية المختلفة.

# فهي هذا الكتاب

لا يستوعب الاشتغال على القرآن الكريم خطاب عبد المجيد الشرفي على نحو ما نجده لدى حداثيين آخرين، بل إنّه يحاول العمل على مساحة أوسع تشمل الإسلام في نصوصه التأسيسية عامة؛ وهو لذلك سيقدّم قراءة تأويلية للقرآن هي مجرد أداة وظيفية داخل مشروع أشمل يتحدّث عن قراءة حداثية للإسلام، يقول إنه أملاها تغير وضعية الدين في العالم الحديث، وبات فيها موضوعًا للدراسة والتفسير، وليس مفسرًا للظواهر الطبيعية والاجتماعية كما يقدم نفسه. جاءت قراءة الشرقي في سياق موجة القراءات الحداثية التي تتفق في إقصاء السنة النبوية، وتطبيق مناهج التاريخانية والتفكيك في تفسير القرآن، ما أنتج انسلاخًا يكاد يكون كاملاعن المنظومة الإسلامية برمتها في الجوانب النظرية والعملية معًا. وهو ما يدعو إلى استعادة هذه القراءة، ليس من أجل الكشف عن معالمها فحسب، وإنما أيضا من أجل نقدها، وإبراز مفارقاتها وثقوبها وتناقضاتها.

الدراسة لا تعبر بالضرورة عن رأي المركز

