# الإستشراق البهودي المعساصر المنتهج والعسايات

د . محمود كيشانه



الاستِشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المنهجُ والغايات

د. محمود كيشانه

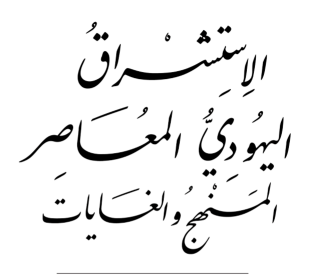
و رقم الطبعة: ♦ تاريخ الطبعة: ♦ مكان الطبعة:
 الأولى ٢٠٢٤ م-١٤٤٦هـ ببعداد

الآراء المطروحة لا تعبر عن رأي المركز بالضرورة

@ جميع الحقوق محفوظة للمركز

مَرَكَزُ بِرَاثَا للدِّرِاسَاتِ وَالبُحُوثِ بيُروتْ - بَعْدُارْ

Baratha Center for Studies and Research www.barathacenter.com barathacenter@gmail.com



د . محمود كيشانه



## سنسلةُ درَاسَاتِ نَقْدِ الاسْتِشْراقِ المُعَاصِر

طالما كان الاستشراق قرين الاحتلال، فالعلم العارى من الضوابط الأخلاقية والإيمانية وحده القادر على تشخيص مواطن الضعف في الأمم المستهدفة، وتحليل أفكارها ورصد ظواهرها الاجتماعية، واليوم تقوم بنفس الدور مراكز التفكُّر والدراسات، فقد أصبحت مراكز الدراسات والجامعات والكراسي الأكاديمية أداة فعّالة فيما يسمى بـ «الاستشراق المعاصر»، وكما كانت دائمًا، أداة فعّالة في الاحتلال الفكري والإرهاب النفسي. لذلك، وفي سياق المواجهة في الحرب الثقافية، قررنا في «مركز براثا للدراسات والبحوث» ومن خلال (سلسلة نقد الاستشراق المعاصر) أن نسلُّط الضوءَ على المنظومة الجديدة للاستشراق، والتي تطرح نفسها من خلال منهجيات ومقاربات ومصطلحات جديدة، لكنها تخدم نفس الأهداف القديمة، وهو استهداف الحضارة الإسلامية في عمودها الفقري، وهو منظومتها القيمية والمعرفية. وبالرغم من زعم كثير من الباحثين العرب والمسلمين والغربيين أن الاستشراق قد مات، إلا أن من يدخل في أعماق ما يدور في العصر الحاضر في أوساط أقسام (دراسات الشرق الأوسط) في الجامعات الغربية، والمؤتمرات حول (قضايا العالم الإسلامي)، وورش العمل، وما يُعقد من نهدوات ومؤتمرات وما يته من برامج وتخطيط. يدرك أن ما يدور في العالم الغربي من اهتمام بالإسلام إنما هو استمرار لبعض أهداف الاستشراق القديمة مع اختلاف في الوسائل والمناهج، فعسى أن تكون هذه السلسلة مشجعةً لنا في العالم الإسلامي أن نعطى البحث العلمي بعـض الأهمية، فليس التقـدم مرتبطًا فقط بالطب والهندسـة والتقنية، ولكن العلوم الاجتماعية أيضًا تستحق أن ينفق عليها كما ينفق في المجالات الأخرى.

#### مقدمة

يمُثِّلُ الاستشراقُ اليهوديُّ المعاصر صورةً من صور التعصُّب للعَقيدة، وهذا التعصُّبُ هو الذي كان يقودُ الاستشراقَ في دراساته حول الإسلام، وهو الذي يُفسِّر لنا لماذا كان دائم التَّشويه لكلِّ ما هو إسلاميُّ، ولذلك يتحتَّم علينا فضحُ هذا النَّوع من الاستشراق، والسَّعيُ الدائم إلى بيان ما انطوى عليه من مزاعم، والردُّ عليها، وكشفُ الرَّكائز الهشّة التي يَستند عليها، ويتَّخذُها مُنطلَقًا له.

ويُشكِّلُ الاستشراقُ اليَهوديُّ ركنًا رئيسًا من أركان الاستشراق الغربي، إذ كان المستشرقون اليَهود مشاركين بصورة كبيرة في حركة هذا الاستشراق، الذي عمد إلى دراسة الشرق دراسة عدائية ومُنحازة من جوانب مُتعدِّدة. وقد مَرَّ هذا الاستشراق اليهودي بثلاث مراحل: مرحلة الاستشراق اليهودي، مرحلة الاستشراق الصهيوني، مرحلة الاستشراق الإسرائيلي. وكلُّ مرحلة من هذه المراحل كانت لها مناهجها وغاياتها المُتشابهة التي تصبُّ في النهاية في الإطار العام للاستشراق اليهودي.

إنَّ الاستشراق اليهودي كان استشراقًا عدائيًّا مُتعصِّبًا من الدرجة الأولى،

وكان له أعلامُه العدائيُّون الذين دخلوا مجالَ الاستشراق بكلِّ قوة، من خلال دراساتهم التي عمدَت إلى تشويه الإسلام عقيدةً وفكرًا وعُلومًا مُنطلقةً من منظورها اليهودي، ومن هؤلاء الأعلام (إبرهام جيجر - Abraham Geiger)، و(جولدتسهير - Goldziher)، و(شاخت - Schacht)، و(برنارد لويس - Bernard Lewis)، وغيرهم ممَّن تنوَّعَت مشاربُهم بين الدِّراسة العقدية والسياسية والثقافية العلمية، وقليل منهم مَن كانت مشاربه علميّةً ثقافية.

#### أهداف الدراسة

إنَّ أُوَّلَ أهداف هذا الكتاب هو فضحُ الاستشراق اليهودي المعاصر، ونقدُه النَّقدَ العلمي والموضوعي، وبيانُ دوره اللاعلمي كحلقة من حلقات الاستشراق الغربي أيضًا.

ومن أهداف هذا الكتاب تناوُلُ الاستشراق اليهودي بالتَّحليل والنَّقد، ومحاولةُ فَهمه في سياق الاستشراق الغربي العامّ، خاصةً أنَّ مثلَ هذا النَّوع من الاستشراق كان له تأثيره الخطير، إذ أعطى صورةً سلبيّةً عن الإسلام، كان لها تأثيرها السَّلبي على نظرة الغرب له، بجوار الاستشراق الغربي العامّ. ومن أهم أهداف الكتاب كذلك الوقوفُ تحليلاً ونقدًا على الموضوعات التي كانت في حيِّز اهتمام الاستشراق اليهودي، وهي الموضوعات التي كان يَتناولها بغرض تَشويه عقيدة الإسلام، وشخصية النبيِّ الكريم ورسالته، وتقديم فكرة مُشوَّهة عن الإسلام والمسلمين، من نحو النَّزعة التأثيرية، والنَّزعة

الشكِّية، وكيفية اتِّخاذ المواقف السياسية، وغير ذلك من الموضوعات.

فضلاً عن أنَّ من أهدافه الرئيسة الكشف عن المناهج التي سار عليها المستشرقون اليهود، واتَّخذوها أداة وطريقة لدراسة الموضوعات حول الإسلام عقيدة وفكرًا، ونقدها وفضحها وبيان ما تقوم عليه من عوار منهجيًّ، ومن ليَّ عُنق المناهج لخدمة أغراضهم غير العلمية، وإنْ تسترَّت بستار المنهجيّة. وهي مناهج مُتعدِّدة في رأيي، لكنها لا تَخرج في النهاية عن تحقيق الهدف العام للاستشراق اليهودي عامّةً.

يُضاف إلى ذلك أنَّ من أهداف الكتاب الوقوفَ تحليلاً ونقدًا على الغايات التي سَعى الاستشراق اليهوديُّ إلى تحقيقها عن طريق دراسة الإسلام. وهي غايات أهمُّها: الغاية العقدية، والغاية السياسية، والغاية الثقافية غير الخالصة، زيادة على أهداف أخرى تفصيلية تَنبثق من هذه الغايات الثَّلاث.

#### الدِّراسات السابقة

يمُكن القولُ بأنَّ الدِّراسات حول الاستشراق اليهودي قليلةٌ بل نادرة، وسوف نَقف على أهمِّ هذه الدراسات، وهي:

الأولى: دراسة الدكتور (محمد خليفة حسن)، التي تَحمل عنوان: "المدرسة اليهودية في الاستشراق"، وهي دراسة منشورة بمجلة "رسالة المشرق"، وتقف على أنواع الاستشراق اليهودي: اليهودي والصهيوني و"الإسرائيلي"، والآثار الخطيرة المترتبة عليه في واقعنا الإسلامي.

الثانية: دراسة الدكتور (محمد جلاء إدريس)، التي تَحمل عنوان: "الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية"، وهي دراسة صادرةٌ عن دار العربي للنشر والتوزيع، عام ١٩٩٥م، وهي الدراسة التي وقفَت على نوع واحد من أنواع الاستشراق اليهودي، وهو الاستشراق "الإسرائيلي".

الثالثة: دراسة (محمد عبد الرحيم الزيني)، الموسومة بـ "الاستشراق اليهودي، رؤية موضوعية"، مصر، والصادرة عن دار يقين للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ - ٢٠١١م، وهي الدراسة التي وقفَت عند الاستشراق اليهودي، وبيان الموضوعات التي دخلَ منها، وحاكَ من خلالها شُبهاته.

وهذه الدِّراسات وغيرُها دراساتٌ جادّةٌ حاولَت أن تكشفَ الاستشراقَ اليهودي، وتَقَفَ على الشُّبهات التي أثارها، مع إشارات بسيطة إلى بعض المناهج التي استخدمها، والغايات التي كان يَرمي إليها. فلم يكن الهدفُ منها البحثُ في المنهج والغاية، بقدر ما كان الغرضُ منها الوقوفَ على معنى الاستشراق اليهودي وأنواعه وموقفه من الإسلام، ومن ثمَّ توارَت الغايةُ والمنهج خلفَ هذا الغرض، فكانَت مهمَّتنا هنا البحث عن المناهج والغايات التي برزَت في الاستشراق اليهودي بأنواعه المختلفة.

يُضاف إلى ذلك أنَّ هذه الدِّراسات وقفَت عند الاستشراق اليهودي منذُ نشأته في سياق الاستشراق الغربي بعمومه، أي أن هذه الدراسات، باستثناء القليل منها، بحثَت في الاستشراق اليَهودي القديم، وبعضُها تطرَّقَ إلى

مناقشة الاستشراق المعاصر منه، ونحن سوف نقتصر على الاستشراق اليهودي المعاصر.

#### إشكالية الكتاب

يمُكن القولُ إنَّ إشكالية البحث الرَّئيسة تتمثَّل في السُّؤال الآتي:

إنَّ إشكالية الكتاب الرَّئيسة هي نقدُ الاستشراق اليهودي المعاصر، وفَضحُه وبيانُ تهافته، من خلال الإجابة على سؤال جوهري مُؤدّاهُ: ما الغايةُ التي يَسعى إليها الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر؟ وما المنهج الذي يَسلكه للوصول إليها؟

وفي ضَوء هذه الإشكالية أو التَّساؤل الرَّئيس تَنبثق مجموعةٌ من الإشكاليات أو التَّساؤلات الفرعية، يمُكن عرضُها في الآتي:

ما الاستشراقُ اليهوديُّ المعاصر؟ وما مَوقعُه الآثِم والخطير في سياق الاستشراق اليهودي خاصّةً والاستشراق الغربي عامّةً؟ وما النُّقود التي يمُكن أن تُوجَّه لهذا النَّوع من الاستشراق؟ وكيف يمُكنا أن نَفضحه ونكشف بُطلانَه في مَوقعيَّته من الاستشراق الغربي عامّةً، وفيما يَرتكز عليه من ركائز وما يَنطلقُ منه؟

وهل يقف في دراسة الإسلام عقيدةً وفكرًا عند حيِّز مَنهج واحد؟ وبمعنى آخر هل انطلقَ الاستشراقُ اليهوديُّ المعاصر من مَنهج واحد؟ أم اعتمد على مجموعة من المناهج التي خدمَت الغايةَ التي انطلقَ إليها؟ وما هذه

المناهج؟ وهل هي مناهجُ علميّة؟ أما شابَها التعصُّب والبُعدُ عن العِلميّة في تطبيقها؟ وكيف تكشفُ لنا هذه المناهجُ عَوار هذا الاستشراق؟ وكيف يَتسننَّى لنا نقدُ هذه المناهج والكشف عن التطبيقات الخاطئة لها من قبَلِ هذا الاستشراق لتحقيق أهدافِ ومَرام غير منهجية وغير علمية؟!

وما الغايات التي سَعى إليها الاستشراق اليهوديُّ المعاصر؟ هل نستطيع أن نجد غايات عقدية تنتصر للعَقيدة اليهودية؟ وهل نستطيع أن نجد غايةً سياسية تُرسِّخ للأفضلية لشعب دون آخر، أو تحاول القضاء سياسيًّا على الإسلام والمسلمين؟! وهل لنا أن نجد غاية علمية ثقافية في خضم هذا الاستشراق؟ وما الذي يمُكن أن يُقدِّمه لنا هذا الكتاب من نقد لهذه الغايات الخبيثة التي لم يكن لها صِلةٌ بالعلم والمنهج، وإنمًا كان هدفُها بعيدًا تمامًا عنهما؟!

#### محاورالدراسة

وفي ضوء هذه الإشكاليات والتساؤلات تتحدَّدُ محاورُ هذا الكتاب، وهي: الأول - الاستشراق البهودي المعاصر تعريفه وموقعه في سياق الاستشراق عامة.

أ. تعريف الاستشراق اليهودي المعاصر ونقده.

ب. بين الاستشراق اليهودي والاستشراق الغربي ونقدهما.

ج. نقد أنواع الاستشراق اليهودي.

الثاني - نقد مناهج الاستشراق اليهودي المعاصر.

أ. نقد المنهج الشكيِّ.

ب. نقد منهج التأثير والتأثُّر.

ج. نقد منهج المُقابَلة والمُطابَقة.

د. نقد المنهج الإسقاطي.

هـ. نقد المنهج التَّحليلي.

و. نقد المنهج النَّفسي الذِّهني.

ز. نقد المنهج النَّقدي.

#### الثالث - نقد غايات الاستشراق المعاصر.

أ. نقد الغاية العقدية.

ب. نقد الغاية السياسية.

ج. نقد الغاية الثقافية العلمية.

#### المنهج المعتمد

يعتمد هذا الكتاب على المنهج التَّحليلي، الذي يُحلِّل الاستشراقَ اليهوديَّ المعاصر ومناهجه وغاياته، والمنهج النَّقدي الذي يَفضحه ويُبينِّ تهافُتَه وما يقوم عليه من عوار، ويُوجِّه إليه ما يَستحقُّه من أوجه النَّقد الذي يَعتمد على بُعدين: ديني عقدي ومعرفي عقلي.

الاستشراق اليهودي المعاصر- تعريفه وموقعه في سياق الاستشراق عامّة أولاً: تعريفُ الاستشراق اليهودي المعاصر ونقدُه.

لا شك في أنَّ الاستشراق كان حركةً تهدف إلى دراسة الشَّرق من مختلف الجوانب بهدف فَهمه، ومن ثَمَّ السَّيطرة عليه واستنزاف خيراته والعبث بمُقدَّراته، وقد اختلفَت التَّعريفات التي أدلى بها الدّارسون حول الاستشراق، لكنها تنطلق في النهاية من الغاية التي ينطلق منها، والمرامي التي يرمي إليها، ومن الوسيلة التي يتَكئ عليها للوصول إلى هذه الغاية. وقبل الشُّروع في بيان تعريف الاستشراق اليهودي نُعرِّ أُوَّلاً على تعريفات بعض الدّارسين للاستشراق عامّةً:

يُعرِّف (إدوارد سعيد) الاستشراق بأنَّه: "أسلوبٌ في التَّفكير مبنيٌّ على تميُّز مُتعلِّق بوجود المعرفة بين «الشَّرق» و «الغرب»... الاستشراق ليس مجرَّد موضوع سياسي أو حقل بحثي يَنعكس سلبًا باختلاف الثَّقافات والدِّراسات أو المُؤسَّسات، وليس تكديسًا لمجموعة كبيرة من النُّصوص حول المَشرق... إنَّه توزيع للوعي الجغرافي إلى نصوص جمالية وعلمية واقتصادية واجتماعية، وفي فقه اللُّغة وما شابة ذلك في المجال المعرفي، أو العلم الذي يُتوصَّل به إلى الشَّرق بصورة مُنظَّمة، كموضوع للتَّعلُم والاكتشاف والتَّطبيق... نوع من الإسقاط الغربي على الشرق وإرادة حكم الغرب للشَّرق"(۱). ولا يَخفى ما في هذا التَّعريف من إسهاب، ونعتقد أنَّ الجزء الأخير منه يُعبرً بصورة أو بأخرى عن حقيقة الاستشراق.

١ - إدوار سعيد: الاستشراق: المعرفة، السلطة، الإنشاء، ص ٣٧.

ويُعرِّف (أحمد عبد الحميد غراب) بأنَّه: "أسلوب فكريٌّ غربيٌّ يَقوم على أنَّ هناك اختلافًا جذريًّا في الوجود والمعرفة بين الشرق والغرب، وأن الثّاني يَتميَّز بالتفوُّق العُنصري والثَّقافي على الأوَّل"(۱)، وهذا التعريف يُشير إلى المُرتكزات أو المنطلقات التي يَنطلق منها الاستشراقُ لا أكثر، ولا يُشير إلى أيٍّ من المنهج والغاية.

أما (رودي بارت - Rudi Paret) المستشرق الألماني فيُعرِّف الاستشراقَ تعريفًا أراهُ مَنقوصًا؛ حيث يُعرِّفُه بأنَّه: "العلمُ الذي يَسعى إلى تعلُّم لغة خاصة. ويُدْعى هذا العلمُ علمَ الشَّرق، وعلمَ العالم الشَّرقيّ "(٢).

والحقيقة أنَّ الاستشراق الغربيَّ لا يَنفصل في العديد من مراحله عن الاستشراق اليهودي، كون الأخير واحدًا من أذرُعه الرَّئيسة، فقد كان المستشرقون اليهودي تزيَّون بزيِّ جنسيات أوروبية؛ وكانوا يُحقِّقون مُرادَ الاستشراقين: الغربي واليهودي، ومن ثَمَّ فلم يَنفكَّ الثاني عن الأوَّل مطلقًا. وعلى كلِّ حال فإذا انتقلنا إلى تعريف الاستشراق اليهودي، "فإنَّ الاستشراق اليهودي، هو 'الحركة العلمية اليَهودية التي تَهدف إلى دراسة كلِّ شؤون الشَّرق الإسلامي، السِّياسية، والاقتصادية، والتاريخية، دراسة كلِّ شؤون الشَّرق الإسلامي، السِّياسية، والاقتصادية، والتاريخية،

١ - أحمد عبد الحميد غراب: رؤية إسلامية للاستشراق، ص ٧.

٢ - رودي بارت: الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية، ص ١١. &
 انظر: أحمد محمود هويدي: مدخل إلى الاستشراق ومدارسه، ص ٥.

والجغرافية، والأنثروبولوجية، وغيرها، من خلال اتبًاع منهج ديني، والهيمنة على البلدان الإسلامية؛ من أجل تَحقيق أهدافها الدِّينية والسِّياسية، وتحقيق الهيمنة العلمية على العالم الإسلامي"(١).

وهذا التَّعريف يَقودنا إلى بيان حدود دراسة الاستشراق اليهودي، وهي تَشمل جلَّ ما يتعلَّق بالسَّرق إن لم يكن كلّه، وإلى بيان أحد المناهج المستخدمة -وليس كل المناهج- في هذا الاستشراق، وإلى بيان المرامي التى يَهدف إليها من وراء هذه الدراسة.

وباعتبار الاستشراق الإسرائيلي صورةً معاصرة من صور الاستشراق اليهودي العام (٢) فإنَّ أحد الباحثين المعاصرين يُركِّز على اللَّغة العبرية في تعريفه، فيقول: "هو حصيلة علميّة في مجال الدراسات والبحوث الإسلاميّة المكتوبة باللُّغة العبريّة، من قبَل علماء وباحثين إسرائيليين، مُتخصِّصين بالدِّراسات الإسلاميّة والعربيّة. "(٢)، ولكنَّنا نظنُّ أنَّ حصر الاستشراق الإسرائيلي في مجرَّد الإنتاج الصادر باللُّغة العبرية لا يُعبرِّ عن مضمونه، كما الله يَحصره في إطار ضيِّق، ويمنع من الوقوف الحقيقي عليه، بدليل أنَّ من المستشرقين الإسرائيليين أنفسهم مَن كتبَ بعضَ إنتاجه بغير اللُّغة العبرية.

١ - فاطمة جان أحمدي: "الاستشراق اليهودي.. هيمنة على الدراسات الإسلامية في الغرب".

٢ - محمد خليفة حسن: المدرسة اليهوديّة في الاستشراق، ص.ص. ٦٤-٦٣.
 ٣ - محمد خليفة حسن: المدرسة اليهوديّة في الاستشراق، ص.ص. ٦٤-٦٥.

ولكن يَبقى هذا النَّوع من الاستشراق في مراحله الثَّلاث استشراقًا ذا قراءة عدائية، لا تُقيم وزنًا للعلم ولا للمَناهج العلمية؛ لأنَّه يَنطلقُ من أرضيّة تَعصُّبيّة صرفة، لا مكانَ لها في دائرة العلم الحقيقي المنتج. وهذا ما نجده واقعًا عند أعلام الاستشراق اليهودي المعاصر، من أمثال: (برنارد لويس)، و(شالوم زاوي - Uri Rubin)... وغيرهم.

#### ثانيًا: بين الاستشراق اليهودي والاستشراق الغربي ونقدهما

يمُكن القولُ إن الاستشراق اليهودي والاستشراق الغربي صنوان، أو إن شئنا لَقُلنا إنَّ الأول بالنسبة للثاني كالرُّكن من البيت، أو كالعُضو من سائر أعضاء الجسد، وذلك لأنَّنا نعلم أنَّ الاستشراق اليهوديَّ بدأ مسيرتَه الاستشراقية في كنف الاستشراق الغربي، لكنَّ المستشرقين حينها لم يُفصحوا بالطَّبع عن هويتهم الاستشراقية، وعملوا من خلال جنسياتهم الأوروبية.

ولقد ظلَّت العلاقةُ بين الاستشراق اليهودي والاستشراق الغربي قائمةً حتى وقتنا هذا، وعلى الرغم من أن الاستشراق اليهودي المعاصر أفصح عن ذاته، فإنَّ هذه العلاقة تترسَّخ يومًا بعد يوم، بل إنَّ السياسة العالمية، التي تَبني مواقفَها في الغالب على المراكز الاستشراقية في الغرب وأمريكا، استعانَت ولا زالَت بآراء الاستشراق اليهودي والمستشرقين اليهود المعاصرين من أمثال (برنارد لويس) وغيره.

ولعلَّ الاستشراقين: اليهودي والغربي كانت الغاية عندهما واحدة، فكلاهما حاول أن يُقدِّم خدمة لعقيدته وكيانه السياسي على حساب العلم والحقيقة المعرفية، ولذا غلبَت القراءة العقدية اليهودية في الاستشراق اليهودي، كما غلبَت القراءة العقدية النصرانية غالبًا في الاستشراق الغربي، وهذا ليس تجنيًا عليه ما، ولكنَّه الحقيقة التي تَنطق بها كتبُهم وإنتاجهم الذي يُعدُّ حكمًا عليهم عند مواجهته بالحجج العقلية والدِّينية والمعرفية الإنسانية.

وبالنَّظ رإلى الاستشراق القديم نجد مثلاً المستشرق (إبراهام جايجر) اتَّجه اتِّجاهاً عقديًّا بالأساس، فحاول أن يُثبِتَ أنَّ القرآن نسخةٌ من التوراة، أو أن الإسلام مُقتبس من اليهودية في كتابه: ماذا أخذ محمد من اليهودية؟ كما نجد المستشرق (سانت كلير تيسدال - St. Clair Tisdall) نَحا النَّحوَ ذاته، عندما حاول إرجاع النصوص القرآنية إمَّا إلى نصوص التوراة وإما إلى نصوص الإنجيل، زاعمًا أن القرآن مأخوذ من الديانتين اليهودية والنصرانية وعقائد أخرى شتى.

هـذا يَعني أنَّ المُنطلَق في أغلب جوانبه كان مُنطلَقًا عقديًّا بالأساس، أو بتعبير آخر لخدمة أهداف عقدية يَرتئيها المُستشرق.

وبالنَّظر إلى الاستشراق اليهودي المعاصر نجد أنَّ الغاية العقدية غالبةٌ عليه، كما هو الحال في الاستشراق الغربي، والمتامِّل فيما نُقل عن (شالوم زاوي) وأوري روبين يجد أنَّ هذه الغاية تتملَّكُهما بجوار غايات أُخرى كالغاية السِّياسية مثلاً. وهذا ما سنفرد له مساحةً من النَّقد في صفحات قادمة.

وماً يَجمع الاستشراقين: اليهودي المعاصر والغربي أنَّها ما ينطلقان من غاية أخرى، وهي غاية سياسية، ونحن حين نذكر الانطلاقة الأولى للاستشراق الغربي، التي كانت تُقدِّم خدمات للاحتلال الغربي لبلاد الشَّرق، نستطيع القول بأنَّ الاحتلال الغربي، المُسمَّى خطًا بالاستعمار، كان الابن البكر للاستشراق. وهذا الأمر لا نُغفلُه في الاستشراق اليهودي المعاصر، الذي لا تَخفى على كلِّ ذي عَينين دوافعُه السياسية لخدمة الكيان الصهيوني في فلسطين، ولتأكيد ذلك يكفي أن نُلقي نظرةً على إنتاج المستشرق اليهودي (برنارد لويس)، الذي استخدم كلَّ أدواته الاستشراقية في الترسيخ لهذا الكيان وخدمة وجوده، من خلال قراءات جعلت دفّة الإدارة الأمريكية تتَّجهُ دومًا نحو العَداء للعرب، والتَّمكين لهذا الكيان الصهيوني في فلسطين المحتلة.

بيداً أنّه لم تظهر هذه التّوأمةُ إن صحّ التّعبير- بين الاستشراق اليهودي والاستشراق الغربي في الغايات التي انطلقا منها فحسبُ، بل تظهر كذلك في المناهج المعتمدة، فهي مناهج واحدة تقريبًا، قوامُها: المنهج الشكيّ، ومنهج التأثير والتأثّر أو المقابلة والمطابقة، والمنهج الإسقاطي، وغيرها من المناهج التي أعدَدْنا فصلاً خصيصًا لها، ناقدين لها ومُبيّنين تَهافتُها وعدم انسجامها مع أي منهج علمي؛ خاصةً مع ما تُقدّمُه من نتائج مخالفة ومُجترة اجترارًا، تحقيقًا لأهداف يُريدها المستشرقُ طبقًا لِمُنطلقه العقدي أو الفكري.

#### ثالثًا: نقد أنواع الاستشراق اليهودي

يمُكن القول إنَّ الاستشراق اليهودي، كما قسَّمَه الدَّارسون المُختصُّون، مرَّ بثلاث مراحل، كلُّ مرحلة تَحمل نوعًا من أنواعه، وهذه الأنواع هي:

#### ١ - الاستشراق اليهودي

وهـذا النَّوع نشأ مع البواكير الأولى للاستشراق الغربي، وكان يَهدف إلى غاية عقدية واضحة، بدليل استخدام منهج التأثير والتأثُّر، ومن ثَمَّ كان أرباب هذا النَّوع من الاستشراق يُحاولون البحث عن أوجه التَّشابُه بين القرآن أو الإسلام عامة واليهودية، فزعموا اقتباس القرآن من اليهودية، وقد عوَّلوا كثيراً على موضوعات القصص القرآني. ومن أئمة هذا النَّوع من الاستشراق المستشرقُ اليهودي (إبراهام جايجر)، الذي كرَّس جهودة الاستشراقية لمُحاولة النَّيل من القرآن الكريم والإسلام كدين وعقيدة.

#### ٢ - الاستشراق الصهيوني

وهذا النَّوع نشأ لتحقيق المَطامع الصهيونية في امتلاك الأرض، ولتحقيق السَّيطرة على العالم، وإقامة مملكة كونيّة يكون فيها اليَهود هم السَّادة، وما دُونَهم العبيد؛ تَحقيقًا لنبوءتهم المزعومة بأنَّهم شعبُ الله المختار (١).

ومن ثَمَّ فقد كان وسيلةَ تحكُّم وسيطرة على العالم علميًّا وثقافيًّا واقتصاديًّا

١ - انظر: محمد عبد العظيم المطعني: أوروبا في مواجهة الإسلام - الوسائل والأهداف، ص١١٣٠.

وسياسيًّا. وهذا الاستشراق يَهدف إلى ترسيخ فكرتينِ أساسيَّتينِ بجوار أفكار أخرى فرعية، وهما: أنَّ الشعب اليهودي هو شعب الله المختار، ومحاولة شرعنة الوجود اليهودي الإسرائيلي في فلسطين. وفي ضوء هاتين الفكرتين يَجوب الاستشراق الصهيوني، إعلاميًّا وسياسيًّا وثقافيًّا واقتصاديًّا. ومن خلال هذه الأدوات استطاعت الصهيونية فرضَ هاتينِ الفكرتينِ وغيرهما على الفكر الغربي (۱).

وقد وقف بعضُ الدّارسين على حقيقة الاستشراق والمَشروع الصهيوني (٢)، ذاهبين إلى أنَّ الصهيونية استفادَت من الاستعمار الغربي للشَّرق، كما استفادَت من الاستشراق الغربي ذاته. علمًا بأنَّ هناك العديد من أعلام الدَّعوة إلى الصهيونية من المستشرقين، وقد حصرهم بعض الدارسين في (سالمون مونك - Salomon Munk) و (جولدزيهر) وغيرهما (٣).

ولعلَّ أبرز مثال على الاستشراق الصهيوني المُستشرق المعاصر (برنارد لويس)، الذي كرَّسَ حياتَه لخدمة اليهود والصهيونية، وكان لإنتاجه وأبحاثه الاستشراقية أثرُها في تغيير دفّة السياسة الأمريكية، وربمًا العالمية، إلى كراهية العرب والانتصار لليهود في فلسطين، وما السياسات التي تتَّخذها أمريكا

١ - انظر: أنور الجندى: "عالم الإسلام المعاصر"، ص٣١٨.

٢ - انظر: إبراهيم عبد الكريم: الاستشراق وأبحاث الصراع لدي إسرائيل.

٣ - انظر: كمال البكاري: عرض ومراجعة - الاستشراق والمشروع الصهيوني،
 ص.ص. ٣٥٥ - ٣٥٦.

ضد العرب وقضاياه إلا نتيجة لهذه الأبحاث التي قام بها هذا المستشرق الصهيوني. فكتاباته، كما يُؤكِّد بعضُ الباحثين، تتَّسم بالعنصرية، وأحكامه تلفيقية، فضلاً عن كونه لا يجد حرجًا في الدِّفاع عن الصهيونية علنًا، وتقديم المبررات لها، "وهنا تكمن خطورتُه؛ حيث له من التأثير ما لا يَخفى على طلابه، وعلى الآراء الاستشراقية المعاصرة بشكل عام "(۱).

#### ٣ - الاستشراق الإسرائيلي

يمُكن القول إنَّ الاستشراق الإسرائيلي حركةٌ علمية إسرائيلية، على أساس من اللُّغة العبرية، يقوم بها مستشرقون يَحملون الجنسية الإسرائيلية، خدمةً لأهداف عقدية وسياسية ومعرفية، تُكرِّس للاحتلال الإسرائيلي للأراضي العربية ماديًّا ومعنويًّا، تَحقيقًا لدعوى شعب الله المختار.

ومن ثَمَّ فإنَّنا نستطيع أن نقف عند بعض أعلام هذا الاستشراق، الذين ينطبق عليهم التعريف السابق، من أمثال: (شالوم زاوي)، و(أوري وربين)، و(مائير بر أشير - Meir M. Bar-Asher)، وغيرهم من المستشرقين.

وبالنَّظر إلى طبيعة هذا الاستشراق، وما يقودنا إليه تَعريفُه، نتأكَّد يقينًا أنَّه استشراقٌ عقدي، تَبدو واجهتُه سياسيةً من الدَّرجة الأولى؛ وذلك لأنَّه وُلد ونشأ في وسط كيان غاصب محتلً للأراضي العربية في فلسطين. ومن ثَمَّ كان من الطبيعي أن تكون كلُّ جهوده في خدمة هذا الكيان المتعصِّب.

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص٩٢.

"فإسرائيل تقع في تشكيل إقليمي عربي، وتَعيش حالةً من الصِّراع مع الدول العربية المجاورة، وهذا الواقع دفعها إلى الوقوف على مكامن القوة والضَّعف في الجانب العربي، لوضع استرتيجيّتها في كيفية إدارة الصِّراع، علاوة على إلحاح الاعتبارات الميدانية، كالمُواجهات والحرب النَّفسية والمعارك العسكرية والحيثيّات المتعلقة بالواقع السُّكاني في فلسطين "(۱). ومن ثمَّ نفهم طبيعة الاستشراق الذي يُدافع عن هذا الكيان، وطبيعة الأهداف أو الغايات التي يَسعى إليها.

ومن ثَمَّ فمن الخطأ النَّظر إلى الاستشراق الإسرائيلي على أنه يمُثِّل جهودًا فرديّة، لأنَّه لا يَنطلق من ذلك، ولكنَّه ينطلق من جهود مُؤسَّسية عبارة عن مراكز بَحثيّة ومعاهد استشراقيّة، نشأت في الأساس لتقديم خدمات سياسية واقتصادية ومعرفية وعقدية للكيان المحتل. وإنْ كان هذا لا يمنع من وجود بعض الجهود الفردية هنا أو هناك، لكنَّها على كلِّ حال لا تَخرج عن أهداف الإطار العامِّ للاستشراق الإسرائيلي.

لا شكَّ في أن المُستشرقين اليهود المعاصرين اعتمدوا كغيرهم من المستشرقين الغربيين على مجموعة من المناهج، التي تناولوا بها الدِّراسات والعلوم الإسلامية عامّة، وتناولوا بها النَّصَّ القرآني خاصّة، وهذه المناهج مُتعدِّدة، ولا تَقفُ عند منهج واحد بعينه، وتَختلف المناهج باختلاف

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص٩٤.

\_\_\_\_

### الفصل الأوّل: نقد مناهج الاستشراق اليهودي المعاصر

الأشـخاص، بـل باختلاف طبيعة القضيـة ذاتها، ويَجب الانتباه إلى أنَّه مع ضرورة التَّسليم بأهمية اتِّباع منهج ما في أي دراسة من الدراسات، فإنَّه من الخطورة بمكان أن نظنَّ بأنَّ منهجًا بعينه يَصلح لدراسة الظُّواهر المُختلفة، إنَّ هذا المنهج فقط قد يُفيدنا في دراسة ظاهرة مُحدَّدة أو موضوع بعَينه في بيئة مُعيَّنة، لكنَّ المنهجَ ذاتَه قد يأتي بنتائج خاطئة إذا ما طُبِّق على موضوع آخر مشابه في بيئة أخرى(١). ويَجب الانتباه إلى أن الدُّوافع المُسبَقة، القائمة على التعصُّب أو محاولة الانتصار لكلِّ ما هو يَهودي أو غربي، لن تُجديَ معَها هـذه المناهج نفعًا، حيث إنَّ التعصُّب أو الاعتماد على الأهواء يَقضي على الصبغة العلمية لأي دراسة كانَت، وهذا ما وجدناه في الاستشراق المعاصر، ومن قبله الاستشراق القديم سواء بسواء. وهذا ما يُفسِّر الكثير من القضايا اللاعلميّة في كتابات المستشرقين، إذ نجد غالبيّة المستشرقين يأتون بكلام غريب لا يمَتَّ للعلميَّة بصلة، والسبب في ذلك خضوعهم للتعصُّب، وهذا ما نجده بوضوح على سبيل المثال لا الحصر في مجال القَصص القرآني. ويمُكننا عَرضُ مناهج الاستشراق اليهودي المعاصر في دراسة النص القرآني والعلوم والقضايا الإسلامية، على النحو:

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص ٣٨.

#### أولًا: نقد المنهج الشكي

المنهج الشكيِّ أو التَّشكيكي هو المنهج الأمُّ الذي تَعود إليه كلُّ المناهج التي درسَت النَّصَّ القرآنيَّ خاصةً والعلومَ الإسلامية عامّةً، فما من مَنهج منها إلا كان له فيه بصمةٌ، وكان له فيه أثرٌ، فالمنهج الشكيِّ في ظنِّنا هو مَصِبُّ هذه المَناهج كلِّها، فالمنهج التاريخيُّ تناوَل النصَّ القرآني، ولا سيَّما القَصص القرآني، في قالب شكيِّ، وكذلك منهج التأثير والتأثُّر، والمقابلة والمطابقة، والمنهج الإسقاطي، والمنهج التَّحليلي، فحيثُما اعتمدَ المُستشرق منهجًا من المناهج كان معَه المنهج الشكيِّ أداةً رئيسة. ويُعـدُّ من أئمة هـذا المنهج في الاستشراق اليهودي المعـاصر كلُّ من (أوري روبين) و (شالوم زاوي)، فهذان المُستشرقان اتَّبعا منهجًا تشكيكيًّا في الحديث عن مصدر النَّص القرآني، وخاصة في مجال القَصص القرآني، وراحا يَبثّان سمَّهُما في الإنتاج والمُؤلَّفات التي خرجَت من تحت عباءتهما. وقد انطلق المستشرقون اليهود المعاصرون في دراستهم للنَّص القرآني من منهج ديكارتي واضح، قائم على الشكِّ تَطبيقًا لمقولة ديكارت: أنا أَشَـكُّ إذن أنا موجود. فشكَّكوا في القرآن وعلومه وقضاياه ومضمونه وفقَ منهج الشـكِّ الدِّيكارتي، وكانت أغلبُ دراساتهم تَنطلق من هذا المُنطلق، وهو المنهج الذي أخذ به المستشرقون المعاصرون. لكنْ من المهمِّ أن نُؤكِّد على أنَّ الشكُّ في حدِّ ذاته لبناء نست مَعرفي أمرٌ لا غُبار عليه، أما الشكُّ من أجل التَّشكيك وتمرير بعض الأفكار والأيديولوجيات فهنا

تكمن الإشكالية والعوار.

فهُناك من شكّك بناء على هذا المنهج في النص القرآني من الأساس، وهناك من شكّك في مصدريته الإلهيّة، مُدَّعين أنَّه من صنع نبيِّنا الكريم، وهناك من زعم اعتمادًا على شكّه أنَّه تقليد ومحاكاة للنَّص التوراتي. وتُعدُّ مواقفُهم من القصص القرآني نموذجًا من إفرازات هذا المنهج، الذي كان هدف أصحابه من دراسة النص القرآني مجرَّدَ الشَّك، ولا شيء غيره، وهذا الرَّأي سار عليه بعضُ المستشرقين الأوائل. بيدَ أنَّه يجب التأكيد على أن المستشرقين كانوا يمُارسون نوعًا من التمسُّك بعقيدتهم التي يُؤمنون بها، وهم بصَدد نقد النَّص القرآني، أو بصدد أيِّ قضية أخرى.

ولا شكَّ في أنَّ القصص القرآني كان هدفًا أساسيًّا من أهداف المُستشرقين؟ حيثُ أعمَلوا فيه المنهج الشكيُّ حتى يَصلوا إلى أغراضهم وغاياتهم التي حدَّدوها سلفًا، وهذا يُفسِّر لنا لماذا كان المستشرقون يَرتكزون في دراساتهم على هذا المنهج، فهو يَكفل لهم حسب رؤيتهم التَّشكيكَ في كلِّ شيء، حيث إنَّ الشكَّ في قضية قرآنية يقود عندهم إلى الشكِّ في أخرى، بل يقود إلى الشكِّ في الأصل، ومن ثم استندوا إلى التَّشكيك في القصص القرآني ونقده؛ لأنَّه يقود إلى التَّشكيك في مصدرية القصص القرآني عامّة، والدين الإسلامي عامّة.

ويدَّعي كثيرٌ من المستشرقين أن القَصص القرآني هو تقليدٌ للقصص الموجود في الأديان السماوية السابقة على الإسلام، مُحاولين التَّشكيك في

أصالة القرآن من جانب، ومُتغافلين عن أنَّ الكتبَ السماوية مصدرُها واحد. ويُعدُّ الاستشراق الإسرائيلي المعاصر من أكثر أنواع الاستشراق المعاصر استلهامًا لهذه الفكرة وإيمانًا بها، وربمًّا يَرجع السَّبب في ذلك إلى البحث علما يُعضِّدُ مَوقفَ هذا الكيان بشتَّى الطُّرق، حتى لو كانت إحدى هذه الطرق البحث في القرآن وإقحام النصوص، للعثور على علاقة من نوع ما بين الإسلام واليهودية، بَحثًا عن مخرج تاريخي لأزمة الوجود التي يُعانونها على أرض مغتصبة.

ويُعدُّ المستشرق (أوري روبين) (١) أوضح مثال على هذا الأمر، حيث قام بترجمة معاني القرآن الكريم إلى العبرية، وترجمتُه ليست مجرَّدَ ترجمة، بل كانت نقدًا لموضوعات قرآنية في كثير من جوانبها، ومنها محاولته ردَّ القَصص القرآني إلى مصادر يهودية ومسيحية ووثنية. وتُعدُّ هذه الترجمة ذات أهمية كونها تحتوي على كثير من التَّعليقات والهوامش، إضافةً إلى ملحقين؛ تحتوي جميعها على نقد وتعليقات على معظم الآيات القرآنية، فقد شملت جميع سور القرآن عدا سورتين فقط هما: الضحى والعصر، وبلغ عدد صفحاتها ٥٤٣ صفحة، ومن ثمَّ فهو يمُثِّل مُجلَّدًا عن القرآن

١ - مستشرق معاصر، ولد في ١٩٤٤م، يبلغ من العمر ٧٦ عامًا، أستاذ في قسم الدراسات العربية والإسلامية بجامعة تل أبيب، له بعض الدراسات القرآنية التي يميل فيها إلى نظرة تعصُّبية للمَذهبَين العقدي والسياسي.

الكريم يَحتوي على ترجمة لمعانيه إلى العبرية، ونقد لآياته من وجهة نظر استشراقية إسرائيلية من خلال التَّعليقات الهامشية على الآيات القرآنية (۱۰). لم تكن ترجمة (أوري روبين) إذن مجرَّد ترجمة عادية؛ لأنَّ الترجمة الحقيقية تقف عند حدود نقل النصِّ من لغة إلى أخرى، دون أن تكون مُحمَّلةً بأفكار ومعتقدات وأيديولوجيات المترجم، أمّا وقد حمَّل (روبين) ترجمته أفكار ومعتقداته وأيديولوجيته فإنَّه انتقل من كونه مترجمًا أمينًا إلى كونه مترجمًا متحيِّزًا، وهنا تكمن الإشكالية؛ لأن القارئ سوف يَشغله ويُشير انتباهه تلك التَّعليقات والهوامش، ومن ثَمَّ تتحكَّم في رأيه وفي الموقف الذي يتَّخذه من القرآن. ومن ثَمَّ انتقلت الترَّجمة بذلك من كونها وسيلةً للتواصل مع الآخر وبناء جسور ثقافية معه، إلى علاقة من العَداء التي اصطنعَتْها هذه الأقلام المؤدلَجة.

وقد كانَت هذه الترَّجمة غريبةً وغير معهودة (٢)، حيث جمعَت بين كونها

١ - أحمد صلاح أحمد البهنسي: التعليقات والهوامش لترجمة أوري روبين العبرية لمعانى القرآن الكريم، ص ٥.

٢ - يمكن تسمية ترجمة روبين بأنها ترجمة موجهة، بمعنى أن هدفها تمرير بعض القضايا المتعلقة بمحاولة الزعم باقتباس القرآن من التوراة في قصصه القرآني وغيره، في حين هناك ترجمات يمكن أن نسميها ترجمات مبسطة هدفها الوقوف عند الترجمة دون تدخل برأي هنا أو هناك، ومن هذه الترجمات:

The Quran Translated To English, Published By Clear Quran, Dallas, Beirut, 2000.

تعليقات تفسيرية تُقلِّم لنا مَرئيّاتِ المُتُرجِم، وكونها تعليقات شارحة مُكمِّلة للترَّجمة عمدَ من خلالها إلى شرح عدد من الألفاظ والآيات القرآنية والتَّعليق عليها، حيث قدَّم روبين من خلال هذه التعليقات والهوامش عددًا من الفرضيات حول الآيات القرآنية، التي كان محورها الرئيس ردّ الآيات القرآنية إلى مصادر خارجية غير أصيلة، هي المصادر اليهودية والنصرانية والوثنية، وهي الفرضية الأساسية المتعلِّقة بمصدرية القرآن الكريم، وقد ضمَّ إليها فرضيّات أُخرى تتعلَّق بإسقاط روبين لمفاهيم سياسية وفكرية مُعيَّنة على الآيات القرآنية، تَخدم أيديولوجيته الاستشراقية الإسرائيلية (۱).

ومن ثمَّ نفهم من ذلك أن أصحاب المنهج الشكيِّ يدَّعون العلمية والموضوعية في دراستهم للقَصص القرآني، على الرَّغم من أن آراءهم التي قصدوا بها النيل من الإسلام تفتقر لأيِّ أدلة علمية، مع التَّشكيك الواضح في أصالتها، والتَّجاهُل التامِّ لمصداقيتها، مع إنكار واضح لاختلافات جوهرية بين النصِّ القرآني وغيره من النصوص التي وردَت في المصادر السابقة.

١ - أحمـد صلاح أحمد البهنسي: التعليقات والهوامش لترجمة أوري روبين العبرية لمعاني القرآن الكريم - دراسة نقدية، ص٥.

#### ثانيًا: نقد منهج التأثير والتأثُّر

هذا المنهج يقوم بالأساس على نفي الأصالة عن النصِّ القرآني، خاصةً فيما يتعلَّق بالقصص الوارد فيه، والزَّعم بأنَّه نتيجة التأثُّر بالكتب السابقة: يهودية ومسيحية، وقد استخدم المستشرقون هذا المنهج في كلِّ ما يتعلَّق بالنَّص القرآني، ليس هذا فحسب، بل أكثروا من الدراسات عن الوحي الإلهي والحديث النبوي والعلوم الإسلامية، مُحاولين تناوُلها على أنَّها أمُعتبَسة من اليهودية، وإمّا أنَّها مُجرَّد تقليد ومحاكاة للغرب، وهذا دأب الاستشراق اليهودي المعاصر.

وهذا المنهج يُعدُّ من المناهج الشائعة في دراسة النصِّ القرآني من قبل المستشرقين، سواء في الاستشراق اليهودي المعاصر أو في الاستشراق الغربي، لكنَّهم لم يَستخدموه الاستخدام العلمي؛ إذ لو استخدموه استخدامًا علميًا لانتهوا إلى نتائج مُغايرة لتلك النتائج المزعومة التي انتهوا إليها؛ وما ذلك إلا لأنهم انتهجوا منهج التعصُّب، بدليل أنَّهم كانوا يَستندون إلى مجرَّد ذكر القصة في القرآن للزَّعم بأنَّها تمثلً تأثُّرًا بما ورد في التوراة مثلاً، دون دراسة حقيقية لمضامين القصة هنا وهناك، وحتَّى مع التزام بعضهم بضوابط منهج التأثير والتأثُّر، إلا أنَّ الأمر أيضًا لم يَخلُ من التعصُّب.

نحن لا نُنكر أن الاستشراق المعاصر يَقتفي أثرَ الاستشراق القديم في البحث التاريخي، بهدف إظهار النصِّ القرآني في صورة مُشوَّهة، وفي سياقات مُغايرة، بحيثُ يَظهر بصورة المُقتبس من الأديان الأُخرى، أو

بصورة المُشوِّه لما جاء في التَّوراة والإنجيل.

وقد عوَّلَ الاستشراق الكلاسيكي والمعاصر على منهج التأثير والتأثُّر في قراءاتهم الاستشراقية للقرآن، وخاصة في القضية التي نَتناولها في هذه الدراسة، قضية القَصص القرآني، كما اعتمدوا على مَنهج مُشابه بعض الـشيء، وهو منهج المقابلة والمطابقة، إضافةً إلى مناهج أخرى سنعرضها في السطور القادمة، وأرى أنَّ منهج المُقابِلة والمطابقة يَصف بصدق موقف الاستشراق من القصص القرآني، لسبب واضح، وهو أن مَنهج المستشرقين يَقوم على محاولة إثبات شيء واحد، وهو تأثُّر القرآن بالتوراة والإنجيل واقتباســه منهــما، وهذا يَعني أن القــرآن في مرحلة تأثّر بهما على هذا الزَّعم، دون أن يكون له تأثير فيهما من أي جانب استكمالاً لفهم هؤلاء المستشرقين، أما منهج المقابلة والمطابقة فيَقوم على أمرين: مقابلة نصوص القَصص القرآني بنصوص التَّوراة والإنجيل، ومطابقته بهما؛ مُحاولين أن يَنتهوا من هذه المُقابلة وتلك المُطابقة إلى الزَّعم باقتباس القرآن الكريم من التَّوراة أو الإنجيل أو الاثنين معًا، وهذا المنَهج هو ما يكشف عن العقلية التعصُّبية التي تَحكم عمل المستشرقين في حقل الدراسات الإسلامية، وخاصة في الدراسات القرآنية، وتحديدًا في القَصص القرآني.

ومن ثَمَّ فإنَّه بناء على منهج التأثير والتأثَّر، وكذلك منهج المقابلة والمطابقة، فقد انطلق المستشرقون اليهود المعاصرون، متَّبعين في ذلك

سابقيهم من زعماء الاستشراق القديم الغربي واليهودي، إلى الادِّعاء بأنَّ القصص القرآني مأخوذٌ من الديانة اليهودية؛ وذلك نظرًا للتَّسابه بين هذا القصص العظيم وما ورد من قصص في الديانة اليهودية، وهذا منهج النَّصارى أيضًا، متأثرين في ذلك بتلك المناهج التي اصطنعوها لمحاولة نقد الإسلام ونقضه، وإظهاره في صورة بشرية، بدعوى أن القرآن "من إنتاج محمد"، وليس صادرًا عن الوحي الإلهي.

ومن ثُمَّ يَذهب أحدُ الباحثين إلَى أن هذا المنهج -أي منهج التأثير والتأثُّر الذي تُبنى عليه معظم الفرضيات الاستشراقية - يَستند على فرضية أساسية، مُؤدّاها أنَّ النصَّ القرآني هو اقتباس مُحمَّديُّ من كتب اليَهود والنَّصارى المُقدَّسة، وهي فرضيّةُ مَصدرُها -كما يقول الباحث - أيديولوجيا استشراقية نابعة من أفكار إمبريالية استعمارية (۱).

فالاستشراق بوصفه جناحًا علميًّا لذلك الاستعمار عمدَ إلى تطوير فرضية أنَّ الإسلام المنتشر في الشرق ومصادره الدينية الرئيسة ليس مصدرها الوحي، أو حتى نتاج ظروف فكرية وحضارية أصيلة في المنطقة العربية، بل هو اقتباس وانتحال أو حتى هرطقة يهودية ونصرانية كان سببها محاولة نبيًّ الإسلام التشبُّه بأهل الكتاب أو تقاليدهم، أو على الأقل استمالتهم له في بداية دعوته، وقد وجد الاستشراقُ في ذلك التشابُه بين القَصص

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (٢/١). (حوار منشور).

القرآني وبعض قصص العَهدين القديم والجديد أفضلَ دليل وذريعة للتَّدليل على هذه الفرضية القائلة بأنَّ القرآن ما هو إلا تَلفيق من العهدين القديم والجديد(١).

وهذا ما تكشف عنه الدِّراساتُ الاستشراقية الإسرائيلية المعاصرة، كامتداد طبيعيِّ للدراسات اليهودية عامّةً، وما سبقَها من الدِّراسات الاستشراقية الغربية التي نحّت هذا المنحى. لكنَّ الأمر يَعود من جديد في سياق الاستشراق الإسرائيلي تَحقيقًا لأهداف أكثر من كونها دينية، وهي أسباب سياسية مَعنيّةٌ بمحاولة تحقيق الوجود والشرعية على الأراضي المغتصبة. إنَّهِم يَعمدون إلى القول بأنَّ البيئة المحيطة بالنَّبي الكريم كانت ذات تأثير عليه وعلى ما وردَ في القرآن الكريم، بحُجّة أن بعضًا من القصص القرآني أخـذه النبيُّ الكريم من الوفود التي كانـت تأتى للحج إلى الكعبة قبل الإسلام، كما يَعمدون إلى الحكم على كلِّ قصة وردت في القرآن بأنَّها مأخوذة من بعض البيئات العربية، التي كانَت على دراية بالتَّوراة والإنجيل وما ورد فيهما من قَصص. وهذا المنهج ظهر في أغلب المدارس الاستشراقية القديمة التي اهتمَّت بدراسة القرآن، ويظهر في الاستشراق المعاصر جليًّا، فالاستشراق الإسرائيلي بما يضمُّه من مستشرقين معاصرين -على سبيل المثال- اهتمَّ بهذا المنهج، وإن كان قد مزجَ بينَه وبين منهج

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (٢/١). (حوار منشور).

المقابلة والمطابقة، كما نجده عند أوري روبين وغيره.

هـذا المنهـج نجده في الاستشراق الكلاسيكي القديم، فالمستشرق (هاملتون جب - Hamilton Gibb) في كتابه المذهب المُحمَّديّ أشار إلى شيء من هذا، عندما ردَّ الإسلام في عمومـه إلى الظُّروف المحيطة والعقائدية التي كانت سائدة في تلك المدّة، ذاهبًا إلى أن كلَّ هذا الذي شكَّل شخصية محمد، وكان له تأثيره القويُّ في النصوص القرآنية (۱)، وعلى رأسـها القصص القرآني بالطبع. كذلك نجد هذا المنهج عند المستشرق (جولدتسـهير)، فقد اعتمد على منهج التأثير والتأثُّر في دراساته التي قام وآراء دينيّة عرفها بفضل اتصاله بالعناصر اليهودية والمسيحية التي تأثَّر بها تأثُر عميقًا، والتي رآهـا بأنَّها جديرة بأنْ تُوقِظَ في بنـي وطنه عاطفةً دينية صادقة، وهـذه التَّعاليم التي أخذها عن تلك العناصر الأجنبية كانت في وجدانه ضرورةً لإقرار لون من الحياة في اتِّجاه يريده الله"(۱).

وهـو لا يَقصـد بالتَّعاليم هنا الأوامـرَ فقط -وإنْ كان هـذا غير صحيح البتّـةَ- بل يَقصـد بالتَّعاليم الإسـلامَ ككلِّ بما يَشـمله مـن قَصص قرآني

١ - مستشرق بريطاني (١٨٩٥ - ١٩٧١ م)، له إسهامات عديدة في مجال العقيدة والحضارة والتاريخ الإسلامي.

٢ - انظر: محمد كامل عياد: مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق، ج٤، مج٤٤، ص٤٩٨.
 ٣ - جولدزيهر: العقيدة والشريعة في الإسلام، ص١٢.

وغيره، إذ يُرجِعُ هذا المستشرقُ كلَّ شيء إلى تأثُّر النبيِّ الكريم باليهودية والمسيحية، فكلُّ ما يَنطوي عليه الإسلام إذنْ هو في نظر هذا المستشرق نتيجةٌ التأثُّر بالعقائد السَّماوية السابقة على الإسلام، والإسلام في نظره ليس له من فضل إلا محاكاة وتقليد ما جاء فيها من تعاليم.

إنَّ تطبيق منهج التأثير والتأثر من قبل المستشرقين اليهود المعاصرين، والمستشرقين عامّة على النَّص القرآني - وخاصة موضوع القصص القرآني عليه بعض الملاحظات النَّقدية، وهذا بدوره أدَّى إلى فساد النَّتائج التي تمخَّض عنها؛ لأنَّ المنهج السليم من ناحية التطبيق يأتي بنتائج حقيقية، على حين يأتي الخطأ في تطبيقه بنتائج عكسيّة لا تمتُّ إلى الحقيقة بصلة. وأوَّل هذه الملاحظات أنَّ ه اعتمد في إثبات علاقة التأثير والتأثُّر على مجرَّد التَّشابه الظّاهري بين النصوص المتعلقة بالقصص القرآني دون محاولة فهم المضمون الذي يحتوي عليه، لأنَّ اهتمامَه بالمضمون كان ميكشف الكثير من مواطن الاختلاف بين القصص القرآني مثلاً وغيره من القصص التَّوراتي والإنجيلي. والمستشرقون استخدموا هذا المنهج استخدامًا هامشيًّا، عُني بالقشور دون الجَوهر، وبالشَّكل دونَ المَضمون، ولذا كانت نتائجه كارثية من الناحية العلمية والمنهجية.

وثاني هذه الملاحظات هي المتعلِّقة بجوانب التأثير والتأثُّر، إذ يُثبَت التأثير والتأثُّر، إذ يُثبَت التَّقد الخارجي للنصَّ، وجانب النَّقد الخارجي للنصَّ، وجانب النَّقد الدَّاخلي، والأوَّل يَهتمُّ بالجوِّ المُحيط بالنصِّ من بيئة وغيرها، والثاني مُتعلِّقُ

بمضمون النصِّ وجَوّانيَّته. وفي الجانب الأوَّل كان من المفترض أن يُبينً المستشرقون المراحل أو الحلقات التي مرَّ بها القصصُ حتى وصل إلى سيدنا محمد كما يَزعمون، والنَّظر إليها على أنَّ كلَّ مرحلة أو حلقة تُكمل المرحلة التي قبلها، وكأنَّها جميعًا سلسلة متَّصلة، لكنَّهم لم يفعلوا، وآثروا النَّظر إلى بعض الحلقات المتناثرة منفصلة العُرى، وبنوا عليها منهجَهم في التأثير والتأثُّر.

وفي الجانب الثاني المتعلق بالنّقد الدّاخلي للنصّ، لإثبات علاقة التأثير والتأثّر، لم نجد علاقة تأثّر حقيقيّة للقصص القرآني بنظيره في التّوراة أو الإنجيل، إلا ما يُعدُّ منها مُتوافقًا باعتبار وحدويّة المصدر، بل بالأحرى هناك اختلافات كبيرة بين مضامين نصوص القصص القرآني وبين مضامين نصوص القصص الأنبياء كسيدنا مضامين نصوص القصص الأنبياء كسيدنا آدم ونوح وإبراهيم وموسى وغيرهم من الأنبياء يَجد كمَّ الاختلافات كبيرة جدًّا بصورة يَستطيع أن يَحكم معها القارئ بسهولة أنَّه ليس هناك ما يُسمَّى بالتأثير والتأثُّر الذي زَعمه المستشرقون في القَصص القرآني.

وهذا ما يَظهر عند (أوري روبين) الذي يحاول أنْ يُرجِعَ بعضَ النُّصوص القرآنية، وعلى رأسها النُّصوص المتعلِّقة بالقَصص القرآني إلى مصادر يهودية ومسيحية، كما فعل مثلاً مع الآيات التي تتحدَّث عن بَدْء الخلق، حيث "علَّق روبين على الآية ٣٥ من سورة البقرة ﴿وقُلنا يا آدَمُ اسكُنْ أنتَ وزَوجُكَ الْجَنَّةَ وكُلا منها رَغَدًا حيثُ شِئتُما ولا تَقرَبا هذهِ الشَّجرةَ فتكونا مِن

الظَّالِمِينَ ﴾ برَدِّها إلى قصة الخلق الواردة في سفر التكوين ١٧/١ ....."(١). لكنَّ (روبين) -ومَن سار على دَربه– يتغافل عن شيء مهمٍّ، وهو أنَّ المصدر الإلهي لهذا القَصص واحد، ومن ثُمَّ كان من الطَّبيعي أن يَتشابَهُ في بعض أجزائه بين القرآن والتَّوراة، فهذا دليلٌ على وحدة المُصدر الذي صدرَ منه هذا القَصص، وهو الله تعالى، بل إنَّ هناك شيئًا آخر لم يَتنبَّه إليه روبين -أو لعلَّه تعمَّد تغافُله- وهو أنَّ القَصص القرآني مختلفٌ في كثير من جُزئيّاته مع القَصص التَّوراتي أو غيره، بدليل قصّة بَدء الخلق ذاتها التي يردُّها روبين إلى سفر التكوين، فهناك اختلافاتٌ كثيرة بين الرِّوايتَين: اليهودية والإسلامية، منها الاختلاف في خَلْق حواء هل بعدَ دخولها الجنة أم قبل دخولها الجنة؟ الرَّأي الأول يقول به سفر التكوين/ ٢، على حين أنَّ القرآن يُؤكِّد على خَلقها قبلَ دخول آدَمَ الجنَّة لقوله تعالى: ﴿وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ... ﴿ [البقرة: ٣٥]، وفيما يتعلَّق بقضية سبب الأكل من الشجرة، والخروج من الجنة، فإنَّ هناك اختلافًا أيضًا، فإنَّ سفر التكوين/ ٣ يُشير إلى أنَّ الحيّة هي التي أغوَت حوّاءَ للأكل من الشجرة، وحواءُ هي التي أغوَت آدم، فخرجا من الجنة، في حين يُرجعُ القُرآنُ ذلك إلى غواية الشيطان، لقول الله تعالى: ﴿فَوَسْوَسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلَّكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لاَ يَبْلَى ¤ فَأَكَلاَ مِنْهَا فَبَدَتْ

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (٢/١). (حوار منشور)، ص٥.

لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجُنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى ﴾ [طه: ١٢٠، ١٢٠]، وهذا يَعني أنَّ القرآن لا يُلقي باللَّوم على حوّاء كما جاء في التَّوراة، وإنمَّا يُلقي باللَّوم على آدَمَ عليه السلام.

قصة الخلق التي تعلّل بها روبين لإثبات اقتباس القرآن من التوراة في سفر التكوين خاصة هي التي تقضي على محاولته أو فرضيته هذه من الأساس، ذلك أنَّ كمية الاختلاف في التفاصيل بين الرِّوايتينِ تَنسف رأي روبين من أساسه، نعم إنَّ القرآن والتَّوراة يَشتركان في أنَّ الخَلقَ استغرقَ ستّة أيّام، لكن الاختلاف يَكمن في أنَّ التَّوراة تزعم أن الله تعالى –وحاشاه استراح في اليوم السابع كما جاء في سفر التكوين من الإصحاحين الثاني والثالث، على حين يَنفي القرآن أن يكون الله تعالى قد استراح أو مسَّه تعبُّ والثالث، على حين يَنفي القرآن أن يكون الله تعالى قد استراح أو مسَّه تعبُّ أو نَصَبُّ، بدليل قوله تعالى: ﴿... لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ... [البقرة: سِتَةً أَيّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبِ ﴿ [ق: ٣٨].

ومن خلال هذا الاختلاف الجوهريِّ يَتبينَ لنا أنَّ هناك روايةً لا تُنزُه الإله، وهي الرواية التوراتية، ورواية تُنزِّه اللهَ تعالى عن التشبُّه بالبشر، فتنفي عنه فعلَ الرَّاحة أو الاستراحة، وهي الرِّواية القرآنية، ألا يُثبِتُ هذا التَّنزيهُ أنَّ القَصصَ القرآنييَّ لا يَقتبس من القَصص التوراتي؟! وهلَ جاء سيدنا محمّدُ بهذا التَّنزيه من عنده؟ أم هو من لَدُنْ حكيم خبير؟ ومن جانب آخر فإنَّ هذا التَّنزيه الذي تقوم عليه الرِّواية القرآنية يَنبغي أن يُتَّخَذَ دليلاً على استقلاليّتها التَّنزيه الذي تقوم عليه الرِّواية القرآنية يَنبغي أن يُتَّخَذَ دليلاً على استقلاليّتها

عن الاقتباس من الرِّواية التوراتية، وهنا نتساءل ألم ْ يكن الأجدى بروبين وغيره أن يَتنبَّه إلى هذا الاختلاف الجوهري؟ ولو كان ممَّن يَحفظون للعلم هيبتَ وللأديان قيمتَها لاتَّجه بكلِّيته إلى التَّنزيه الذي جاءت به الرِّواية القرآنية، إلا أنَّه لم يفعل، وارتضى لأيديولوجيته أن تقودَه وتُسيرِّه.

ومن شمّ يُعدُّ (أوري روبين) من أبرز المستشرقين اليهود المعاصرين الذين ركَّزوا على قضية التأثير اليَهودي والمسيحي في القَصص القرآني، محاولاً التأثير في القارئ وتوجيهه إلى فرضية خاطئة تزعم أن النصَّ القرآني إنتاجٌ بشري، أخذه النبيُّ محمد من الكتب السماوية السابقة، ففي كتابه "بين الكتاب المُقدَّس والقرآن" يُركِّز على هذه القَضيّة تَحديدًا، مُتنقًّلاً بين السُّور القرآنية، محاولاً البحث عمّا يَشفع لأفكاره. فهو يتطرَّق إلى أجزاء من قصة سيدنا موسى، محاولاً التأكيد على هذا التأثير، فهو يقول مثلاً: "إنَّ الآيات من ٢٦: ٢٦ من سورة المائدة تستند إلى قضية الجواسيس التي عرضها الكتابُ المقدَّس، ففي النسخة الكتابية –عند عودة الجواسيس الذين أرسلهم موسى إلى أرض كنعان، مع تقرير عن الجبابرة في أرض كنعان ") عققد بنو إسرائيل قلبَهم ويأبون دخولَ هذه الأرض، ويُعبرون

١ - ومن الباحثين الغربيين من يرى أن أرض كنعان سماها القرآن الأرض المقدَّسة،
 وهذا التعبير -في رأيه- اقتباس من اليهود أو المسيحيين، تأكيدًا للمَنزع الاستشراقي
 الذي يميل كلية إلى تقليد القرآن ومحاكاته للتوراة، انظر:

E. M Wherry, M.A: The Quran Comprising Sal's Translation and Preliminary Discourse, pp 239.

عن رغبتهم في العَودة إلى مصر، فكان عقابُهم الهلاك في البرِّيّة، والتِّيه لمدة أربعين سنة"(١).

ولا يَظهر هذا المنهج عند (أوري روبين) فقط كممثل للاستشراق اليهودي المعاصر في صورته الإسرائيلية، ولكن يوجد هذا المنهج -كما يُؤكِّد بعضُ الدّارسين - عند المستشرق الإسرائيلي (شالوم زاوي) في كتابه "مصادر يهودية في القرآن" حيثُ استخدم (زاوي) هذا المنهج في هذا الكتاب في جانبين (۱۰):

۱. تأثير وتأثُّر معنوي يتعلَّق بالظَّواهر والأفكار والمُعتقدات: ومن أبرز أمثلته ما ذكره في مقدمة كتابه أنَّ محمدًا اقتبس من العَهد القديم والترُّاث الإسرائيلي نصيبَ الأسد من أفكاره، ووجد مصدر اقتباسه من الشرائع والقوانين التَّوراتية التي تأثَّر بها جدًّا، مضيفًا أنه من المحتمل أن يكون ناسخو كتاب القرآن هم من اليهود والمسيحيين الذين اعتنقوا الإسلام، وكان فكرُهم مستمدًّا من التّلمود والعهدين القديم والجديد وفكر آباء الكنيسة. وضرب

1 - Rubin: Between Bible and Qur'an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, P. 61.

https://tafsir.net/article/5198/ktab-msadr-yhwdyt-balqr-aan-llmstshrq-shalwm-zawy-ard-wtqwym

٢ - أحمد البهنسي، كتاب مصادر يهودية بالقرآن للمستشرق شالوم زاوي، عرض وتقويم على الرابط التالى:

(زاوي) مشالًا لهذا التأثُّر القرآني بالعَهد القديم بعناوين السُّور القرآنية التي أشار إلى أنَّها مأخوذة من أوَّل كلمة بالسُّورة تأثُّرًا بمنهج العهد القديم في ذلك.

٢. تأثير وتأثر لفظي: فقد رد زاوي عددًا من الألفاظ القرآنية
 إلى ألفاظ عبرية، ولا سيّما الوارد منها في العهد القديم، ومن أمثلة ذلك رَدُّه لفظة: {سكينة} القرآنية إلى لفظة (שכינה) العبرية.

لكن يُؤخَذ على (زاوي) أنَّه لا يأخذ في الاعتبار - كغيره من المستشرقين - أربعة عوامل مُهمّة، وهي: - العامل الفَضائي (المكاني) - العامل اللُّغوي والثقافي - العامل الزَّمني - عامل الأعاجم الذين اعتنقوا الإسلام. إِذْ إِنَّ من الطبيعي أَن تَحدُثَ عمليّة التأثير والتأثُّر، غير أَنَّ العوامل الثلاثة الأولى تعمل لصالح التأثير من جانب الإسلام في غيره، والعامل الأخير وحدّه يَطرح إمكانية تأثُّر الإسلام بغيره (١).

و (شالوم زاوي) هنا يُغفِلُ أو يَتغافل ك (أوري روبين) عن وحدويّة المَصدر الذي صدرت عنه التَّوراة والقرآن، إذ لو كان مُدركًا لهذه الحقيقة لَعلم أنَّ ما بينهما من تشابُهات في بعض الرِّوايات إنمَّا مردُّه لَهذه الوحدوية.

١ - أحمد البهنسي، كتاب مصادر يهودية بالقرآن للمستشرق شالوم زاوي، عرض وتقويم على الرابط التالى:

https://tafsir.net/article/5198/ktab-msadr-yhwdyt-balqr-aan-llmstshrq-shalwm-zawy-ard-wtqwym

## ثالثًا: نقد منهج المقابلة والمطابقة

وهو من المناهج الأكثر شيوعًا في الاستشراق بنوعيه: القديم والمعاصر، وقد أشرنا إلى شيء من هذا المنهج في الاستشراق الإسرائيلي، خاصّةً عند (أوري روبين) وغيره من مُتصدِّري الاستشراق الإسرائيلي، وهذا المنهج يقوم على مقابلة النُّصوص بعضها ببعض، ومحاولة مطابقتها؛ لينتهوا منها إلى القول بوجود تَطابق بينَ النُّصوص القرآنية والنُّصوص التَّوراتية إذا كان المستشرق يهوديًّا.

ولا يَخلو هذا المنهج أيضًا من تعصُّب أصحابه، لأنَّهم في الوقت الذي يُطبِّقون فيه هذا المنهج تجدهُم قاصدينَ إثباتَ وجود تطابُق بينَ النصِّ القُرآني وغيره من النُّصوص في الكتب السابقة، ولمجرَّد وجود تشابُه هنا أو هناك يَحكمون على الفور باقتباس القرآن من الكتب السابقة عليه.

وهـذا المنهج يقوم بالأساس على مقابلة النُّصوص والمقارنة بينها، محاولاً تحليل هذه النُّصوص إلى مكوِّناتها الرَّيَسة وإرجاعها إلى مصادر أخرى في المرحلة السّابقة عليها، "ويكمن الخطأ في هذا المنهج من جرّاء فرضية علمية رسخَت في ذهن المُستشرقين طبقًا لأحكام مسبقة، مفادها أنَّ هذه النصوص القرآنية التي يكرسونها ليست إلا صورةً لما وردَ هنا وهناك قبل بعثة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، فكلَّما تطابقَت ملامحُ نصِّ قرآني مع نصِّ سابق سارعوا بردِّ ذلك إلى ثقافة الرَّسول التاريخية، وإلى اطلّلاعه على ما جاء في الكتب السابقة، أما حينَ يُوجَدُ اختلافُ فلا يَردُّونَ

ذلك إلى ما حلَّ بنصوصهم من تغيير وتبديل وتحريف، وإنَّما يُلصِقُون تهمةَ التَّحريف والتَّبديل بالإسلام ذاته"(١).

وإلى هذا المنهج نستطيع أنْ نُرجِع أغلبَ القضايا التي أثاروها عن النصِّ القرآني، سواء ما يتعلَّق منها بقضيَّة الاقتباس أو التَّشابه أو دَعوى أسطورة القَصص القرآني، وهذا فيه من المُغالطة الكثيرُ.

إنَّ الاستشراق الإسرائيلي المعاصر يَسير على هذا المنهج في المقابلة والمطابقة تَحقيقًا لأمرين في ظنِّي: أمر دينيّ وأمر سياسيّ، أما الأمر الدِّيني فمُحاوَلة الزَّعم بأنَّ القَصص القرآني مأخوذ من القَصص اليهودي، حتى يكسبوا لأنفسهم مصدريّة دينيّة تُحقِّق لهم زعامتَهم السامية المزعومة، وأما الأمر السياسي، فليس بصورة مباشرة، ولكن من محاولة التأكيد على وجود تبادُل ثقافي يتَّخذونَه كأرضية لتَحقيق هدفهم في تعاوُن سياسيً يُحقِّق لكيانهم الشَّرعية المفقودة.

وهذا المنهج -مع بعض الاختلافات في الغايات والأهداف- هو ما يمُكِنُ ردُّهُ إلى بعض زعماء الاستشراق القديم، الذين استخدموا هذا المنهج في ردِّ القصص القرآني إلى مصادر يهودية أو نصرانية، لكنَّ الكلَّ في رأينا كان مصيرُه الفشلَ لضعف الحُجّة التي استند إليها، وللعوار الواضح في تطبيق المنهج. ف (بلاشير) في كتابه "معضلة محمد" عمد إلى الحديث

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص٤٢.

عن القصص القرآني وفق هذا المنهج، بل لقد ظهر في كتابه مدحٌ لأولئك المستشرقين الذين انتهجوا هذا المنهج، وعمدوا إلى محاولة إيجاد تشابُه بين القصص القرآني والقصص الكتابي (۱). ومن ثَمَّ فلا مفرَّ من القول بأنَّ هذا المنهج مُتغلغلٌ في الذات الاستشراقية منذ بدء الاستشراق ذاته، بل لا مفرَّ من القول إنَّها كانت محاولات باءت بالفشل الذَّريع؛ نتيجة ما قامت عليه من أخطاء منهجية وروح تعصُّبية واضحة.

هـذا المنهج، منهج المقابلة والمطابقة، المقابلة فيه انتقائية، والمُطابقة فيه معدومة، حيث إنَّ المستشرقين يَعمدون وهم بصدد القَصص القرآني مشلاً إلى مقابلة بعض أجزاء القصة القرآنية -وليس كل القصة - لتشابُهها مع غيرها من أجزاء القصص التوراتي، مُعرِضين عن أجزائها الأخرى التي تبينُ مظاهر الخلاف بينها وبين هذا القصص، ثمَّ يَبنون عليها نتيجةً فاسدة مُؤدّاها أن القصص هنا وهناك مُتطابق، ومن هنا فهي مُقابَلة انتقائية تَعمد إلى تحقيق الأحكام المسبقة والفَرضيات العقدية التي تحكَّمت بأذهان المستشرقين، فالمستشرقون تَقودهم الأحكام المتُغلغلة في ذهنياتهم إلى انتقاء ما يُثبِتُ -من وجهة نظرهم- توجُّهاتِهم وأيديولوجياتهم العقدية.

إنَّ المقابلة التي كان يَصطنعها المستشرقون اليهود حول القصص القرآني كانت تَعمد أيضًا إلى الإعلاء من شأن القَصص التَّوراتي والحطِّ من قدر

١ - بلاشير: القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، ص٥٦.

أمّا التطابُق الذي حاول هؤلاء المستشرقون إيجادَه فلم يَحدث إلا في أذهانهم؛ لأنّ المطابقة تُبني على المقابلة، وبما أن المقابلة كانت منقوصة، فإن المطابقة من غير المتوقع عقلاً أن تَحدث. فالمطابقة تَقتضي أن يُطابِق الشّيءُ الشّيءُ الشيّء بالكلِّية، وهذا ما لا يمُكن أن نجده في القَصص القرآني؛ لأن هذا القصص يَختلف كثيراً عن القَصص في التَّوراة، فضلاً عن أنّ هذا القصص يَحمل في طيّاته أصولاً عقدية تختلف بالكلِّية عن الأصول العقدية في التَّوراة، وهذا من أهمِّ الأدلة على أن القصص القرآني يَختلف في الكثير من تفاصيله ومضامينه عن القصص هنا وهناك، فقد جاء القصص القرآني مُصحِّحًا -في نظري - لكلِّ ما جاء في القصص الكتابيِّ من أخطاء عقدية وتاريخية، وهذا أمرٌ يَقضي على فرضية المطابقة من جذورها.

إِنَّ المستشرق اليَهودي المعاصر (أوري روبين) حاول تطبيق هذا المنهج هنا، فهو يتحدَّث مثلاً عن قول الله -تعالى-: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاء وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ٣ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتي كَتَبَ

اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ٣ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا كَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا كَنْ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ دَاخِلُونَ ٣ قَالَ رَجُلاَنِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ٣ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَدًا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلاَ إِنَّا هَاهُنَا قَالِدُ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَقَالِلاً إِنَّا هَاهُنَا قَالِدُ وَيَ اللّهُ فَوْمِ الْفُونُ فِي الأَرْضِ الْفَوْمِ الْفَاسِقِينَ ٣ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ فَلاَ تَوْمِ الْفَاسِقِينَ ٣ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴿ اللهَائِدة: ٢٠-٢١].

وهو يَعمد إلى التأثير على القارئ الغربيّ، خاصةً بالزَّعم أنَّ القرآن يسير على نهج الكتاب المقدَّس في القَصص القرآني، وأنَّه يقتبس هذا القَصص منه، ومن ثَمَّ يحاول أن يصل به إلى نتيجة يَرضاها، وهي أنَّ القرآن مأخوذ من الكتب السابقة عليه، ومن ثَمَّ فلا إسلامَ حقيقيٌّ ولا دينَ اسمُه الإسلام؛ لأنَّه حسب ظنّه مُتتَجُّ بشريُّ. فلماذا إذنْ يَنتقد كلَّ رأي يكشف عن هذا التوجُّه اليَهودي منذ القدم؟! فهو يقول: "إنَّ وجهة النَّظر القائمة على أنَّ الزَّنَادقة نماذجُ انشقاق يَهودية ومسيحية لا تَعكس فقط التَّفسير القرآني، ولكنَّها تَعكس اللَّين اللَّين" اللَّين قلماذا إذن يَنتقد وجهة النَّظر هذه، وما الذي قدَّمه اليَهود للإسلام منذ ظهور فلماذا إذن يَنتقد وجهة النَّظر هذه، وما الذي قدَّمه اليَهود للإسلام منذ ظهور

<sup>1 -</sup> Rubin: Between Bible and Qur'an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, P. 61.

الإسلام حتى يُغيرِّ المُسلمون هذه النَّظرة؟! أليسَت توجُّهات (روبين) نفسه وأفكاره تَسير في الاتِّجاه ذاته؟! فكيف يَنتقد هذه النَّظرة؟! إنَّه وغيره إن أرادوا أن يُغيرِّ المسلمون هذه النَّظرة عليهم هم أولاً أن يُغيرِّ وا من نظرتهم للإسلام وللنبيِّ الكريم، أما أن يَطلبوا تغيير تلك النَّظرة في الوقت الذين يُصورِّون سيدنا محمدًا في صورة السّارق الذي سرق القصص القرآني من التَّوراة، فذلك يمُثِّل منطقًا مُعوجًّا وعقلية مريضة.

ولكن إذا كان (روبين) يَزعم باقتباس القرآن من التَّوراة، مُستدلًا أيضًا بقصة سيدنا موسى هنا، فلماذا يحاول إظهارَ التَّشابُه في هذه القصة دون أن يُشير إلى الاختلافات الجوهرية، والتي تحكم بمصداقية على استقلالية القَصص القرآني عن القَصص التَّوراتي في هذه التفاصيل، التي تَحكم بدورها على مصدريته الإلهية؛ إذ يَستحيل على البشر أن يَصلوا إلى هذه التفاصيل دون عَون إلهي.

هـذا من جانب، ومن جانب آخر فإن القَصص في التَّوراة احتوى العديد من الأخطاء على صعيد الحقائق العاريخية وعلى صعيد الحقائق العلمية، فإذا كان القرآن يقتبس من اليهودية، فلماذا ضرب صفحًا عن الخطأ منها، ولم يَنقلُه عنها، إلا إذا كان كتابًا من لدن الله تعالى؟(١)

ومن جانب آخر فإنَّ اختلاف الرِّواية بين التَّوراة والقرآن ليَحكم للقرآن بالمِصداقية، فالرَّاوي في قصة سيِّدنا موسى في القرآن هو الله تعالى، في

١ - انظر: موريس بوكاي: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ص٥٦.

حين أن راوي القصة في التَّوراة شخصٌ ما جاء بعدَ وفاة سيدنا موسى، وهذا ما كان يَجب أن يُوجِّه (روبين) ناظريه إليه، فنحن أمام قصص إلهي في القرآن في مقابل القَصص التوراتي الذي تمَّ التدخُّل البشري فيه؛ حيث كُتب بعد سيدنا موسى. إنَّ الخطاب الإلهي في القرآن يَحكم بمصدرية القَصص القرآني، فالله تعالى يقول: ﴿وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الأَمْرَ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴿ [القصص: 3٤]، وقوله إلى مُوسَى الأَمْرَ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴿ [القصص: 3٤]، وقوله الله عَالى عَلَيْهِمُ الْعُمْرُ وَمَا كُنْتَ ثَاوِيًا في أَهْلِ عَلَيْهِمُ الْعُمْرُ وَمَا كُنْتَ ثَاوِيًا في أَهْلِ مَدْيَنَ تَتُلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسلينَ ﴾ [القصص: ٥٤]، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَا كُنْتَ بَجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ لِثُنْذِرَ قَوْمًا مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرِ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [القصص: ٢٤].

هذه الآيات وغيرها كثير تحكم بأنَّ المتُحدِّثَ هنا هو الله تعالى، في دليل واضح على مصدرية هذا القصص الإلهي، في حين نجد أنَّ قصة سيدنا موسى في التَّوراة تَحكم بأنَّ الرّاوي شخصٌ جاء بعد سيدنا موسى بفترة طويلة، قيل إنها أربعة قرون (١١)، فعَن أيِّ شيء يتحدَّث (روبين)؟!! لو كان مُنصِفًا حقًّا لَتناول ذلك أو وضعَه في اعتباره، وهو بصدد مقارنته بين القَصص القرآني والقصص التَّوراتي؟ ومن جانب آخر فإنَّ التَّوراة الحالية

١ - انظر: محمد على البار: الله جل جلاله والأنبياء في التوراة والعهد القديم دراسة مقارنة، ص ١٩٠.

أكبرُ حجمًا من تلك التي كانت على عهد سيدنا موسى، إذ كانت مُجرَّدَ أناشيد ووصايا عشر، ونبوءات يعقوب وموسى (١)، فكيف زاد حجمُ التَّوراة بهذه الصورة التي تمُثِّل أضعاف أضعاف ما كانت عليه أيام سيدنا موسى؟ ألا يَحكم ذلك ببشرية التَّوراة وقصصها التَّوراتي؛ نتيجة ما دخل عليها وعليه من إضافات بشرية أخلَّت بالأصل؟!

ومن جانب آخر، فقد سبق (أوري روبين) في ذلك المستشرقُ (إبراهام جايجر) (٢)؛ حيث كتب كتابًا أسماه: "ما الذي اقتبسه محمَّدٌ من اليهودية؟"، محاولًا السَّير في دراسته وفقَ منهج المقابلة والمطابقة، لكي يبحث في تأثير القصص التَّوراتي في القصص القرآني. وهنا تكمن الإشكالية، إذ إنَّنا نعتقد أن الاستشراق اليهودي الذي يمُثِّله (جايجر) وغيره كان له تأثير كبير في الاستشراق اليهودي الذي يمُثِّله (جايجر) وغيره كان له تأثير كبير في الاستشراق اليهودي الذي يمُثِّله (جايجر) وغيره كان له تأثير كبير في الاستشراق اليهودي المعاصر، فكلُّهم يبدأ وهو يضع في ذهنه قاعدة مُترسِّخةً قوامُها أنَّ ما جاء في القرآن إنْ هو إلا اقتباس من العَهد القديم، وهذا يَتنافى مع المنهج العلمي. إنَّ الإشكالية تكمن في أن بعض المستشرقين لديهم قناعات راسخة وفروض مُتعسِّفة، واعتقادات شبه يقينية أنَّ الإسلام نسخةٌ مُكرَّرة من الديانات السابقة، وأنَّ الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) اقتبسَ أغلبَ الديانات السابقة، وأنَّ الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) اقتبسَ أغلبَ

١ - انظر: إبراهيم أحمد الديبو: ابن حزم الأندلسي رائد الدراسات النقدية للتوراة، ص٤٦٣.
 ٢ - مستشرق يهودي ألماني، من ممثلي الاستشراق القديم، (١٨١٠م - ١٨٧٤)،
 اهتم بالتشابه الموجود بين القرآن والكتب المقدسة عند اليهود.

مبادئه وتعاليمه من الكتب المُقدَّسة، ومن ثَمَّ فإنَّ المستشرق اليهودي يهرع لكي يَعقد مقارنةً ظالمة بين نصوص التَّوراة وآيات القرآن الكريم، ويظلّ يُنقِّب عن أوجه النَّظائر بين كتابه والقرآن والقَصص الوارد فيهما، ثم يُصبح محمَّدٌ قصرًا مُستمِدًّا هذه المَعارف من التوراة (١٠).

وهذا الموقف نجده عن (جايجر) بصفته واحدًا من مُمثّلي الاستشراق اليهودي عامّة، والقديم خاصة، فقضية عدم الإنصاف في ربطهم بين الآيات القرآنية ونصوص التّوراة واضحة بشدة، فما أكثر ألوان التعسّف التي يتّخذونها منهجًا في هذا الرّبط! فمنهجهم واحد -وطريقتُهم أيضًا واحدة يقوم على تتبّع الألفاظ والآيات ثم يَعمدون إلى مناهج تحليلية ومقارنة تستند إلى منهج إسقاطي واضح، ومن ثَمَّ تَنتهي النّتائج المستخلصة إلى نتائج أبعد ما تكون عن الإنصاف، بحيث يظهر عليها مجافاة الحقيقة تمامًا، وإن تزيّت بزيً علمي. ف (جايجر) على سبيل المثال يظلُّ يَبحث ويُنقِّب عن الأشباه والنظائر لعقد مقارنة مهما كانت غرابةُ هذه المقارنة، فضلاً عن أنّه لم يعتمد في هذه المقارنة إلا على المصادر العبرية التي يَرجعُ تاريخها إلى ما قبل البعثة المحمدية، ولا شكَّ أنَّ هذا المنهج مُبتسر ويُخالف أُسسَ المنهج العلمي (٢٠).

١ - محمد عبد الرحيم الزيني: الاستشراق اليهودي، ص ٣٦.

٢ - محمد عبد الرحيم الزيني، الاستشراق اليهودي، رؤية موضوعية، ص ٣٦.

ولو كان كلام (جايجر) وغيره من حاملي فرضية اقتباس القصص القرآني من التَّوراة، سواء في الاستشراق القديم من أمثال (نولدكه - Nöldeke) و (جولدتسهير) وغيرهما، أو في الاستشراق المعاصر من أمثال (شالوم زاوي) و (جاك بيرك - Jacques Berque) و (وليام فيدرر - William زاوي) و غيرهم، صحيحًا لَوجب على سيدنا محمد أن يكون مُلمًّا باللغة العبرية فضلًا عن السريانية واليونانية، أو كما يَرى أحد الباحثين لَوجب أن يكون عنده مكتبةٌ ضخمة تحوي آلاف المراجع والكتب الخاصة بالتلمود والأناجيل الأربعة والمجامع الكنسية واختلافات المذاهب المسيحية ومؤلَّفات فلاسفة اليونان وأدبائها(۱).

وفي السِّياق ذاته يَسير المستشرق الألماني (هاينريش شباير - Heinrich) (٢) -وهو مستشرق يهودي أيضًا - كتبَ كتابًا أسماه: قصص أهل الكتاب في القرآن (٣)، كذلك المستشرق اليهودي (إبراهام كاتش - Abraham Katsh) صاحب كتاب يالمعاصر (شالوم زاوي) (٤) الذي كان مُتأثِّرًا بـ (إبراهام كاتش) باعترافه في أنَّ هناك خاخامات مُثقَّفين أثَّروا في محمد الذي تهوَّد تقريبًا

١ - انظر: عبد الرحمن بدوي: دفاع عن محمد ضد منتقديه، ص٢٤.

٢ - مستشرق ألماني (١٨٩٧ - ١٩٣٥م)، أستاذ في الدين المقارن.

٣ - انظر: هاينريش شباير: قصص أهل الكتاب في القرآن.

٤ - مستشرق يهودي من أصل جزائري (١٩١٦ – ٢٠٠٩م).

من وجهة نظره (١). بل إنَّه يَزعم بأنَّ المعارف التي اكتسبها النبيُّ محمد استقاها من أقوال اليهود والنصارى ووثائقهم الموجودة في معابدهم بالحجاز واليمن والحبشة (٢).

ولا نشك في أن ما يقوله (زاوي) وغيره من المستشرقين المعاصرين الذين يمُثّلون الاستشراق المعاصر أو الاستشراق الجديد ليس أكثر من ترديد لأقول السابقين من أمثال (إبراهام كاتش) و (جولدتسهير) و (جايجر - Geiger) وغيرهما ممَّن قالوا بهذه الآراء التي لا تستند إلى دليل يَنقع غلَّة كما يُقال.

ولا غرابة في أقوالهم هذه سواء أكانوا معاصرين أم كلاسيكيين، فقد أنبأنا القرآنُ منذ نزوله بكلِّ هذه الأباطيل التي يَعمدون إليها بعقولهم القاصرة منذ ١٤٤٦عامًا، وأنَّ المُعارضين والمُناوئين افتروا على النبي محمد (صلى الله عليه وآله سلم) الفرية ذاتها. يقول الله -تعالى-: ﴿وَلَقَدْ نَعْلَمُ وَهَذَا أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَذَا

١ - شالوم زاوي: مصادر يهودية في القرآن (بالعبرية)، ص ١٣ نقالًا عن: محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص ١٢١. & انظر: أحمد البهنسي: "كتاب مصادر يهودية في القرآن للمستشرق شالوم زاوي - عرض وتقديم"، ص. ١٤ وما بعدها.

٢ - شالوم زاوي: مصادر يهودية في القرآن (بالعبرية)، ص٣١. نقلاً عن: محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص ١٢١.

لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينِ النحل: ١٠٣]. ويقول -تعالى-: ﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِى تُمْلَى عَلَيْهِ بُحْرَةً وَأَصِيلا ﴾ [الفرقان: ٥]. فالفرية قديمة، والمستشرقون القُدامي والمعاصرون ليسوا أكثر من مُجرَّد مُقلِّدينَ ومُحاكينَ لصانعي الشُّبَه القديمة بدليل ما ذكره القرآنُ. وهذا يقودنا إلى قضية بالغة الأهمية، وهي أنَّ هؤلاء القوم يُعيدون تقديم الشُّبَه القديمة التي ظهرت في صدر الدَّعوة الإسلامية، ولكن بزيِّ جديد، ومن وراء ستار الحَداثة والتقدُّمية، لكنَّ المتأمِّلَ فيها يَجدها يَعلوها الصَّدأُ، لظهورها على الساحة منذ أربعة عشر قرنًا وأكثر من الزَّمان.

وما ذهب إليه (شالوم زاوي) هنا وأختُه في الاستشراق (حافا لزروس يافا - Hava Lazarus-Yafeh) سبقهما إليه باعتراف (زاوي) عددٌ من المستشرقين هم: (جولدزيهر) و (إبراهام كاتش)، كما ردَّدَه آخرون مثل: المستشرقين هم: (جولدزيهر) و (إبراهام كاتش)، كما ردَّدَه آخرون مثل: (جوستاف لوبون - Gustave Le Bon) و (ريتشارد بل - Kazimirski) و (إبراهام و (جورج سيل - Kazimirski) و (كاسميرسكي - Kazimirski) و (إبراهام جايجر - عناوين تُفيد ما خايجر - Abraham Geiger)، وهناك كتبٌ كاملة تَحمل عناوين تُفيد ما ذهب إليه المستشرقون الإسرائيليون؛ إذ نجد الزَّعم بأخذ محمد (صلى الله عليه وآله سلم) لدينه من اليهود واضحًا في عناوين الكتب والأبحاث (۱۰)، ومن هذه الكتب التي استقى الاستشراقُ المعاصر منها شُبهاته -فيما

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص١٢٢.

أظنُّ- وهي تُمثِّل الاستشراقَ القديم وهي(١):

■ الراهب بحيرا والقرآن، كراديغوا، سنة ١٨٩٨م.

■ السامريون في القرآن، جوزيف هاليفي، سنة ١٩٠٨م.

■ عيسى في القرآن، جروهمان، ١٩١٤م.

■ القرآن.. الإنجيل المحمدي، سترستين، ١٩١٨م.

■ الإسرائيليات في القرآن يوشع فنكل، ١٩٣٢.

■ عناصر نصرانية في القرآن، أزنير، ١٩٣٥م.

■ القصص الكتابي في القرآن، شباير، ١٩٣٩م.

■ النصرانية واليهودية في القرآن، برمشتارك، ١٩٥٣م.

وهنا يُرجِع كلُّ مستشرق منهم القصص القرآني إلى الكتاب المقدَّس، دون أن يُبين كيفيّة الاختلافات في الجانبين؛ ذلك أنَّ الكتاب المقدَّس تناولَ هذا القصص بأسلوب ومعالجة وحقائق تختلف عمّا عليه الحالُ في القرآن، فليس المهمُّ الزَّعمَ بأنَّ هناك اقتباسًا لمجرد وُرود القصة هنا وهناك، ولكنَّ المهمَّ هو كيف تناول القرآن هذه القصص وكيف تناولها الكتابُ المقدَّس؟ ما الاختلافات الجوهرية هنا وهناك؟ وما صحّةُ القصص بالمقابلة بالمعارف العلمية المعرفية والتاريخية الثابتة؟ ولنضرب

١ - انظر: محمد عبد الله الشرقاوي: الاستشراق والغارة على الفكر الإسلامي،
 ص.ص. ٣٥-٣٥.

مثالاً بسيطًا بقصتي سيدنا نوح وسيدنا لوط في الكتاب المقدّس وفي القرآن الكريم، فالأوَّل يُظهِرُهما في صورة مُزرية يَشربان الخمرَ إلى السُّكر، ويَرضيان الفاحشة في أهل بيتهما، أما الثاني فيُظهِرُهما في صورة نبيّن مُكرَّمينِ اصطفاهما الله -تعالى- لرسالته، لما فيهما من شروط النبوة، وأهمُّها الأصل الطَّيّب والأخلاق والنَّخوة والرُّجولة الحَقّة، أفترى هل أنصف الكتاب المقدَّسُ هذين النَّبيّنِ؟ أم تُرى أنَّ القرآن أهانهما؟ وقسْ على ذلك القصص القرآني الذي لا يتعارض مع الطبيعة الدِّينية للأنبياء، كما أنَّه لا يتعارض مع المعارف التاريخية في المراحل التاريخية التي تَدور أحداث هذا القصص فيها.

أي إنَّ الاستشراق اليهودي المعاصر -سَيراً على درب سابقه- يُحاول بشتّى الطُّرق أن يجعل القَصصَ القرآني مُقتبَسًا من الديانات السابقة، ولَيتَه وقَفَ عند حدود الكُتب السَّماوية: التَّوراة والإنجيل لِيُدلِّلَ على فكرته المزعومة، لكنَّه يُؤثِرُ أن يُقحِم كتبًا بشرية لكهنة ورهبان في القضية، فيدَّعي أن هذا القصص مُقتبسُّ منها. وهذا ما تتمحور حوله دراسات المستشرق الإسرائيلي (أوري روبين).

إنَّ قِصصَ آدم ونوح وإبراهيم وإسحاق وإسماعيل ويعقوب ويوسف وداود وسليمان وعيسى وهود وصالح لها وجودُها في الديانة اليَهودية، كما هو الحال في الإسلام، ولكنْ هل وجودُها هنا كوجودها هناك؟ بالطَّبع الأمرُ مختلف جدًّا، فهل صورة هذا القَصص في القرآن كصورة القَصص في التَّوراة؟ بالطَّبع لا أيضًا، فلماذا الإصرارُ إذنْ على ردِّ هذا القَصص إلى الديانة اليهودية؟

هـذا الأمر يتجلَّى في أنَّ بعض القَصص القرآني أو حتى بعض التَّفاصيل الواردة فيه -لا سيَّما قصص داود وسليمان ويوسف- لم يجد المستشرقون الإسرائيليون شبيهًا لها في التَّوراة، فحاولوا إيجاد تشابُهات لها عمدًا في الكتب الدِّينية "المدراشيم" و"الآجادا" اليهودية؛ لردِّها إليها، وهي كتبُّ لعدد من الحاخامات اليهود الأوائل، أُلِّفَت خلال العصر الوسيط، ومليئة بالقصص والأساطير والمواعظ الدينية حول الخاخامات اليهود، وذلك على الرَّغم من أنَّها كُتبت لاحقةً للقرآن الكريم من الناحية التاريخية، وليست سابقة عليه، إذ كُتبت ويدأت تَظهر للوجود بداية من القرن ١٤ الميلادي(١). وهذه الدَّعوي لا تختلف كثيرًا عماّ ذهب إليه المستشرق (مونتجمـري وات - Montgomery Watt)؛ حيـث ذهـب -في السياق ذاته- إلى أن القَصص الذي ورد في المصادر اليهودية والمسيحية ليس في الأسفار المُعتمدة التي وردت في العهدَين القديم والجديد، وإنمَّا أرجعها إلى أعمال الأحبار والكتابات الأبوكريفية التي ألحقت بالعهد الجديد(٢). ومن تلك الكتابات التي تُرجعُ القَصص القرآني للآجادا والمدراشيم -بحسب (البهنساوي)- مقال المستشرق الإسرائيلي (إيتان كوليبرج - Etan

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (٢/١)، حوار منشور على الرابط التالي:

https://tafsir.net/interview/18/al-astshraq-walastshraq-al-isra-iyly-12-۲ - مونتجمری: محمد فی مکة، ص ۲۰۰۰.

Kohlberg) في الموسوعة العبرية العامة حول القرآن، الأستاذ الشَّرفي بقسم اللغة العربية بالجامعة العبرية بالقدس، والذي يَرى أنَّ هناك كثيرًا من الآيات مُتأثِّرة بهما، حيث تتضَمَّنان قصصًا لمن سبق سيدنا محمدًا من الأنبياء السابقين عليه، مثل: آدم ونوح وإبراهيم وهود وصالح، وغيرهم من أنبياء الله -تعالى-.

وحتَّى نُقـرِّبَ القارئ الكريم من المقَصود بالمدراشيم، ليُدركَ إلى أيِّ مدًى يُمثِّل هؤلاء المستشرقون -ممَّن يُشوِّهون القَصصَ القرآني ويكيلون لــه الاتِّهامات- وصمــةَ عار في جبين العلم والمنهــج العلمي، فإننا نَلفت نظرَه إلى أنَّها عبارة عن خطب ومواعظ وتفاسير كتبَها بعضُ الحاخامات اليَهـود، وهـي لا تهتمُّ بالنصِّ بقدر ما تهتمُّ بمـا وراء النَّص، ومن ثَمَّ فهي نصوص وقصص بشرية محضة، لكنَّ هذا لا يمَنع من أنَّها اهتمَّت بالجانب التشريعي، أما الآجادا فهي الكتب التي اهتمَّت بالجانب غير التشريعي. والسؤال هنا مُؤداه: بفرض أنَّ الآجادا والمدراشيم كُتبت قبل نزول القرآن وبعثة سيدنا محمد -مع أنَّ هذا الفرض يُكذِّبُه الواقع؛ حيث كُتب بعضُها بعد ذلك كما سبقت الإشارة- فكيف تسنَّى للنَّبي الكريم أن يطُّلع على هذه الكتب؟! وهل كان على دراية بتلك اللُّغة التي كُتبت بها؟! أتراه قد قرأها في لغتها الأعجمية وهو أمئٌّ لا يعرف القراءة والكتابة العربية؟! ولنقلُ إنَّه تعلَّمَها، فكيف تعلَّمَها؟! ومتى تعلَّمَها؟! أتراه تعلَّمَها من (بَحيرا) الراهب الذي قابله في إحدى الرَّحلات؟! أم من (ورقة بن نوفل)؟! ولو

كان تعلَّمَها فلماذا لم يَعلَمْ أهلُ مكة بذلك، وقد كانوا أوَّلَ من يُذيعون عنه؟! أما إذا كانت الآجادا والمدراشيم قد كُتب بعضُها بعد القرآن بقرون وهذا ما نُرجِّحُه وما هو ثابت بالفعل – فإنَّ الحجّة تَظل واهية، ولا تصمد أمام النقد الصحيح، بل لنا أن نقول حينها إنَّه إذا كانت التَّوراة لم تُسجِّل بعض قصص الأنبياء أو بعض تفاصيلها، وهذه التفاصيل نجد منها شيئًا في أجزاء من الآجادا والمدراشيم اللاحقة للقرآن، فإنَّه يمُكن القولُ حينها أنَّهما هما اللَّذان استفادا من القرآن الكريم لا العكس.

الغريب في الأمر أنَّ مَن يتمسَّكون باقتباس القرآن من الكتب السابقة عليه يُرجعون ذلك إلى قضية استنتاجية خاطئة انبنى عليها نتائج خاطئة، هذه القضية تنحصر في أنَّه ما دامت التَّوراة والإنجيل سابقين على الإسلام فقد استفاد منهما، واقتبسَ أجزاء من ثناياهما، ومن ثمَّ جعلوا القصص القرآني منهما؛ استنادًا إلى قاعدة اللَّحق والسابق، وتلك هي الإشكالية الكبيرة التي وقع فيها المستشرقون الكلاسيكيون والمعاصرون ممَّن تحاملوا على القرآن الكريم.

فالاستشراق اليهودي القديم -وهو جزء أصيل من الاستشراق الكلاسيكي - سار على هذا النّهج، وتأثّر به الاستشراقُ الإسرائيلي -وهو من قبيل الاستشراق المعاصر خاصةً، وأنّ أغلب كُتّابه الآن يَحملون هذه النّزعة من أمثال أروي روبين وغيره - أصرّ إصرارًا كبيرًا على وصف القرآني بأنّه اقتباسٌ من اليهودية، "إلا أن الاستشراق الإسرائيلي

في كثير من كتاباته يُصرُّ على القول بتأثُّر القرآن بكتب دينية يهودية لاحقة له، والأغرب من ذلك أنَّه بالتحليل الفيلولوجي (اللُّغوي) لبعض القصص السواردة في هذه الكتب الدينية المتأخرة (الآجادا والمدراشيم) ثبتَ أنَّها هي التي اقتبسَت من القصص القرآني، لا سيَّما أنَّها كُتبت في بيئة ثقافية وحضارية عربية / إسلامية، مثل بغداد وفلسطين والشام"(۱).

إذنْ نَنتهي من هذا إلى أن قضية اقتباس القصص القرآني من التَّوراة أو غيرها من قبيل القضايا التي لا تَصمد أمام النَّقد السليم، وفق المعطيات العقلية والعلمية والدِّينية، فلا العقل يقبل هذا الزَّعمَ، ولا العلم يُؤيِّده، ولا الدِّين يَترك له فرصةً لذلك، وإنمَّا هذه القضية قضية افتراء مَحضٍ كما بيَّنًا، هذا الافتراء يُغذِّيه التعصُّب للعقيدة، ولا يَسير وفق منهج علمي سَديد.

وبناءً عليه يمُكن القول إنَّ نقد الاستشراق للقصص القرآني كان يقوم على منهج غير علمي؛ حيث كانت تقودُهم في ذلك روحٌ تعصُّبية إما مسيحية غربية أو يهودية، فالاستشراق كان في الغالب بتوجيه كنسي إما مؤسسيًّا وتنظيميًّا من الكنيسة، أو بدافع شخصي تحت إلحاحات عقدية لتشويهه وتَحريفه عن مقاصده السامية التي سيق من أجلها.

الغريبُ في الأمر أن الاستشراق اليهودي المعاصر، أو ما يمُكن تسميتُه الاستشراقَ الجديد، سار على الدَّرب ذاته في الغالب؛ إذ كان همُّه الأول

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (٢/١).

الانتقاصَ من القرآن بما يتضمَّنه من قضايا وموضوعات، وأهمُّها القَصص القرآني، مُقتفيًا في ذلك أثرَ الاستشراق القديم الذي تمَلَّكَته روحٌ متعصِّبةٌ إلى أبعد حدًّ، فكانت البذرة الأولى لما يُسمَّى بالإسلاموفوبيا في الغرب الآن.

إنَّ تشويه المصادر الأساسية للإسلام والتَّشكيك فيها كان هدفًا رئيسًا من أهداف الاستشراق الكلاسيكي والمعاصر، خاصة الاستشراق المعاصر في ثوبه الإسرائيلي؛ حيث يُعدُّ هذا الهدف من الأهداف التي يَشترك فيها الاستشراق اليهودي والصهيوني والإسرائيلي والغَربي؛ فكلُّ هذه المدارس المتعدِّدة أو المراحل الاستشراقية المتتالية حاولت قدر إمكانها تشوية المتعدد الأساسية للإسلام (القرآن الكريم، الحديث الشريف) للتَّشكيك في مدى مصداقيتها وصحتها؛ لأنَّ الوصول إلى هذا الهدف معناه في النهاية النَّجاح في القضاء على الدِّين الإسلامي. أما الاستشراق الإسرائيلي فقد لجأ إلى محاولة تشويه القرآن الكريم والتَّشكيك في مصادره، وكانَت أبرز أدواته في ذلك إعداد ترجمات عبرية غير أمينة ومشوَّهة لمعاني القرآن الكريم، مع تزويدها بحواشٍ وهوامش تَرُدُّ المادة القرآنية لمصادر يهودية ومسيحية ووثنية (١٠).

وإذا كانَت القراءاتُ الاستشراقية في الغالب قراءات عقديّةً، بمعنى أنها تقرأ الإسلامَ عامّةً، والقَصص القرآني خاصةً، وهي مُحمّلةٌ بنظرتها

١ - أحمد البهنسي: "الاستشراق الإسرائيلي... الإشكالية والسمات والأهداف".

العقدية والدِّينية إليه، وهي في الغالب نظرةٌ تعصُّبية لا تُعطي الإسلام قيمت الحقيقية كدين، وإنمَّا تَعمل على تقويضه وتهميشه ومحاولة النَّيل المُستمرِّ منه - فَإِنَّ هناك قراءات أخرى كالقراءة السياسية، والتي تعمل على محاولة تفسير النصِّ القرآني تفسيراً تُحاول من خلاله كسبَ شرعية سياسية، وهناك القراءة الثَّقافية التي تُحاول الانطلاق من التَّشابُه بين بعض القصص أو تفاصيل القصص هنا وهناك لإقامة أُطرُ ثقافية.

## رابعًا: نقد المنهج الإسقاطي

هذا المنهج أيضًا لا نستطيع إهمالَه في الدراسات الاستشراقية عامّة، والدراسات الاستشراقية اليهودية المعاصرة خاصّة، فالمستشرقون قديمًا وحديثًا -إلا المنصفين منهم- يكررسون النصَّ القرآني، وهم ليسوا بمنأى عن توجُّهاتهم وأيديولوجياتهم، حيث يقوم هذا المنهج على تصوُّرات ذهنية في عقلية المستشرق، التي تَحمل مجموعة من الأفكار التي لا توجد إلا في تلك الذِّهنية، لكنها لا وجود لها حقيقةً، ومن ثَمَّ يحاول أن يُوجد هذه التصوُّرات عنوةً من خلال فرض فروض وهميّة، والتماس مواقف بعيدة عمّا تُقدِّمه المعطياتُ الموجودة في النص القرآني.

ومن ثَمَّ فإنَّ المناهج التي استخدموها لا تُودِّي إلى نتائج علمية في الدراسات الإسلامية، فقد قاموا بعملية إسقاط تعسُّفية لتصوُّرات ذهنية، وأطلقوا أحكامًا عامةً، لا تُراعي خصائص الحضارة الإسلامية ومبادئها.

إنَّه م يحاولون ليَّ النصوص وتطويعها، وتفسيرها وتحليلها لتتوافق مع أحكامهم المُسبَقة، من أجل الوصول إلى نتائج علمية افتراضية، لا تتَّفق بحال مع البحث العلمي النَّزيه(١).

فالباحث عندما يضع في ذهنه صورةً فكرية مُعيَّنة، لا وجود لها من الناحية الفعلية، فإنَّه يبحث لها عن المبررات من أجل إسقاطها على الواقع الثقافي والحضاري لتفسيره، وفقًا لهواه ومزاجه وثقافته وبيئته الدِّينية (٢). هذا المنهج إذنْ يَعمد إلى إسقاط تصورُّراته وأيديولوجياته وفروضه اللامنطقية على الإسلام بمصدريه: القرآن والسُّنة، وعلى علومه وقضاياه، بهدف إثبات فرضية المُحاكاة والاقتباس، ولذا فهو يسير في مواقفه منه على هذا المنهج الذي يَطمس الحقيقة رجاءَ تحقيق هدف ليس له نصيب من الواقع. والغريب في هذا المنهج أنَّه حين يجد المُعطيات والحقائق تسير عكس ما يُريد تراه يَلوي عنقها؛ كي يَهدمها ويَنفيها، على الرَّغم من ثبوتها. ومن ثَمَّ فقد يتَّفق هذا المنهج مع تصورُّر مُشابِه يُطلَق عليه المنهج العَكسي في دراسة الظَّواهر الإسلامية، وهو المنهج الذي يأتي إلى أوثق

الأخبار وأصدقها، فيَقلبها عمدًا إلى عكسها، وفقًا لتصوُّر مُسبَق مُسيطر

١ - انظر: أحمد بابانا العلوى: "المستشرقون والدراسات القرآنية".

٢ - ساسي سالم الحاج: نقد الخطاب الاستشراقي في الظاهرة الاستشراقية وأثرها في الدراسات الإسلامية، ص١٦٩.

على المستشرق، ومن ثَمَّ فإنَّ تطبيق هذا المنهج من جانبه يُؤدِّي إلى صدور أحكام مُتعسّفة ليس لها علاقة بالموضوعية أو التَّحليل العلمي السليم (۱). الغريب في هذا المنهج أنَّ أصحابه يَعمدون إلى الادِّعاء بخطأ النصِّ القرآني في حال اختلافه مع النصِّ الوارد في التَّوراة، مع أنَّ الأمر خلاف ذلك؛ إذ إنَّ النصَّ التَّوراتي هو الذي يَحوي اختلافات جوهرية تتناقض مع النصِّ القرآني، ومع الحوادث التاريخية الثابتة، كما سبق أن بيَّنا، لكن المنهج الإسقاطي يظهر هنا بوضوح، بحيث يتَهمون النصَّ القرآني بما هو جدير بالنصِّ التَّوراتي في قطاع كبير منه.

هـذا المنهـج الإسـقاطي يُعـدُّ في نظرنا الأكثر شيوعًا في الدِّراسات الاستشراقية بجانب مناهج أخرى، بدليل الفرضية الرَّئيسة التي يَنطلق منها هـؤلاء، وهي أنَّ "القرآن من صُنع محمد"، وفي إطار هذه الفرضية يُسـقطُ المسـتشرقون كلَّ أفكارهم الذِّهنية المسبقة عن الإسـلام على النُّصوص والقضايا، فتَخرج الأحكامُ غيرَ مُعبرِّة عن المنهج العلمي السـليم، وإنمَّا تَخرج وهي مُحمَّلةٌ بأفكار استِباقية في ذهن وتصوُّر المستشرق ذاته.

ولعلَّ من أشهر المستشرقين المعاصرين الذين يستخدمون هذا المنهج -إضافة إلى مناهج أخرى بالطَّبع سبق ذكرها- (شالوم زاوي) في كتابه: "مصادر يهودية في القرآن". حيث تَعامَل مع النصِّ القرآني تفسيراً وفَهماً

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص٤٤.

وتأويلاً بالاستناد إلى خلفيات مُسبَقة تتحكَّم بالمنَهج وطريقة التَّفسير (١). وهذه الخلفياتُ المُسبَقة لا تَعني إلا شيئًا واحدًا وهو المنَهج الإسقاطي، الذي يُسقِطُ ما في النَّفس على المادة التي يَتناولها، فيَحكم فيها بناءً على هذا الإسقاط وتلك الخلفية.

## خامسًا: نقد المنهج التحليلي

والمنهج التَّحليلي في حقيقته هو منهج علميُّ، إذا طُبِّقَ بعيدًا عن التعصُّب والأهواء والأفكار المُسبَقة فإنَّه من أنفع المناهج العلمية، لكنْ إذا استُخدم في ضوء هذه الأمور اللاعلمية فإنَّ النَّتائج حينها سوف تكون غيرَ مُعبرِّةٍ عن الواقع، ولن تُفيدَ العِلمَ والمعرفة في شيء.

هـذا المنهـج يقوم عـلى تحليـل القضيّـة وتجزئتهـا إلى مجموعة من المُكوِّنـات، ثم إعادة تَجميعهـا وبناء الأفكار المُسـتوحاة منها، فالمنهج التَّحليـلي في دراسـته للظّاهـرة يَعمـد إلى ردِّهـا إلى عناصرهـا الأولية، كالظُّروف الدِّينية أو الاجتماعية أو السِّياسـية، وخطورة تَطبيق هذا المنهج إنمَّا تكمن في حتميّة تأثُّر المُسـتشرق ببيئته وثقافته ودينه وحضارته، ومن ثمَّ لا يمُكن أن يَصل إلى نتائج سـليمة في دراسته للظَّاهرة الإسلامية، فإنَّ الأخذ بهذا المنهج قد أدَّى إلى الحُكم على الحضارة الإسلامية بالجَدْب،

١ - انظر: العياشي العدرواي: ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة، ص٧.

وعلى الدِّين بالجُمود، وعلى الوحي بالاضطراب، وعلى التَّوحيد بالتَّجريد، وعلى الشُّعوب بالتخلُّف(١).

لكنَّ الإشكالية ليسَت في المنهج كمنهج؛ لأنَّ المنهج خطواتٌ علمية مدروسة تُؤدِّي إلى نتائج حقيقيّة، بيد أنَّ المشكلة فيمن يُطبِّق المنهجَ، ويُخضعُهُ لأهوائه وأغراضه وأيديولو جيته، وهذا ما نجده واضحًا في معظم إنتاج المستشرقين قديمًا وحديثًا، وخاصّةً فيما يتعلُّق بالنصِّ القرآني، الذي قالـوا فيه كلامًا كثيرًا، فقد كان المسـتشرقون يَنظرون إلى السِّـياق القُرآنيِّ على أنَّه آية وقصة وسورة وكلمة من منظور منهجهم التَّحليلي، فجعلوه مُكوِّنات وعناصرَ مُتباعدة الأجزاء، ليَحلو لهم بعدها أن يقولوا ما شاؤوا. وقد ظهر هذا المنهج أكثر ما يكون في الأبحاث والدراسات التي يقوم بها الاستشراقُ المُؤسَّسيُّ اليَهودي المعاصر، ونَعني بـ مراكز الأبحاث والدراسات، أو ما يُطلَق عليها خزانات التفكير ، وعدد هذه المراكز يتجاوز السَّبعين، وهي تَعتمد على تحليل الواقع العربي اقتصاديًّا واجتماعيًّا وسياسيًّا وثقافيًّا من خلال بحوث مُعدّة لذلك خدمةً للمخطط الصهيوني. ومن ثُمَّ فإنَّ هذه البحوث تَقوم على منهج تحليلي، لكنَّه في النهاية لا يَتخلَّى عن التشبُّث بالأفكار المُسبقة التي تَجعل من التَّحليل تحليلاً يُحقِّق غايات مُعيَّنة تَتماهى مع هذا المُخطَّط.

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص ٤٥.

كما أن هذا المنهج يَظهر في كتابات المستشرقين اليهود المعاصرين، وهو من أكثر المناهج تطبيقًا في الدِّراسات البحثية، لكنْ من المهُمِّ أن يُوجَّه من أجل العلم، لا من أجل شيء آخر. ومن ثَمَّ فإنَّنا نجدُه مُطبَّقًا عند أوري روبين، وشالوم زاوي وغيرهما من أعلام الاستشراق الإسرائيلي، كما نجده بصورة أكثر وضوحًا في كتابات المستشرق اليهودي المعاصر برنارد لويس، خاصةً في كتاباته عن التاريخ الإسلامي وقضايا الإسلام، بل في كلِّ كُتبه الاستشراقية.

## سادسًا: المنهج التأريخي

من الثابت أنَّ المنهج التاريخي عند المستشرقين منهجٌ منقوص؛ كونهم يَعتمدون على بعض الرِّوايات الثابتة تاريخيًّا، فيَعمدون إلى تفسيرها وتحليلها حسب هواهم، لإثبات شيء هم يُريدونه، أو يُضخِّمون الحدث، ثم يَبنون عليه نتائج لا يتحمَّلُها، كما في حادثة (ورقة بن نوفل)، أو حادثة (بحيرا الراهب). والأغرب أنَّهم يتَكئُون على بعض الحوادث دون غيرها، وبعض الرِّوايات دون بعض، فيكون المنهج التاريخي لديهم منهجًا مُصابًا بالعوار؛ لأنَّه لم يشمل كلَّ الأحداث التاريخية حول القضية حيِّز الدراسة. ولو كان هؤلاء يَعتمدون المنهج التاريخيّ حقًّا لربطوا النُّصوص التاريخية بعضها ببعض، ونظروا إليها على أنَّها تُشكِّل وحدةً واحدةً، ولو فعلوا ذلك لكان أجدى لهم وللبحث العلمي، لكنَّهم آثروا النَّظرَ إلى هذه النصوص على

أنَّها في جُزُر مُنعزلة، وراحوا يُسقطون عليها من أيديولوجياتهم وأفكارهم المُسبَقة التي لا تَنتمي للمنهج العلمي، وإنمَّا تَنتمي للأهواء والتعصُّب. والمتأمِّل في مقدار ما حيك من قبل المستشرقين في هذا الأمر يَجد أن القَصص القرآني ظلُّ خاضعًا في ذهنيّتهم لهذا المنهج الذي اصطنعوه، لكنَّه لما كان غيرَ كاف في الوفاء بأغراضهم راحوا يمَزجون بينَه وبين منهج التأثير والتأثُّر، أو منهج المُقابَلة والمُطابَقة، وهذا الأمر واضح جليٌّ في كلِّ اتِّجاهات المستشرقين الكلاسيكيين والمستشرقين المعاصرين أو الجُدد، ويمُكن أن نُدلِّلَ على ذلك بقضية بحيرا الراهب التبي ادَّعي من خلالها المستشرقون أنَّ القرآن من انتحال محمد، مُتأثِّرًا في ذلك بتلك الحوادث التاريخية التي رواها له بحيرا الرّاهب، وقد جَمعوا حولَها العَديد من الرِّوايـات، ثم قاموا بتبويبهـا وترتيبها وإصدار حُكم وفقَ هواهم، قوامُه أنَّ القرآن من صنع محمد. لكن لَمَّا أعوزَتْهُمُ السُّبلُ للتَّدليل على تلك القضية المَزعومة، ولم يجدوا في قصة بحيرا الراهب ما يُسعفُهم بمُرادهم، لجؤوا إلى قضايا التأثير والتأثُّر، والزَّعم بأنَّ القرآن أُخذ من التَّوراة والإنجيل، وفق منهجهم هذا.

ومن ثَمَّ فإنَّ هذا المنهج التاريخي، الذي استخدمه المستشرقون، ولا يزالون يعتمدونه إلى اليوم، هو منهج قائم على عدم الصِّدق بالمصادر قُرانَا وسُنةً، ولذا لا يأخذون كلَّ ما تقول به مصادرُنا الإسلامية إلا ويُعملُون فيه مَعاوِلَ النَّقد، ولا يُقيمون وزنًا إلا لما يَثبت أمامَ النَّقد التاريخي المصطنَع

-الـذي اصطنعوه - أو الذي يَبدو وكأنّه ثابتٌ أمامه، وهذا ما قال به (رودي بارت)(۱). وهذا يُفسر لنا الاهتمام بقضية (بحيرا الراهب) وتَضخيمها وتصويرها على أنّها هي المعين لسيّدنا محمد على صياغة القرآن عامّة، والقصص القرآني خاصّة، وهذا أمرٌ في غاية الغرابة، ولا يَقف أمام النّقد السليم، ومن ثَمّ كان هذا المنهج منهجًا عاريًا من العِلميّة مُغلّقًا بروح تعصّبيّة بَغيضة، وهنا مَكمَنُ الخطورة.

وفي هذا السِّياق التاريخي طبَّق (أوري روبين) طُرق ومناهج علم الإسكاتولوجيا -وهو علم يَبحث عن لاهوت البدايات ونهاية الكون، أو الأحداث الأخيرة قبل نهاية الكون- على بعض الآيات القرآنية التي تتضمن قصصًا قرآنيًا، وتحديدًا الآيات من ١٠٣ - ١٠٦ من سور الكهف، والتي يقول الله تعالى فيها: ﴿قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ٣ الّذِينَ ضَلّ سَعْيهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ٣ أُولَيِكَ الّذِينَ صَلّ كَفَرُوا بِلَيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَابِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُنًا ٣ ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَنّمُ بِمَا كَفَرُوا وَاتَّخَذُوا آيَاتِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴿ . وَيَقوم منهج (أوري روبين) على الوقوف على بعض الآيات القرآنية في ويَقوم منهج (أوري روبين) على الوقوف على بعض الآيات القرآنية في

١ - انظر: رودي بارت، الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية، ص ١٠.
 ٨ انظر: محمود حمدي زقزوق: الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري - كتاب الأمة، ص٧٧.

سورة الكهف، وهي الآيات من ١٠٣ - ١٠٦، مُطبَّقًا الطُّرقَ الإسكاتولوجية عليها؛ حيث يَرى أنَّها تتحدَّث عن الكفار باعتبارهم أكبرَ الخاسرين في الفرقة الإسرائيلية (١٠). مع العلم بأنَّ الآيات تُشير في الغالب إلى اليهود والنَّصارى الذين لم يَستجيبوا لأوامر الإسلام وتعاليمه، فاليَهود كفروا برسالة سيدنا محمد، والنَّصارى أنكروا جزءًا من النَّعيم الأُخرويِّ كالطَّعام والشَّراب.

وقد حاول (روبين) استخدام هذا العلم وطُرقه في بعض آيات القرآن الكريم، ومنها الآية ٦٩ من سورة التوبة، التي تَحكي عن جزء من مخالفة الأَمم السابقة لأوامر الله تعالى، فكانت العاقبة خسرانًا مُبينًا، هذه الآية يقول الله تعالى فيها: ﴿ لَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْكُمْ قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمُوالًا وَأَوْلاَدًا فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلاَقِهِمْ فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلاَقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ أُمُوالًا وَأَوْلاَدًا فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلاَقِهِمْ فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلاَقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ النَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِخَلاَقِهِمْ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُوا أُولَيِكَ حَبِطَتْ النَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِخَلاَقِهِمْ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُوا أُولَيِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَيِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٦٩]. أعمالُهُمْ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَيِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٦٩]. (روبين) يَرى أَنَّ هذه الآيات وفق منهجه هذا تُشير إلى بعض الذُّنوب، حيثُ تنصُّ سورةُ التَّوبة، الآية ٢٩، في نظره، على أَنَّ أُولئك الذين من قبلكُم كانوا أقوى وأكثر َ ثراءً، وسعدوا بنصيبهم، كما فعلَ المُعاصِرونَ أي الغَمَسُوا في الكفر، ومع ذلك فشلَت أعمالُهم في هذا العالَم وفي العالَم في العالَم في العَالَم في العَالَم في العَالَم في الْعَالَم في الْعَلْ المُعالِم في الْعَلْ العَالَم في الْعَلْ العَالَم في الْعَلْ الْعَالَم في الْعَلْ الْعَلْ الْعَالَم في الْعَلْ الْعَالَم في الْعَلْ الْعَلْ الْمَالِي الْعَلْ الْعَلْ الْعَالَم في الْعَلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعَالَم في الْعَلْ الْعِلْ الْعِلْ الْعِلْ الْعَلْ الْعُلْ الْعَلْ الْعِلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعِلْ الْعَلْ الْعِلْ الْمُورِ الْقُلْ الْعِلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعِلْ الْعِلْ الْعِلْ الْعِلْ الْكُمْ الْعِلْ الْعِلْ الْعِلْ الْعُلْ الْعَلْ الْعَلْ الْعَ

<sup>1 -</sup> Rubin: Between Bible and Qur'an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, P. 61.

المستقبل. كما يُشير إلى أنَّ المُفسِّرين يُفسِّرون هذا المقطع على أنَّه تَحذير للمؤمنين بمصير أولئك الذين انغمَسوا في الأفعال الخاطئة، ولتأكيد هذا المعنى، كما يقول، سجَّلَ الطبريُّ في تعليقه على هذه الآية مأثوراتِ ابن عباس، الذي فَسَّر (مِن قبلكم) أنَّهم أبناء إسرائيل، ثم يُضيف، نحن مثلهم ويُعلن: أُقسمُ بالذي يَحمل روحي في يده ستَتَّبعونَهم (أي بني إسرائيل)، وإذا دخلَ أحدُهُم جُحرَ ضَبِّ لَدَخلتُموهُ مَعَهم (أ).

لكنْ لِنكُنْ واقعيِّين أنَّه لم يَستخدم هذا العلم وطرقه إلا وهو يَحمل فكرة اقتباس القرآن من التَّوراة؛ إذ تظلُّ هذه الفكرة تُسيطِرُ على أي مستشرق يَهودي، سواء كان يمُثِّل الاستشراق القديم أو المعاصر، دليلُ ذلك ما يَزعمه روبين من أنَّ مصطلح "من قبلكم" يَتبع -في نظره- تعريفًا إضافيًّا يُشير إلى الأُمم المعاصرة على أنَّها أصلُ السُّنة التي يُقلِّدُها المسلمون، ومن ثمَّ يُوسِّع (روبين) تعريف نطاق بيان السُّنة إلى كلِّ ما كان يُنظرُ إليه على أنَّه قادم من بيئة غير إسلامية (آ). لكنَّ السُّنة بمعناها المُوسَّع الذي انتهى إليه (روبين) مُغايرٌ لمعنى السُّنة في الإسلام، فالسُّنة بمعناها الاصطلاحي الإسلام، تعنى ما تركه لنا الرَّسول من قول أو عمل أو تقرير، أما السَّنن،

<sup>1 -</sup> Rubin: Between Bible and Qur'an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image , P. 61.

<sup>2 -</sup> Rubin: Between Bible and Qur'an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, P. 61.

بمعنى سَنن الذين من قبلنا وقصصهم فهي للعظة والعبرة، وليس معناها الاقتباس والمحاكاة كما يَفهمها روبين حسب مُعطيات أيديولوجيّته.

ومن جانب فإنَّ ما ذكره (روبين)، ممّا أسماه «مأثورات ابن عباس»، ليس إلا حديثًا للرَّسول (صلى الله عليه وآله وسلم)، فعَن أبي سعيد الخدري أنَّ رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: "لَتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَن كان قبلكم، شبراً بشبر، وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جُحْر ضبِّ تَبعتُمُوهم، قلنا: يا رسولَ الله، اليهودُ والنصاري؟ قال: فمَنْ؟"(١). والكلامُ يُحمَلُ هنا على الاتِّباع المَذموم، لا الاتِّباع المحمود والاقتباس كما ذهب (روبين)، وهذا خطأ كبير، لأنَّ (روبين) يُقمِّش القضيّةَ لتكون مناسبةً لما يَدعو إليه من اقتباس الإسلام والقصص القرآني عن اليهودية، فقام بإخراج مضمون النَّص من معناه الأصلي إلى معنَّى آخر يُريده، تحقيقًا لأهداف تعصُّبية صرفة. كما أنَّ نصَّ الحديث يمُثِّل قراءة في المستقبل، أو نبوءة لما سيقوم به المسلمون من التأثُّر بغيرهم في حياتهم وتقليدهم لهم ومخالفة منهج الله تعالى، خلافًا لما يَذهب إليه (روبين) من أنَّه يُعبِّر عن اقتباس في الماضي ومحاكاة للشرائع أو التعاليم أو القَصص اليهوديّ.

ولنا على المنهج التاريخي في القَصص القرآني عدّةُ ملاحظات نَقدية، فهل طبَّقَ المستشرقون هذا المنهج جيِّدًا في مجال القَصص القرآني؟!

١ - البخاري: الجامع الصحيح، ج٩، ص١٠٣٠، ح٧٣٢٠.

إذ من المعلوم أن المنهج التاريخيَّ عبارةٌ عن تجميع الأدلة من الماضي وترتيبها وتصنيفها ثم نقدها، ثم استخلاص الحقائق المُؤكّدة منها بناء على الأدلة والشواهد التي تمَّ جَمعُها، تلك الحقائق التي تُفيد في قضية مُعيَّنة أو موضوع علمي مُحدَّد، لكنَّنا نرى أنَّ هذا المنهج العلميَّ استُخدم استخدامًا ناقصًا من قبل المستشرقين، إلى حدِّ يمُكن معه وصفُ هذا النَّقص بالعوار. فالمستشرقون عند تطبيقهم هذا المنهج على القصص القرآني وغيره لم يَجمعوا كلَّ الأدلة -هذا إذا تجاوزنا ووصفناها بالأدلة - ومن ثمَّ فإنَّ أوّل ما جُمع في موضوعنا محلّ الدراسة هو حادثتان: حادثة (ورقة بن نوفل)، ما جُمع في موضوعنا محلّ الدراسة هو حادثتان: حادثة (ورقة بن نوفل)، وحادثة (بحيرا الراهب)، وبعض الحوادث الأخرى التي لا تثبت دليلًا، وهذا أدَّى بدوره إلى نتائج فاسدة، ففقرُ الأدلة يَقود إلى فقر النَّائج، وسوءُ الأدلة يَقود حمَّمًا إلى سوء النتائج المُستخلَصة.

المستشرقون عندما استخدموا هذا المنهج جمعوا بعض الحوادث، وأغفلوا كثيراً منها، والأغربُ أنَّهم استنتجوا نتائج مُبالغًا فيها وغير صحيحة، بناءً على هذه الحوادث القليلة التي استخدموها كمُقدِّمات بنَوا عليها نتائجهم، فكيف يُعقَلُ أن يُتَّخذ من حادثة ورقة بن نوفل أو حادثة بحيرا الراهب دليلٌ على أنَّهما مصدر القصص القرآني والتَّعاليم التي جاء بها الإسلام؟! في الوقت الذي لا تقودنا هاتان الحادثتان أو غيرهما إلى النتائج التي انتهوا إليها، بل بالعكس تقود عقلاً ومنطقًا إلى غيرها،

كون اللِّقاء في كلِّ حادثة كان لقاء واحدًا، واستغرق لَحظات لا يمُكِن أن تَقود إلى ما قادَتْهم إليه من نتائج. بل إنَّ هذا المنهج افتقر على أيدي المستشرقين إلى الدِّقة في جَمع القرائن فضلاً عن تبويبها، وهذا أدَّى بدوره إلى خطورة النَّتائج المُستخلَصة وعدم ثُبوتها أمام ميزان النَّقد.

\_\_\_\_

# الفصل الثاني: نقد غايات الاستشراق اليهودي المعاصر

## أولًا: نقد الغاية العقدية

يُعدُّ موقفُ المستشرقين من القصص القرآني، سواء في الاستشراق القديم أو الاستشراق المعاصر، موقفًا مُتربِّصًا إلى حدٍّ كبير، تَبدو فيه النَّزعةُ التعصُّبية اليَهودية، والنَّزعةُ الانتقامية، وكلُّها لا تمتُ للبحث العلمي أو المنهجية العلمية بصلة. ومن ثَمَّ يقول أحدُ الباحثين عن موقف المستشرقين من القصص القرآني مثلاً: "واعتماداً منهم على مناهجهم التأريخية أو المقارنة، أو غيرها، فقد عَزَوا ذلك بسبب هذا التَّشابه الكبير في القصص بين التَّوراة والإنجيل إلى أنَّ القرآن من تأليف النبيِّ محمد (ص)، وأن معلوماته في هذا القصص مُستوحاةٌ من أخبار الديانتين: وخُروج النبيِّ موسى من مصر وقصة النبيِّ يوسف، وغيرها من القصص الأخرى التي ضمَّتُها الكُتُب المُقدَّسة المذكورة"(۱).

إذنْ فأوَّلُ ما يظهر لنا -في موقف المستشرقين من النصِّ القرآني- الجورُ وعدم الإنصاف، وهذا يُؤدِّي إلى فساد النتائج المُستخلَصة بالأساس.

١ - عادل عباس النصراوي: "محتوى النص القرآني في فهم المستشرقين"، ص.ص.
 ٣، ٤.

لأنّهم تعاملوا معه على أنّه كلام غيرُ إلهيّ، وإنمّا عَدُّوهُ مُنتَجًا بشريًّا، فقد تعاملوا معه -كما يُؤكِّد أحدُ الباحثين- على طريقة اللاهوت الطبيعي، وفرقٌ كبير بين اللاهوت الطبيعي والقرآن الكريم، ذلك أنَّ "اللاهوت الطبيعي هو قراءة كتاب الطبيعة، وليس كتاب الوحي الذي نَعرِفُ به الله "(۱). وأصحابُ اللاهوت الطبيعي هم أولئك الذين يَزعمون أن معرفة الله لا يمُكن أنْ تكسب إلا من خلال الطبيعة، ومن ثمَّ استبعدوا الكتبَ السَّماوية في معرفتهم المزعومة، مُعتمدين على العقل وتَجاربهم العادية، بدَعوى أنَّ الطبيعة تكشف لنا عمّا نَحتاجُه من معرفة الله تعالى، وهذا قادَهُم إلى التَّعامُل مع الكُتب المُقدَّسة، ومنها القرآن الكريم، وكأنّها لا تَختلف عن التَّعامُل مع الكُتب المُقدَّسة، ومنها القرآن الكريم، وكأنّها لا تَختلف عن أيِّ كتاب بشري، فحدَثَ ما حدَثَ من جور وعَدم إنصاف.

إنَّ الدراسات الاستشراقية الغربية المعاصرة، وبالخصوص الاستشراق اليهودي ورَبيبه الاستشراق الإسرائيلي، أخذ في توجيه الاهتمام ناحية القَصص القرآني، نتيجة التَّشابُه القائم بينه وبين قَصص التَّوراة والإنجيل، وهو الأمر الذي يَرى أحدُ الباحثين أنَّ له خَلفيّة تتعلَّق بكتابات الاستشراق اليهودي حول هذه القضية، والتي يَراها الباحث أنَّها تطورت حديثًا، وأصبحت تُطرح في إطار دراسة ما بات يُعرَف في الاستشراق الإسرائيلي بقصص الأنبياء المشتركين بين اليهودية والإسلام، أو المشتركات

<sup>1 -</sup> Robert G. Morrison: "Natural Theology and the Qur'an", p. 1.

بين اليهودية والإسلام، وكذلك فيما يتعلَّق بالحوار الدِّيني بين الإسلام واليَهودية من جانب وبين الأديان التَّوحيدية السَّماوية الثَّلاثة من جانب ثان (١١).

وقد تعدَّدَت مواقفُ المستشرقين وألوان النَّقد التي وجَّهوها للنَّص القرآني، وهي كلُّها مواقفُ مَبنيَّةٌ على أرضيَّة واحدة، وهي أنَّ القرآن بزَعمهم صناعةٌ بشرية مُحمَّدية، وسوف نقفُ على مزاعم هؤلاء في السُّطور القادمة.

ويمُكن القولُ إنَّ القراءة الدِّينية العقدية من أشدِّ القراءات التي يَنطلق منها الاستشراقُ القديم والمعاصر في الغالب، لأنَّ النَّظرة إلى الإسلام على التَّه دينٌ من صُنع محمد لا زالَت تَستحوذ على العقلية الاستشراقية، نتيجة الهدف الدِّيني الذي تَسعى إليه، وهو الإعلاء من اليهودية أو المسيحية، حسب العقيدة التي يَنتمي إليها كلُّ مستشرق.

وهذا ما نجدُه في الاستشراق اليَهودي، ومن بعده الاستشراق الإسرائيلي المعاصر، يَقول أحدُ الباحثين: "والهدفُ الأوَّلُ من وراء الاستشراق اليهودي هو هدفٌ دينيُّ بحتٌ، لا ريبَ فيه على الإطلاق، ويتمثَّل في محاولة إضعاف الإسلام وتَشويهه والتَّشكيك في قِيمِه، عن طريق إثبات

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (٢/١).

فضل اليهودية عليه، والزَّعم بأنَّ اليهودية هي مصدر الإسلام الأوَّل"(۱). ويمُكننا القولُ إنَّ الآراء اليهودية المنبثقة من القراءة العقدية كان لها نفوذُها في الحركة الاستشراقية قاطبةً، بل لقد تحكَّمَت في الذِّهنية الاستشراقية، فيما إلى وقتنا الحاضر، فالفكرة المسيطرة على الذِّهنية الاستشراقية، فيما يتعلَّق بالقرآن وشخصية النبي محمد، صنعتها أقلامُ الاستشراق اليهودي، وشاركت في ذيوعها ونَشرها، إلى أن وصلَت إلى الاستشراق المعاصر، وهي الفكرة التي تقوم على تأثُّر النبي محمد باليهود في عصره، واقتباس القرآن والقصص القرآني خاصة من التَّوراة. والغريبُ في الأمر أنَّ تلك المزاعم تمَّ ترديدها منذ بداية البعثة المحمدية، ورَدَّ عليها القرآن منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام.

وقد ذهب بعضُ الباحثين إلى أن (روبين) كشف في ترجمته لمعاني القرآن الكريم عن دوافع جدليّة ودينية، إضافة إلى دوافع أخرى حَرَّكَتْه نحو ترجمته، بدليل أنَّها تقوم على محاولة الطَّعن في القرآن ذاته، والادِّعاء بأنَّه ليس من مصدر إلهيِّ، وأنَّه صناعة بشرية، وعمد في مُقدِّمته إلى استخدام الفعل العبري الاريسار) بمعنى أنتج الشَّيء أو صنعَه بيدَيه ونسبَه إلى النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، للإيماء بأنَّ القرآن الكريم من صُنع يديه، وفعل ذلك رغم وجود كلمة השראה التي تَعني (الوحي). واستند

١ - محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص٨٤.

(روبين) في زعمه هذا على ما يدَّعيه بعضُ الباحثين اليهود من أن القرآن الكريم ليس مُنزَّلًا من الله إلى رسوله الكريم، بل إنَّه كُتبَ أو أُلِّف (استخدم المترجم الفعل العبري المشتق من مادة כר حكتب) خارج الجزيرة العربية بعد وفاة محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) بسنوات طويلة (۱).

هذا فضلاً عن أنّه قد مهّد لادّعائه هذا في كتاب له صدر قبل عدة سنوات تحت عنوان התנ" ר והקור אז (التناخ والقرآن)، أي: العهد القديم والقرآن، حين ذهب إلى أنّ القرآن ركّز على قضية اختيار الله لبني إسرائيل؛ حتى يُؤكِّد على أنّ هؤلاء أخلُّوا بالتزاماتهم تجاه الله، وبسبب ذلك حكم عليهم بالتشتُّت، وأنّ القرآن يحاول إثبات ذلك بالإكثار من الإشارة إلى القصص الواردة في العهد القديم، وتتحدَّث عن الآثام التي ارتكبها بنو إسرائيل، وهم في طريق خروجهم من مصر إلى الأرض الموعودة (۲).

ونحن نعتقد أنَّ تلك القراءة ذاتَ النَّزعة العقدية تَنطلق أولاً لإثبات مجموعة من المعلومات السابقة التي يُحاول فيها الباحثُ تأكيدَها بشتَّى السُّبُل -دون مُراعاة لأدبيّات ومُنطلَقات وأُسُس المناهج العلمية- من أجل تمرير قراءته الدُّينية، ومحاولة إجبار الآخر على الانصياع لها، وكسب

١ - انظر: محمد محمود أبو غدير: "ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم بالعبرية".

٢ - انظر: محمد محمود أبو غدير: "ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم بالعبرية".

تعاطُّف وتأييد أتباع تلك العقيدة التي يَنتسب إليها.

ومن ثُمَّ فإنَّنا نعتقد أنَّ القراءة العقدية للاستشراق قراءة عبثية، تُعدُّ نتيجةً منطقية لتلك القراءات المتُحيِّزة ضدَّ الإسلام، والتي بَنى عليها الاستشراقُ القديم أركانَه، لأسباب تتعلَّق به وحدَه، وهذا هو السبب الجوهريُّ في كونه لم يصِلْ في الماضي إلى فَهم جيِّد للإسلام كدين وحضارة، كما أنَّه لين يتمكَّن من الوصول إلى هذا الفَهم في الحاضر والمستقبل، ما دامَتْ تُسيطِرُ على عقل المستشرق ووجدانه عواملُ التحيُّز المختلفة، ومن ثمَّ فلا أملَ في إصلاح الحال ما دام الاستشراقُ يستمرُّ على حاله، وتتحكَّم فيه دوافعُه وأهدافه غير العلمية (۱).

## ١ - نقد الغاية العقدية عند (أوري روبين)

ويمُكن القولُ إنَّ الغاية العقديَّة تَبرُزُ بوضوح في ترجمات المستشرقين، خاصّةً عند (أوري روبين)، المستشرق اليهودي المعاصر، فهي ترجمةً تَرى في القرآن كتابًا يُنازعُ عقائدَهم، وقد كانت هذه الفكرة مُتغلغلةً في أعماق (روبين)، وهو بصدد الترَّجمة، ومن ثمَّ حاول في ترجمته الإيحاء ببشريّة المصدر القرآنيّ، وأنَّه من صُنْع سيدنا محمّد، وهذا يُفسِّر لنا العديد من الملاحظات التي وقع فيها أثناء هذه الترجمة.

١ - محمَّد خليفة حسن: أزمة الاستشراق الحديث والمعاصر، ص.ص. ٢٧٦، ٢٧٧.

وهذه الغاية تفسِّر وقوفَه عند عدد من الألفاظ أو الجمل في الآيات القرآنيّة، وتفسيرها بما يتناسب مع ما جاء في العهد القديم مثلًا، فترجمةُ الآية في ضوء فَهم المترجم لآيات العهد القديم أو الجديد، وتفسير معانيها في ضوئه، تمثِّل أوضح المظاهر على تغلغُل الغاية الدِّينيّة في هذه الترَّجمة. وإهمال المترجم التفاسير الإسلاميّة، والبحث عن مُبتغاه في كتابه العقديّ الذي يُؤمن به، دليلٌ على هذه الغاية وأثرٌ من آثارها.

كما تظهر هذه الغاية في التعصُّب لكلِّ ما هو عقديٌّ يمُثَلُه، والتعصُّب ضدَّ الإسلام في كثير من القضايا، فقد كانت النَّظرة إلى أنَّ الإسلام دينٌ جاء ليمحو الأديان الأخرى السابقة عليه تتحكَّم في بعض توجُّهاته أثناء عمليّة الترَّجمة. يعسرف (أوري روبين) في مقدِّمته بأنَّ ترجمته لن تَصلَ إلى حدِّ المصداقيّة الكاملة، وأنَّ هدفه الذي يصبو إليه هو أن تَحظى ترجمتُه بالثُّقة (۱۱). وهذا -في الحقيقة - يتضمَّن اعترافًا منه بأنَّ ترجمته ناقصة، وهنذا يعود في ظنّنا إلى أنَّ الفاظ القرآن تبلغُ درجةً من الدقة والبلاغة بحيث لا تستطيع أيُّ ترجمة أن تفيها حقّها من الدلالة، أو أنْ تنقل صُورَ اللَّفظ والجمل بالدقة والبلاغة نفسها. حتّى مع القول بأنَّ ترجمة (روبين) ترجمةٌ تفسيريّة تُحاول أن تنقل التَّفسيرَ لا الدلالة الحرفيّة، فإنَّها تظلُّ في النِّهاية ترجمةً لا تُعبرً عن مضمون النصِّ القرآنيّ.

١ - مقدمة روبين لترجمة معاني القرآن الكريم، ص ١٣. نقلاً عن: محمد محمود أبو غدير: ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم بالعبرية (عرض وتقويم)، ص ١١.

وهذا يَعني أنَّ لغة القرآن هنا تتعرَّض للتَّجنِّي، كون المُترجم -سواء أكان روبين أو غيره - لا يَستطيع الوفاء بمتطلَّبات ترجمة هذه اللُّغة، ونقل بلاغتها وبيانها كما هو في لغة القرآن العربيَّة الأصليَّة، ولا شكَّ في أنَّ اتساع هذه اللُّغة وكثرة دروبها التي تدلُّ على قوَّتها ليست أمرًا مشاعًا لكلِّ وارد، ومن ثَمَّ يجد المُترجِمُ صعوبةً في الوفاء بمُتطلَّباتها، ومن ثَمَّ فإنَّ تَجنِّي التَّرَجمة على لغة القرآن يَحمل جانبَينِ: الأوّل اللُّغة ذاتها، والثاني شخصية المُترجم ذاته وقلة حيلته تجاهها.

وفي ذلك يقول أحدُ الباحثين: "وفي محاولة منه للتغلُّب على مُعضِلة عجزِ اللُّغة العبريَّة عن استيعاب النصِّ القرآنيَّ، وعن تَوفير الألفاظ العبريَّة عجزِ النَّع القادرة على التَّعبير عن العديد من معانيه، عمل -كما ذكر الدكتور (يوسف سدان) - على بلورة رداء لُغويًّ عبريًّ يُوازن عن طريقه بين الحاجة إلى الحفاظ استخدام لغة عبريَّة تُناسب القارئ المعاصر وبينَ الحاجة إلى الحفاظ على قدر من روح النصِّ القرآنيَّ المقدَّس، ثمَّ وجد نفسه في نهاية المطاف يَستخدم أسلوبًا يَبتعد عن رونق البلاغة القرآنيّة، ويكتزم بصورة أكبر بصيغ تتمشَّى مع اللُّغة العبريّة العصريّة السائدة لدى المتلقّي ... أي أنَّ حاجة المُتُلقّي إلى من يُخاطبه بمستوَّى أسلوبيٍّ مُعينَ، هو الذي أملى على المتُلقّي إلى من يُخاطبه بمستوَّى أسلوبيٍّ مُعينَ، هو الذي أملى على المتُرجِم اختيارَ النَّهج الذي سلكه في ترجمته، ممّا أدَّى إلى الابتعاد عن المتُرجِم القرآنيّ وسحر بيانه. ويُصبح القول البينِ في هذه القضيّة هو بلاغة النصِّ القرآنيّ وسحر بيانه. ويُصبح القول البينِ في هذه القضيّة هو أنَّ روبين أراد أن يُثبت أنَّ اللغة العبريّة قادرة على استيعاب المفاهيم الثرِّيّة

لمعاني القرآن الكريم، وأنَّها - أي العبريّة - ليست مُهدَّدةً بالزَّوال."(١). ويمُكن القولُ إنَّنا سوف نقرأ ترجمتَه بصورة نقديّة من جانبَين فقط لهما علاقة بلغة القرآن من خلال ترجمته لمعاني القرآن الكريم وهما:

- جانب الترَّجمة المتعلِّقة باللَّفظة الواحدة.
  - جانب الترَّجمة المتعلِّقة بالنصِّ ككلّ.

#### أ - ترجمة روبين لألفاظ القرآن

تُمُثّل ترجمةُ (روبين) لألفاظ القرآن تَعدِّيًا على لغة القرآن في علاقتها بالمعنى الفَصيح؛ حيث ترجم بعض الألفاظ ترجمةً لا تتعلَّق بالمعنى المُراد لها في القرآن، إمّا جهلاً باللغة العربيَّة، وإمّا تمريرًا لقضيّة دينيّة أو سياسيّة يقصدها، وقد استخرج بعضُ الدَّارسين العديدَ من الأخطاء المتعلِّقة بهذا الجانب، منها:

لفظ "المائدة": ورد في سورة المائدة قول الله -تعالى -: ﴿ إِذْ قَالَ الْحُوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَايِدَةً مِنَ السَّمَاءِ قَالَ اتَّقُوا اللهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ١١٢]، وقوله -سبحانه -: ﴿ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَايِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَآخِرِنَا وَآيَةً مِنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [المائدة: ١١٤].

١ - انظر: محمد محمود أبو غدير: "ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم بالعبرية"، ص.ص. ١٢-١١.

المستشرقُ المعاصر (أوري روبين) استخدم في ترجمة اللَّفظ معنًى مُخالِفًا لما هو عليه في الآية الكريمة؛ حيث استخدمه بمعنى المائدة المُعدّة الجاهـزة، وهذا المعنى له دلالات أخرى عند اليهـود، ومن ثَمَّ يقول أحدُ الباحثين: "أمّا (روبين) فاختار مُقابِلاً لكلمة المائدة مُصطلَحًا دينيًّا معروفًا في الكتابات الدينيّة اليهوديّة وهو: 'شـولحان عـاروخ'، والمعنى الحرفيّ لـ 'شـولحان عاروخ' هو (المائدة المُعدّة أو الجاهـزة)، ولكن حدثَ أن تقمَّص هذا المصطلح بُعدًا دينيًّا خاصًّا باليهود فقط، حيث أطلقه الحاخام اليهودي (يوسـف كارو) في عام ١٥٦٥م اسـمًا عـلى كتاب له وضعه في حينه، وجمع فيه جميع الفرائض والفتاوى الدِّينية اليهودية، وعند ذكر هذا المصطلح بين اليهود يكون المقصود به هو كتاب (يوسف كارو)"(۱).

ولكنْ لماذا أطلقَ (روبين) لنفسه العنان لترجمة لفظ المائدة على هذا المعنى؟! هل الأمر يتعلَّق بعنوان كتاب (يوسف كارو)؟! أم يتعلَّق بمضمون هذا الكتاب؟! إنَّنا نعتقد طبقًا للسِّياق العام المتعلِّق بفهمنا للشخصية اليهوديّة، وخصوصًا فيما يتعلَّق بنواياها الاستشراقيّة، أنَّ (روبين) يحاول من طرف خفيٍّ أن يُشير إلى مضمون الكتاب، ليكون ضمن النَّسيج العام لفكرته حول اقتباس القرآن من التَّوراة، فهو يَستغلُّ ترجمةَ اللَّفظ على هذا

١ - انظر: محمد محمود أبو غدير: "ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم بالعبرية"، ص ١٩.

النحو ليُشير إلى شبهات مُتعلِّقة بعلاقة القرآن بالتَّوراة اليهوديّة. ومن ثُمَّ فب ما أَنَّ كتاب (كارو) يتضمَّن الفتاوى والفرائض اليهوديّة، فما المانع من أَنْ يُلْسِنَ على اليَهود الذين ترجم لهم معاني القرآن ويُوحي لهم بأنَّ المائدة في القرآن هي جملة الفرائض والفتاوى اليهودية التي أخذها محمد من اليهودية وضمَّنها كتابَه المُسمَّى بالقرآن!! فكرة خبيثة في رأيي، ولا تُنتَجُ إلاّ من عقليّة متعصِّبة لعقيدتها، ضاربة عرض الحائط بكلِّ الأعراف العلميّة والطُّرق المنهجيّة.

وترجمتُ هنا تمثّل نوعًا من الاعتداء على لغة القرآن، بل يمُكن أن تُعدَّ من قبيل التَّزوير اللُّغويّ؛ لأنَّه نقلَ عمدًا صورة مغايرة للَّفظ عمّا هو موجود في لغت الأصلية أو لغة النصّ القرآنيّ، لأهداف دينيّة هدفُها إشعار الأنا بفوقيّة واستعلائيّة على أتباع النصِّ المتُرجَم، باعتباره في ظنّه نصًّا مَسروقًا منها أو على أقلِّ تقدير مُقتبَسًا من نصوصها.

كما أنَّ ترجمة المستشرق (روبين) هنا تقضي على البلاغة التي تقوم على البلاغة التي تقوم عليها لفظة "المائدة"؛ إذ المقصود هنا الطَّعام، إذ المائدة تَعني الطَّعام الموجود في مكانه المعدِّ للأكل، ولا تُسمَّى المائدةُ مائدةً إلا إذا كان عليها طعام، فالوجه البلاغي إذنْ يقود إلى أنَّ الحواريين طلبوا طعامًا؛ لأنَّ الطَّعام يُسمَّى مائدة على الجوار، لأنَّه يُؤكلُ عليها. هذا الوجهُ البلاغيُّ نفتقدُه في ترجمة (روبين) الذي جعل المعنى مُنصبًّا على المائدة لا الطعام.

لفظ "فاطر": ورد في عدّة سور، لكنّنا سنقف هنا عند وروده في سورة

فاطر؛ حيث يقول الله تعالى: ﴿الْحُمْدُ للهِ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلاَيِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [فاطر: ١].

المستشرق (أوري روبين) لجأ في ترجمته لهذا اللَّفظ إلى معنًى بعيد، في الوقت الذي كان لديه أن يَستعين بالمُقابل العبريِّ المباشر، إذ "رغم وجود المُقابل العبريِّ المباشر، إذ "رغم وجود المُقابل العبريِّ المباشر لكلمة فاطر، وهو 'بوريه' بالعبريّة، أي الخالق أو المبُدع للكون، وهي كلمة وردَت في الإصحاح الأول من سفر التكوين عن خلق الله للكون، فإنَّ (روبين) ترجم الكلمة إلى الكلمة العبريّة: 'هايوتسير' بمعنى المُنتج للشيَّء الماديّ أو الفنيّ، ولا تصلح لخلق الكون والبشر."(۱). ولا شكَّ في أنَّ بينَ المعنييْن بونًا شاسعًا. لكنًا لا نستغرب من موقف (روبين) هذا، لا لشيء إلاّ لكونه امتدادًا طبيعيًّا لتصوُّر العَقليّة اليهوديّة للإله، ونظرتها إليه نظرةً مادية بحتة، تتأسَّس على تحقيق أطماع بني إسرائيل في الأرض. إنَّ الإله في تصورُّ هذه العقليّة قريبُ في صفاته من البشر، فمَسكنُه في الأرض وليس في السماء أو في أيِّ جانب غيبيًّ، ومفهوم اليوم الآخر محصور في الدُّنيا وعلى الأرض وليس مفهومًا غيبيًّا، والحياة اليهوديّة مبنيّة محصور في الدُّنيا وعلى الأرض وليس مفهومًا غيبيًّا، والحياة اليهوديّة مبنيّة محصور في الدُّنيا وعلى الأرض وليس مفهومًا غيبيًّا، والحياة اليهوديّة مبنيّة محصور في الدُّنيا وعلى الأرض وليس مفهومًا غيبيًّا، والحياة اليهوديّة مبنيّة

على امتلاك أرض كنعان كمقدِّمة لامتلاك الأرض وحُكمها، وجمع المال

١ - انظر: محمد محمود أبو غدير: "ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم بالعبرية"، ص.ص. ٢٠ - ٢١.

وامتلاك السلطة لتحقيق ذلك، والثَّواب والعقاب ماديُّ وليس معنويًّا، ويرتبط بتحقيق طموحات إسرائيل أو عدمها في العقاب<sup>(۱)</sup>. فليس من المتوقَّع إذن من شخصيّة يهوديّة حتَّى النخاع ك (أوري روبين) أن يكون تصوُّره عن الإله مغايرًا للتصوُّر اليهوديِّ العامّ، وليس غريبًا أن يَنطبع هذا التصوُّر في فهمه لمفهوم "فاطر"، لكنَّ الغريب في الأمر أن يسير بالنصِّ القرآني إلى محاولة تصوُّر ماديّ للإله بعيد كلَّ البُعد عن الإسلام، قريب كلَّ القرب من اليهوديّة، في صورة تشي بنوع من التَّلبيس على القارئ اليهوديِّ ذاته.

ليس هذا فحسب بل إنّه باجتماع المكوِّنات المعرفيّة للعَقليّة اليهوديّة، التي كتبَتِ التَّوراة في التاريخ اليهوديِّ، وانعكاسات مراحل هذا التاريخ وآلامه وخيباته وتناقضاته، بالإضافة إلى نفسيّة اليهود الطَّامعة بلا حدود حسب أحد الباحثين، فنجد تصوُّر اليهود للإله هو تصوُّرُ وظيفيُّ مقاصديُّ ماديُّ يخدم مصالح الشعب اليهوديّ فحسب، وليس تصوُّرًا يخدم قضيّة الإيمان بالإله وكيفياتها، وإنمَّا هو دور يَخدم قضيّة إيمان اليهود بأنفسهم وبطموحاتهم في هذه الأرض (٢). وهذا كلُّه يدلُّ على أنَّ التكوين المعرفيَّ لليهود -بمن فيهم (روبين) - يُؤمن بتصوُّر ماديًّ للإله، ومن ثَمَّ عمد هذا لليهود -بمن فيهم (روبين) - يُؤمن بتصورُّر ماديًّ للإله، ومن ثَمَّ عمد هذا

١ - انظر: علاء هيلات؛ ومحمد الجمل: الدور الوظيفي المادي في تصور اليهود للإله من خلال سفر التكوين، دراس تحليلية نقدية في ضوء القرآن الكريم، ص٢٣٨.
 ٢ - انظر: علاء هيلات؛ ومحمد الجمل: الدور الوظيفي المادي في تصور اليهود للإله من خلال سفر التكوين، دراس تحليلية نقدية في ضوء القرآن الكريم، ص٢٣٨.

المستشرق إلى محاولة إلصاقه للقرآن، ونزع التصوُّر القرآنيّ الصحيح عنه، للإيحاء باقتباس القرآن هذا المفهوم من التَّوراة، هذا الإيحاء الذي يتماشى مع تصوُّرهم للإسلام في أنَّه اقتباس يهوديُّ بصناعة محمّديّة.

لفظ "فضَّلتُكم": يقول الله تعالى: ﴿... وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾ [البقرة:١٢٢]. وقد ترجَم المستشرق أوري روبين "فضَّلتُكم" ترجمةً أفضَت إلى معنَّى غير المعنى المراد في القرآن، ف (روبين) لم يأخذ بعين الاعتبار في ترجمته أنَّ هذا الفعل فعلٌ ماض، إذ لم يكن اليهود موضع تفضيل على العالمين عندما نزل القرآن على نبيِّنا الكريم، فالآية جاءت في سياق الذَّم والتَّوبيخ لليهود من الناحية البلاغية؛ لأنَّهم كذَّبوا بسيدنا محمد، على الرغم ممّا أنعم الله تعالى به عليهم من نِعَم في السابق، "من خلال ما سبق يتبينَّ لنا أنَّ اختيار (روبين) في ترجمته استخدام المصدر: "رَفعي إيّاكم" بمعنى تَفضيلي إيّاكم، بدلاً من صيغة الماضي: "رفعتُكم" ليس مُوفَّقًا؛ لأنَّه لا يخدم المعنى بدقّة؛ إذ إنَّ التَّفضيل في الماضي وليس الآن. ونُجمل النِّقاشَ في هذه الآية بنتيجة مُؤدّاها أنَّ (روبين) يُكثر من استعمال صِيَغ الفعل الماضي بدلًا من المضارع، وهو أسلوب متَّبِّعٌ في ترجمته كلِّها، ويَهدف (روبين) من خلال هذا الأسلوب إلى الوصول إلى القارئ العاديِّ المعاصر للعبريّة"(١). لكن وعلى

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: "ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا"، ص.ص. ٩٤، ٩٣.

الرغم من وجاهة هذا الرَّأي الذي انتهى إليه مُتقنو اللُّغة العبريّة من الدارسين العرب -إذ لا يمُكن منازعتهم فيه لإتقانهم هذه اللُّغة ودروبها- إلَّا أنَّ ترجمة (روبين) هنا تقودنا إلى تساؤل لا يمكن تجاهلُه، وهو أنَّه إذا كان (روبين) يُكثر من استخدام الفعل الماضي بهدف الوصول إلى القاعدة العريضة من اليهود المعاصرين، فلماذا لم يَلتزم بقاعدته هذه فيما يتعلَّق بالفعل الماضي "فضَّلتُكم" وخالفها إلى المصدر، رغم أنَّ السِّياق حقُّه الماضي بالفعل؟! إنَّنا نعتقد أنَّ هذا البُعد العقديِّ هو الذي دَعاه إلى التخلِّي عن هذا الأمر؛ لأنَّ التزامه بترجمة السياق القرآني بدقّة سوف يُناقض عقيدة "شعب الله المختار" التي يتغنَّى بها اليهود، فليس من المقبول في العقيدة اليهوديّة أن يَقول لهم إنَّ الله تعالى كان قد فضَّلَهم في السابق، وإنمَّا اختار صيغة المصدر المُبهَمة التي لا تَشي بزمن، وهذا هو المطلوب بالنسبة إليه. وهذا يُعدُّ في نظرنا تلبيسًا على القارئ من جانب، وعلى عدم الأمانة العلمية من جانب ثان، هذا التَّلبيس وعدميَّة الأمانة هما اللَّذان قادا (روبين) إلى التغوُّل على اللغة العربيَّة، وتَحميلها معانيَ ليست لها، يَرفضها السِّياق، وتَرفضها اللُّغةُ العربيَّة ذاتُها.

كلمة "استوى": في قول الله تعالى: ﴿... ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ ... ﴿ الْبَقْرَةِ: ٢٩]، ترجم المستشرق (أوري روبين) "استوى" بمعنى حلَّقَ في السَّماء(١). وهذه الترجمة فيها تشويه للغة القرآن من جانب، ولمضمون

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: "ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا"، ص٩٦٠.

الصِّفات الإلهيَّة في القرآن من جانب آخر، كونها تَقوم على عوار واضح في فهم اللُّغة من جانب، وعوار في فهم أصول العقيدة الإسلاميَّة من جانب ثانِ، ويمُكن بيان هذا العوار في الآتي:

ج. ترجمة روبين تحمل تجسيمًا وتشبيهًا للذات الإلهيّة، وهـندا لا يكيق بها؛ لأنَّ ترجمة الفعل "استوى" بمعنى حلَّق فيه تجسيم للذات الإلهيّة، وقياس لعالم الغيب على عالم الشهادة. د. مخالفة (روبين) بهذه الترجمة لما أجمع عليه المسلمون من نفي التَّشبيه والتجسيم عـن الذات الإلهيّة، وهو مذهب المُحقِّقين من علماء المسلمين.

ه. ترجمة (روبين) هنا لا تتَّفق مطلقًا مع أيِّ من التفاسير الأربعة المعتمدة عنده، بل تُخالِف كلَّ التَّفاسير، دون استثناء، مخالفةً صريحة.

إنَّنا بصدد قضية الاستواء على العرش خاصة، والصِّفات الإلهية في القرآن عامّة، أمام ثلاثة آراء: الأوّل، الإيمان بالصِّفات والتمسُّك بها في القرآن دون تكييف أو تشبيه أو تجسيم أو تعطيل، والثاني، تأويل الآيات بما يُنزِّه الذات الإلهية وفق مقتضيات اللغة العربيَّة، والثالث، التمسُّك بظاهر النصّ، وتشبيه الصِّفات الإلهيّة بصفات الإنسان.

وقد اختار (روبين) أن يكون في صفِّ المُشبِّهة المَرفوض مذهبهم إسلاميًّا، فصار على المَوقف الثالث؛ حيث تمسَّك بظاهر الاستواء، وتشبيه

هذه الصفة الإلهيّة بصفة البشر، فقال بالتَّحليق، وهذا لا يَليق بالله، وإنمَّا يَليق بالله، وإنمَّا يَليق بالبشر، في الوقت الذي التزمت فيها التَّفاسير الأربعة التي جعل منها مرجعًا له موقف التأويل، تأويل الاستواء على أنَّه صعود أمره إلى السَّماء، أو قصد إليها بإرادته، أو تَوجَّهَت إرادته، أو أقبل إلى خلق السَّماء(١).

لكنّنا نرى أنّ النّظرة الماديّة للإله في العقيدة اليهوديّة هي التي أدّت بروبين) إلى هذه الترجمة، فهو نتاج هذه العقيدة، وآراؤه في ترجمة القرآن تعدُّ تأثيراً واضحًا من تأثيراتها فيه، ومن ثَمَّ فهو لم يستطع أن يَحيد عما رسمَتْه له عقيدتُه، لكن كان عليه أن يكون أمينًا، وأن ينقل المعنى الحقيقيَّ الموجود في التفاسير الإسلاميّة، التي اتّخذ من أربعة منها مرجعًا له باعترافه، لكنّه لم يُعِرْها في رأيي اهتمامًا يُذكر، ولم يَستنرْ بها كثيراً في ترجمته.

ومن ثمَّ فإنَّ ترجمة الألفاظ المُفُردة التي قام بها (روبين) في ترجمته للقرآن كان يَشوبها كثيرٌ من الأخطاء التي حدثَت عن عَمد أو عن جهل باللغة العربيَّة، لكنَّنا نُرجِّح فرضيّة العَمد، خاصّة أنَّ هناك العديد من ترجمات الألفاظ التي قام بها تَبعَ فيها (روبين) عقيدتَه، أو أثَّرَت عقيدتُه

١ - انظر: ابن الجوزي: زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص٤٩. & انظر: البيضاوي: أنــوار التنزيــل وأسرار التأويل، ج١، ص٢٦. & انظر: جلال الدين الســيوطي؛ وجلال الدين المحلى: تفسير الجلالين، ص٨. & انظر السمرقندي: بحر العلوم، ج١، ص٣٩.

فيه في ترجمته لها، بصورة نقلَتْها من كونها ترجمة جيّدة إلى كونها ترجمة مُزيَّفة تُؤسِّس لصراع بين الأديان، وليس إلى إقامة أُطر حضاريّة بينها. • الترجمة التفسيريّة المتعلّقة بالنصّ

ونقصد بهذه الترجمة تلك التَّعليقات والهوامش التي ذيَّلَ بها (أوري روبين) الهوامش والحواشي والتعليقات على ترجمته لألفاظ القرآن الكريم، وهذه التَّاجمة التَّفسيرية لا تقوم على ترجمة ألفاظ النصِّ بقدر

ما تقوم على تفسير النصِّ وفق بُعدٍ عقديّ/أيديولوجيّ تمسَّك به (روبين).

كما نقصد بها تلك الترجمة التي حاول فيها (روبين) أن يُفسِّر النصَّ ولغتَه بانتزاعهما من سياقهما، ووضعهما في سياق آخر مُغاير ظهرَ فيه بُعدُ عقديٌ / أيديولوجيُّ أيضًا، ضاربًا عرض الحائط بقواعد اللَّغة والبلاغة، فلكي يصبغ (روبين) النصَّ بصبغة توراتيّة حاول أن يُقدِّم القرآن على أنَّه اقتباس محمّديّ من التَّوراة، في صورة تكشف عن الأغراض الحقيقيّة التي ساق من خلالها هذه الترجمة المُحرَّفة في ظنّي. ويمُكن النَّظر إلى هذه

الترَّجمة على أنَّها "شرح الكلام وتوضيحه وبيان معناه بلغة أخرى دون

رعاية لترتيب الأصل ونظمه، ومن غير الحفاظ على جميع المعاني المُرادة

ويمُكن أن نمثِّل لهذه الترجمة التفسيريّة بمجموعة من النَّماذج الدالّة

١ - شاكر عالم شوق: ترجمة معاني القرآن الكريم ودور المستشرقين فيها، ص٦٠.

على ذلك، من خلال ما طرحه روبين من شروحات أو تعليقات على بعض الآيات القرآنية، وهي:

قول الله تعالى: ﴿... إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاءُ ... ﴾ [البقرة: ٦٩]، حيث علَّق (أوري روبين) على هذه الآية في الحاشية بأنَّ: "الآية صدًى لنصِّ في التَّوراة يتحدَّث عن أحكام البقرة الحمراء التي يُضحَّى بها في عيد الفصح."(١). وهذا يمُثِّل انحرافًا واضحًا عن لغة النصّ القرآنيّ. فمَن قال إنَّ صفراء تعني في اليهوديّة حمراء؟ ألا يعني هذا انحرافًا في الترَّجمة وقصورًا في التفسير؟! بل ألا يدلُّ ذلك على أنَّ المترجم في ترجمته التَّفسيريّة يقوم بليًّ عنق النصِّ القرآنيّ في لغته الواضحة لتَمرير أيديولوجيّة عقديّة معيَّنة؟ بليًّ عنق النصِّ القرآنيّ في لغته الواضحة لتَمرير أيديولوجيّة عقديّة معيَّنة؟ ويقاً كله عند تفسيره لقول الله -تعالى-: ﴿... مُسَلَّمَةٌ لاَ شِيَةَ فِيهَا وهذه الترَّجمة لا تمُثِّل النصَّ القرآنيّ تمامًا؛ لأنَّها تَخلو من الجملة: لا شية فيها، التي تركَها المترجم، مُتصرِّفًا وفق ما يشاء، في نقل نصِّ دينيًّ "(٢).

• الأوّل، موافقته لعقيدته أو لِنَقُلْ تَعليبه لعقيدته على المنهج

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية .. ترجمة روبين نموذجًا، ص.ص. ٨٤، ٨٥.

٢ - انظر ناصر الدين أبو خضير، ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا، ص٨٥.

العلميِّ والأمانة العلميَّة في التَّرجمة؛ حيث يتصرَّف في النصِّ حسبما تُوجِّهُ عقيدتُه اليهو ديّة.

• الثاني، مخالفتُه للتَّفاسير الأربعة المُعتمَدة لديه. فهذه التَّفاسير فسَّرَت "مُسلَّمةً لا شيَةَ فيها" بأنَّ لونَها أصفَرُ لا يُخالِطُه لونُ آخَرُ(١). وهذا يَعنى أنَّ هناكَ مخالفة صريحة من (روبين) لهذه التفاسير.

قول الله تعالى: ﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ... ﴿ [البقرة: ١٢٨]. كلمة (مسلمين) في هذه الآية يُراد بها الإخلاصُ والاستسلام لله تعالى في التَّفاسير التي استند إليها (روبين)(٢). لكن ما موقف هذا المستشرق في ترجمته لهذه الكلمة؟ يقول أحد الباحثين: "ولكنَّ اللافت أنَّه التزم بهذا التَّفسير الحرفيّ، ولم يَتركُها كما هي، ولكنْ بأحرف عبريّة، بمعنى اتِّباع الدِّين الإسلامي الذي جاء به محمّد عليه [وآله] الصلاة والسلام، وهو عكس ما فعلَه في ترجمة كلمة الأرض في سورة الإسراء، إذ استخدم

<sup>1 -</sup> انظر ابن الجوزي: زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص٧٧. & انظر: البيضاوي: أنـوار التنزيل وأسرار التأويل، ج١، ص٨٨. & انظر: جلال الدين السيوطي؛ وجلال الدين المحلي: تفسير الجلالين، ص١٥. & انظر السمرقندي: بحـر العلوم، ج١، ص٣٢.

٢ - انظر: البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج١، ص١٠٦. & انظر: جلال الدين السيوطي؛ وجلال الدين المحلي: تفسير الجلالين، ص٢٧. & انظر السمرقندي: بحر العلوم، ج١، ص٩٣.

التَّخصيص، فاعتبرها أرض إسرائيل، أي أنَّه لا يتَّبع مَنهجيّة ثابتة في تفسيره، فقد يُترجم المعنى بتصرُّف، وفقًا لإسقاطات آية في التَّوراة يَعرفها، وقد يَخرج عن هذا المنهج فيُترجمُ ترجمةً حرفيّة"(١). وهذا يَعنى أنَّ لغة القرآن الكريم خضعت لأهواء وميول (روبين) العقديّة، بحيث أضحَت الترَّجمة من اللُّغة العربيَّة إلى اللُّغة العبريّة رهينةً لأفكار مُسبقة لدى المُترجم، وهذا يَكفي لإثبات ما تعرَّضَت له هذه اللُّغة -مُمثَّلة في كلمات القرآن- من تَشويه وتحريف مُتعمَّدَين. لذا فإنَّ أيَّ قضيّة، وردت في القرآن، ولها علاقة ببني إسرائيل، فإنَّ (روبين) يتحكُّمُ في ترجمتها وفق ميوله العقديّة، وهذه المُيول لا يُتوقُّع منها إنصافٌ للغة القرآن، ولا للمضامين والتَّعاليم المتضمَّنة فيها. ومن ثُمَّ فهو "يرى أنَّ التَّوراة هي الأصلُ الذي اعتمدَ عليه القرآنُ الكريم، وأنَّ في القرآن تَحريفات هدفُها الإعلاءُ من شأن إسماعيل، مقابل إسحاق ويعقوب، بما يَخدم المسلمين في دعوتهم إلى دينهم. وهذا تجنُّ عظيم يتوليَّ فيه كبْرُهُ (روبين)؛ إذ إنَّه يُشوِّه ترجمة معاني القرآن من جهة، ويَظلُّ محافظًا على منهج موحَّد طوال تفسيره، في اعتبار القرآن نقلاً غير أمين لما جاء في التَّوراة من جهة أخرى."(٢).

وهذا يعني أنَّ (روبين) آلي على نفسه في ترجمة كلمة "مسلمين" وغيرها

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية .. ترجمة روبين نموذجًا، ص٨٧.

٢ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا، ص٨٧.

من كلمات القرآن ألا ينقل أو يُترجِم الكلمة بما هي عليه في محيطها اللُّغوي والسياقي، وإنَّما نقلَها وترجمها وهي مُحمَّلة بمعان مغايرة ومضامين معكوسة، رجاء تشويه العقيدة الإسلاميّة، وإظهارها بمُظهر المُقتبس من اليهوديّة، فالتَّوراة عنده هي الأصل والقرآن الفرع، وفي هذا الإطار خلع (روبين) عباءة المترجم الأمين، ولبس عباءة الحبر الأمين لعقيدته فقط، ولـذا فإنَّنا نعتقد أنَّ كثيراً من الأخطاء التي وقع فيها (روبين)، وهو بصدد ترجمة معاني القرآن الكريم، كان نتيجة الولاء لعقيدته اليهوديّة.

قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ سَيَنَالُهُمْ غَضَبُ مِنْ رَبِّهِمْ وَذِلَّةُ فِي الحياة فِي الحُياةِ الدُّنيا" ترجمةً لا تتَّفق مع اللغة العربيَّة من أيِّ وجه من الوجوه؛ حيث "يُترجم روبين 'وذلّة في الحياة الدنيا' ويُعقِّب في الحاشية، مستندًا إلى بعض الباحثين روبين 'وذلّة في الحياة الدنيا ويُعقِّب في الحاشية، مستندًا إلى بعض الباحثين -دون ذكر المصدر- الذين يَرُونَ أَنَّ الآية تُلمِّحُ إلى تدنيِّ منزلة اليهود بوصفهم أهل ذمّة تحت حُكم المسلمين."(١). لكنَّ هذه الترجمة لا تتّفق مطلقًا مع اللغة العربيَّة، بل تُحمِّل لغة النصِّ القرآني ما لا تَحتمل، فلُغة القرآن أيسرُ وألينُ من تلك التَّحميلات التي تُعيق لغة النصِّ من أن تَصِلَ إلى العالمين. لكنَ إذا رجعنا إلى التفاسير الأربعة التي ادَّعي أنَّ اعتمادة في الترجمة عليها، لكن إذا رجعنا إلى التفاسير الأربعة التي ادَّعي أنَّ اعتمادة في الترجمة عليها،

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا، ص٨٩.

لوجدنا خلافَ ما يَذهب إليه روبين في ترجمته، فتفسير "الجلالين" يُفسِّر الآية بقوله: وضُرِبَت عليهم اللِّلة إلى يوم القيامة (١). في حين فسرَّها (البيضاويّ) على معنى الخروج من ديارهم أو الجزية (٢). وهذا ما ذهب إليه (السمرقندي) أيضًا في تفسير "بحر العلوم" (١)، و (ابن الجوزي) في "زاد المسير (٤).

ومن ثَمَّ فإنَّ هذه التَّفسيرات لم تُحمِّل اللَّفظة أو الجملة ذلكَ المعنى الدي أتى به (روبين) من عنديّاته، وإن كان يُترجم اللَّفظة في ضوء ما ذهب إليه بعض المهُسِّرين المعتمدينَ عنده على معنى الجزية، فيُعوِّل على الجزية ظنَّا منه أنَّها تُعبِّ عن ضَعف مكانتهم ومَنزلتهم؛ بسبب النَّظر إليهم على البَّهم أهلُ ذمّة، فليس في ذلك وجه لما يذهب إليه؛ لأنَّهم ما قصدوا بمعنى اللَّفظة ما ذهب إليه هو، وإنمَّا تفسيرُهم يتعلَّق بالمستقبل، أي أنَّهم سيكونون في ذلة مُستقبلًا بكفرهم وعصيانهم، ولم يكن الأمر يتعلَّق بوضعهم في المدينة أيام البعثة؛ لأنَّهم كان يُنظر إليهم على أنَّهم جزء من وطن المدينة. هذا فضلاً عن أنَّ مصطلحَي: "الجزية" و "أهل الذمّة" في الإسلام لا يحملان هذه الدلالات السلبيّة التي يُحاول (روبين)

١ - انظر: جلال الدين المحلي؛ وجلال الدين السيوطي: تفسير الجلالين، ص١٦٩.

٢ - انظر: ناصر الدين أبو سعيد البيضاوي: تفسير البيضاوي - المسمى أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ص ٩٠٥.

٣ - انظر: السمرقندي: بحر العلوم، ص٥٧٢.

٤ - انظر: ابن الجوزي: زاد المسير، ج١، ص٧١.

أن يُلصِقَها بجملة "وذلّة في الحياة الدنيا" وألفاظها واضحة الدلالة في اللغة العربيّة، وإنمّا يحمل المصطلحين المعاني الإيجابيّة التي تضع لغير المسلم واجباته أمامه بجوار حقوقه، مثلما تضع أمام المسلم حقوقه وواجباته. ومن هذه المعاني الإيجابيّة حماية غير المسلم، وعدم تحميله مشاقَّ الدِّفاع عن نفسه، ومن هنا تجبُ الجزية، لكن في حال مشاركته في الدِّفاع تسقط عنه الجزية، هذا من جانب، ومن جانب آخر فإنَّ قيمة الزَّكاة المفروضة على غير المسلم، فأين المفروضة على غير المسلم، فأين تدنيِّ مكانة اليهود بسبب كونهم أهل ذمّة يَدفعون الجِزية؟! فهذه تُرهاتُ لا أساس لها من الصحة.

قول الله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]، وقف (روبين) عند تفسير هذه الآية مُعوِّلًا على كلمة "الأمِّيِّ"، حيث ترجمَها ترجمة تَخرج بها عن سياقها، فالأمِّيِّ عنده هو الأُمُمِيُّ، ولقد كانت هذه الكلمة محورًا لترجمة تفسيريّة في الحاشية، "وفي الهامش يُوضِّح (روبين) بأنَّه يَتبنَّى هذا التفسير بما يخالف معظم المفسرين المسلمين الذين يَرَونَ أَنَّ 'النبيّ الأمِّيّ' الذي لا يكتب ولا يقرأ، ولكن ما يُوجِّه روبين في ترجمته هو اعتقادُه بأنَّ آية الأعراف إنْ هي إلاّ صدًى لما ورد في التَّوراة، [...] أي سأجعل لهم نبيًّا مثلك من بين إخوتهم، لذلك يَرى (روبين) أنَّ هذه الآية تُشكِّل خلفيّة آية الأعراف،

فاعتبرت البشارة التي تُنبئ بمجيء النبي محمد عليه الصلاة والسلام"(۱). موقف (روبين) هنا يُعدُّ حلقةً من حلقات المواقف الاستشراقية من قضية أميّة النبيّ الكريم عبر مراحل الاستشراق المختلفة، وهو يمُثِّل مخالفةً صريحة للشواهد التاريخيّة التي تُثبِتُ أنَّ النبيّ الكريم لم يكن له علم بالقراءة والكتابة،، وهذا ما أكَّدته التفاسيرُ الأربعة التي اعتمد عليها (روبين) -فضلاً عن سائر التفاسير- فتفسير "الجلالين" لم يطرق بابَ قضية أميّة الرسول، بيدَ أنَّه كذلك لم يَنْفها، وقد أكَّد تفسير (البيضاويّ) وتفسير (السمرقنديّ) على عدم معرفة الرُّسل بالقراءة والكتابة، في حين ذهب ابن الجوزيّ في تفسيره إلى وجهين في تفسير المعنى: الأوّل لأنَّه لا يكتب، والثاني لأنَّه من أمِّ القرى (۱).

وهذه التَّفسيرات تَعني أنَّنا أمام أربعة مواقف: الأوَّل لم يَذكر القضيّة، والشاني والثالث أكَّدا على أمِّيّة النبيّ قراءة وكتابة، والرابع قال بالأمِّيّ على معنيين: عدم معرفة الكتابة، وأُمَميّ نسبة إلى قريش. وكان من المُفترض أن

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا، ص ٩٠.

٢ - انظر: جلال الدين المحلي؛ وجلال الدين السيوطي: تفسير الجلالين، ص ١٧٠.
 ١٤ انظر: ناصر الدين أبو سعيد البيضاوي: تفسير البيضاوي - المسمى أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٩، ص ٥٧٦. & انظر: السمرقندي، بحر العلوم، ص ٥٧٤. & انظر: ابن الجوزي: زاد المسير، ج١، ص ٥٢٢.

ينقل (روبين) ترجمتَه بذكر الوجوه الأربعة أو ما انتهى إليه مُعظمُها؛ لكنَّه آثَـرَ أن يَختارَ معنَّى يَتيمًا من المَعنيَين اللَّذين ذهب إليهما (ابن الجوزي)، وهذا يَعنى عندنا أنَّ عمليّة ترجمة ألفاظ القرآن الكريم بالاستناد إلى هذه التفاسير كانت عمليّة انتقائيّة، يَنتقى منها (روبين) ما يحاول أن يُعضِّدَ به توجُّهَه العقديّ والسياسيّ، فما وجد فيه خدمةً لعقيدته -مستندًا بالطبع إلى جهده في التَّحوير وقلب الحقائق حول ما وجده- اختارَه، وما خالفَ عقيدتَه -ولو كان هو الأقوى والأغلب والأصحّ- تركَه واختار الأضعف، وكلُّ هــذا يُؤكِّد على أنَّ ترجمة (روبين) للقرآن كانت عمليّة انتقائيّة، فهو يَبحث في التَّفاسير الإسلاميّة عمّا يُؤيِّد به غايتَه ومقصده وهواه وأيديولوجيّتَه. وهذا يقودنا -في التحليل الأخير - إلى أنَّ التفاسير الأربعة المُعتمَدة لديه لا تَعنى شيئًا بالنسبة له ولترجمته ما لم تُؤيِّد النصَّ التَّوراتيّ الذي يُؤمنُ به. ومن هنا ننتهي إلى أنَّ ترجمة (أوري روبين) لمعاني ألفاظ القرآن الكريم، كانت تُمُثِّل اعتداءً على اللغة العربيَّة التي يقوم عليها النصُّ القرآنيّ، وهذا الاعتداء كان على مستوى الألفاظ وعلى مستوى المعاني، على مستوى اللفظة المفردة وعلى مســتوي الترَّجمة التفسيريَّة، وهذا الاعتداء وصل إلى حدٍّ التَّحريف المُمنهَج، فقد كان الاعتداء على لغة النصِّ وسيلتَه لتمرير أفكاره ومعتقداته تجاه الإسلام، وهم كلُّها أفكار ومعتقدات تصبُّ في غير صالح الإسلام، وإنمَّا في صالح عقيدته اليهوديّة التي ظلّ وفيًّا لها في ترجمته للقرآن حتّى النهاية.

### ٤ - (شالوم زاوي) والتشكيك في مصدرية القرآن

من المستشرقين الذين يَنطلقون مُنطلَقًا عقديًّا في كتاباتهم المستشرق (شالوم زاوي)، وهو مستشرق إسرائيلي أكاديمي، وأحد مُمثِّلي الاستشراق اليهودي المعاصر، حيث يَعمد إلى التَّشكيك في المصدرية الإلهية للقرآن، حاملًا راية دعوى اقتباس القصص القرآني من العهد القديم.

ويعدُّ كتاب: (מקורות יהוד "םבקור אן - "مصادر يهودية بالقرآن") باللَّغة العبرية لمُؤلِّفه الحاخام والمستشرق الإسرائيلي (ه. שلاالمات - أندريه شالوم زاوي)، الصادر في القُدس عن "دار نشر دافير" "الإسرائيلية" عام ١٩٨٣م، والذي يقع في ٢٦٩ صفحة من القطع الكبير(١)، دليلاً على ذلك. وهذا الكتاب عبارة عن ترجمة لبعض آيات القرآن الكريم المُوزَّعة على ١١٤ سورة، جملة سور القرآن. بيدَ أنَّ هذا الكتاب -بحسب الدّارسين- يَحمل ما هو أبعد من الترجمة، فهو يَحمل نقدًا وتشويهًا للقرآن الكريم في داخل هذه الترَّجمة.

إنَّ (شالوم زاوي) زعم أنَّ الكثير من الأساطير الدِّينية اليهودية تمَّ

<sup>1 -</sup> א.שלום זאוי: מקורות יהודיים בקוראן, הוצאת דביר, ירושלים، 1983. نقلاً عن: أحمد صلاح البهنسي: قصص القرآن في كتاب (مصادر يهودية بالقرآن) لشالوم زاوي قراءة تحليلية نقدية لنماذج مختارة، على الرابط التالي:

https://tafsir.net/article/5241/qss-al-qr-aan-fy-ktab-msadr-yhwdyt-balqr-aan-lshalwm-zawy-qra-at-thlylyt-nqdyt-lnmadhj-mkhtarh

تَضمينها في كتب المسلمين الأوائل حول القرآن وسيرة محمد؛ مثل تفاسير (الطبري) و(البيضاوي) وكتاب (البخاري)، مُؤكِّدًا أنَّ القرآن بُنيَ بشكلٍ عامّ على أفكار العهد القديم، وفي مقدِّمتها حبُّ الإله ووحدانيته المُطلَقة (۱). هو إذن يَحمل لواء فرضية اقتباس القرآن من اليهودية، متأثِّرًا في ذلك بأعلام الفكر اليهودي: (إبراهام جيجر) في كتابه "ماذا أخذ محمد من اليهودية"، و (جولدزيهر) في كتابه "محاضرات في الإسلام"، و (إبراهام كاتش) في كتابه "اليهودية والإسلام".

ولذا فإنَّ الإطار الفكريَّ الذي يَنطلق منه (شالوم زاوي) لا يختلف كثيرًا عن نظيره عند (أوري روبين)، فكلُّ منها عمدَ إلى نقد جانبَين: لغة القرآن، وأف كار ومضامين القرآن خاصةً في جانبه القصصي. فكتاب (روبين) في الجانب الأول يَحوي "عددًا من الفرضيات اللُّغوية التي حاول من خلالها التَّشكيك في أصالة لغة القرآن، وردّها للغات أخرى سامية لا سيَّما العبرية منها، فيذكر أنَّ لفظة (القرآن) جاءَت من اسم الفعل في العبرية:

<sup>1 -</sup> א.שלום אוי: מקורותיה ודיים בקוראן, הוצאת דביר, ירושלים، 1983. نقلاً عن: أحمد صلاح البهنسي: قصص القرآن في كتاب (مصادر يهودية بالقرآن) لشالوم زاوي قراءة تحليلية نقدية لنماذج مختارة، على الرابط التالى:

https://tafsir.net/article/5241/qss-al-qr-aan-fy-ktab-msadr-yhwdyt-balqr-aan-lshalwm-zawy-qra-at-thlylyt-nqdyt-lnmadhj-mkhtarh

<sup>2 -</sup> Abraham Katsh: Judaism in Islam, pp. 1-2.

(קרא) بمعنى: قراءة أو تلاوة أو تسميع، وهذا اللَّفظ العبريُّ جاء منه أيضًا كلمة: מקרא (المقْرا/ أي: الشريعة المقروءة في اليهودية) التي تُشير إلى التَّسمية اليهودية لكتابهم المقدَّس المعروف في الأوساط العربية بـ "العهد القديم"(١).

كما يَحوي الكتابُ في جانبه الثاني الكثير من النَّقد والتَّشويه لمضامين القرآن، من ذلك ترجمتُه للآيات من ٢٠ - ٧٠ من سورة البقرة، التي يقول فيها: "إنَّ القرآن خلَطَ في هذه الآيات بين البقرة الحمراء الوارد ذكرها في سفر العدد بالتَّوراة وبينَ العجل مقطوعَ الرأس الوارد ذكره في سفر التثنية بالتَّوراة، كما أنَّه يذهب لأبعد من ذلك بإقحام كلمات في الترَّجمة غير واردة في النصِّ القرآني، ومن أمثلة ذلك ترجمتُه للآية ١٢٤ من سورة البقرة: ﴿...قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا...﴾؛ إذْ يُترجم لفظة 'إمام' إلى البقرة: ﴿كالعبرية، ويردُّ أصلَها إلى التلمود"(٢).

وبما أنَّ المستشرق (شالوم زاوي) يَتبنَّى فرضيَّة الاقتباس من اليهودية، فإنَّ فِكرَهُ قائمٌ على أساس من المنهج الشكيِّ، الذي يَقوم على التَّشكيك في النصوص القرآنية، ومنهج التأثير والتأثُّر الذي يَبحث عن مُؤثِّرات يهودية

١ - انظر: أحمد صلاح البهنسي: قصص القرآن في كتاب (مصادر يهودية بالقرآن)
 لشالوم زاوي قراءة تحليلية نقدية لنماذج مختارة.

٢ - انظر: שלום זאוי: שם, עמ 59. نقلاً عن: أحمد صلاح البهنسي: قصص القرآن في
 كتاب (مصادر يهودية بالقرآن) لشالوم زاوي قراءة تحليلية نقدية لنماذج مختارة.

فيها. "شأنه في ذلك شأن غالبية المستشرقين اليهود والإسرائيليين في استخدامهم لهذا المنهج؛ وهو ما جسّد ظاهرً أو سمة 'الامتداد والتكرار' التي تَسِم معظمَ الكتابات الاستشراقية الإسرائيلية التي مَثَّلت امتدادًا للاستشراق الغربي، وتكرارًا لنفس مناهجه وفرضياته العلمية حول القرآن الكريم والشؤون الإسلامية عامّة"(۱). ولا شكَّ في أنَّ هذا يمثُل محاولةً منه للوصول إلى نوع من الانتصار العقدي لديانته اليهودية، وإلا لَما استخدم فكرتَه عن الاقتباس دون دليل حقيقي يستند إليه، ولَما استخدم منهجية التأثير والتأثُّر دون تطبيق حقيقيًّ رصين يتناسب مع مقتضيات المقارنة الصَّحيحة التي أرساها المنهجُ العلميُّ السليم.

إنَّ دراسة إنتاج هؤلاء المستشرقين المعاصرين يَكشف عن مزاعمه حول اقتباس القرآن من اليهودية، "وهو ما نراه بوضوح في الجهد الذي بذلَه أندري شالوم في مقارنة سورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة بكتب اليهود الدِّينيَّة، زاعمًا أنَّ ما جاء في القرآن مأخوذ عن هذه الكتب لمجرّد وجود بعض التَّشابه أحيانًا في بعض الآيات. يُضاف إلى ذلك عدم الاعتراف بوَحيانيّة آيات القرآن، وهذا يُبرِّر -عندهم- ردَّها إلى مصادر دينيّة كالعهدين

١ - أحمد صالاح البهنسي: قصص القرآن في كتاب (مصادر يهودية بالقرآن) لشالوم زاوي قراءة تحليلية نقدية لنماذج مختارة، على الرابط التالي:

https://tafsir.net/article/5241/qss-al-qr-aan-fy-ktab-msadr-yhwdyt-balqr-aan-lshalwm-zawy-qra-at-thlylyt-nqdyt-lnmadhj-mkhtarh

وغيرهما. وهو ما يُصرِّح به المستشرقُ اليهوديُّ نفسُه، بقوله: يَبدو أنَّ مُؤلِّفَ القرآن من خلال هذه السُّورة استعار من اليهوديّة بشكل خاصّ جزءًا مُهمَّا من الأمر الإلهيِّ والقانون العبريّ الذي سبقَه"(١).

#### أ - دعوى اقتباس بعض ألفاظ القرآن من اليهودية

مال (شالوم زاوي) في سياق كتابه: مصادر يهودية في القرآن إلى الحديث عن بعض ألفاظ لغة القرآن، مُتَّهِمًا إيّاها بأنَّها مقتبسة أو مأخوذة من اليهودية، وما مَيلُه هذا إلا بناءً على دوافع عقدية صرفة، بعيدة كلَّ البُعد عن المنهج العلمي.

فمثلاً في معرض تعليقه على الآية ٩٣ من سورة البقرة: ﴿... قَالُوا سَمِعْنَا وَعُصَيْنَا وَأَشْرِبُوا ... ﴾ يقول: "تُذكِّرنا الآية بأحداث العجل الذهبيّ. يُغيرً القرآن من القَسَم التَّوراتيّ 'نفعل ونسمع' و 'كلّ ما تكلَّم به الربُّ نفعل' [سفْر الخروج ١٩: ٨ و ٢٤: ٣]، ويُكرِّر حقيقتَه في أواخر السُّورة 'سمعنا وأطعنا...واغفر لنا'"(٢). فهو يدَّعي أنَّ القرآن استبدلَ لفظيّ ﴿... سَمِعْنَا

<sup>1 -</sup> العياشي العدراوي: "ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي من خلال كتابه 'مصادر يهودية بالقرآن'"، ص ٢١٨.

٢ - العياشي العدراوي: "ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي من خلال كتابه 'مصادر يهودية بالقرآن'"، ص٢٢٥.

وَعَصَيْنَا ... بلفظيّ "نفعل ونسمع" اليهودية. والحقيقة التي لا مفرَّ منها أن (شالوم زاوي) هنا لا يملك إلا ترهات، فلا يستطيع أن يُقدِّم لنا دليلاً واحدًا على ما يَزعمه، والغريب في الأمر أنَّ هناك اختلافًا جوهريًّا في الموقفين: موقف يفعل ويسمع، وموقف يسمع ويعصي، فكيف يكتقيان؟! فضلاً عن أنَّ الموقف التَّوراتي لا يَستقيم، فالصَّحيح أن يَسمع الإنسانُ أولاً ثم يَسمع.

علَّق (زاوي) على الآية ٢٤٨ من سورة البقرة: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيّهُمْ إِنّ آيَةً مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ... ﴾، بالقول إنَّ لفظة "سَكينة" اقتبسَها محمدٌ من اليهود الذين سمعها منهم، وأنَّ هذه اللَّفظة مرتبطة بقصة عودة التابوت من أرض فلسطين زمن صموئيل (أحد أنبياء بني إسرائيل)(۱). والمعنى: "أي تسكنون عند مجيئه وتُقرُّونَ له بالملك، وتَزول نفرتُكم عنه، لأنَّه متى جاءَهُم التّابوت من السَّماء وشاهدوا تلك الحالة فلا بدَّ وأن تسكن قلوبُهم إليه وتَزول نفرتُهم بالكُلِّية"(۱).

# ج - دعوى اقتباس القصص القرآني

لا يختلف هذا المستشرق عن غيره من المستشرقين ممَّن حاولوا الزَّعم باقتباس القرآن من اليهودية، فقد كان الشقُّ الأساسيُّ عنده تناولَ القَصص

١ - انظر: أحمد البهنسي: كتاب مصادر يهودية بالقرآن للمستشرق شالوم زاوي.

٢ - على بن نايف الشحود: المفصل في الرد على شبهات أعداء الإسلام، ج٧، ص١٣٣.

القرآني في سياق المنهج الإسقاطي الذي سار عليه.

من ذلك مثلاً حديثه عن الآية ١٢٥ من سورة البقرة: ﴿... وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ... ﴿ حيث يقول: "مَقام بالعَربيَّة هو الحجر الأساس -أبعاده ٦٠ سنتمتر على ٩٠ -، فيه آثار أقدام إبراهيم (عليه السلام) حسب الحديث، ووَفقًا للمفسِّرين فهو الحجرُ الذي يُعرف بمقام إبراهيم، أي موضع قدميه حيث صعد منه إلى سطح الكعبة عند بنائها مع ابنه إسماعيل (عليه السلام). وفقًا لتلمود سوطا [١٠: ٣٣-٣٣]: أقام إبراهيم حديقةً ببئر السَّبع ودعا ضيو فَه لتناول ما لذَّ وطاب من الأطعمة والأشربة، ووَفقًا للتَّرجمة التَّفسيريّة لسفر التكوين [٢٤: ١٤] فقد أسَّس كلٌّ من إبراهيم وإسحاق بيتَ الله الذي تجلَّى فيه الإلهُ. لكنَّ الحديث النبويَّ غيرَّ إسحاق بإسماعيل."(١). وكأنَّ هذا المستشرق -كغيره بالطُّبع- يتَّخذ من التَّوراة معيارًا يَقيس به صدقَ الكتب التالية عليها من عدمه، وهذا يُعدُّ قمةَ التعصُّب، ناسيًا تلك الأخطاء الكبيرة التي تظهر في نسخة التَّوراة المتداولة، والتي تَتنافي في كثير من جزئياتها مع العقل والمنطق، فضلاً عن العقيدة الإسلامية الصحيحة. فهل تُعدُّ التَّوراةُ معيارًا رغم أنَّ الثابت -حتى من بين نصوصها-

١ - العياشي العدراوي: "ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي من خلال كتابه 'مصادر يهودية بالقرآن'"، ص٢٢٧.

أنَّها كُتبت بعد موت موسى بقرون؟! ثم هل فهم هذا المستشرق وغيرهُ نصوصَ التَّوراة التي تتحدَّث عن هذه القصة جيِّدًا؟! هل استطاع أن يُدرِكَ التَّناقُضَ الواضح بين هذه النُّصوص والتي تَحكُمُ بأنَّ الذَّبيح إسماعيل لا إسحاق؟!

إنَّ الدليل على أنَّ الذَّبيح هو إسماعيل واضح في القرآن وفي التَّوراة، رغم حركة التَّمويه التي قام بها كاتب التَّوراة، كسبًا لشرف ليس لهم، فنُصوص القرآن تُؤيِّد أنَّ الذَّبيح إسماعيل، نفهم ذلك من قول الله تعالى: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ¤ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ ¤ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْ بَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاء اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ¤ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِين ¤ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ¤ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَّا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزى الْمُحْسِنِينَ ¤ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلاَءُ الْمُبِينُ ٣ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ٣ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الآخِرِينَ « سَلاَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ « كَذَلِكَ نَجْزى الْمُحْسِنِينَ « إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنُّ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ [الصافات: ١٠٠٠-١١]. فالآيات من الآية ١٠٠ إلى الآية ١١١ تتحدَّث عن بشرى الغلام الحليم الذي بلغ مع والده السَّعيَ، وقصَّ عليه والدُّه رُؤياه في المنام، واستجاب الغلامُ لأمر الله تعالى، ثمَّ بعد أنَّ صدَّقَ إبراهيم الرُّؤيا، كان نتيجة ذلك أمرين: فداه الله تعالى بذِبح عظيم وبشَّره بغلام آخر هو إسحاق نبيًّا من الصالحين، ومن

ثَمَّ فليس الغلامُ الأوَّلُ الذي بشَّره الله تعالى به إلا إسماعيل؛ إذ يَستحيل أن يكون الذَّبيحُ إسحاق، وهل يُعقَلُ أن يُقدَّم للذَّبح والفداء ثم يُبشَّر سيِّدُنا إبراهيم به؟! فسياق الآيات يدلُّ على أنَّ إسماعيل هو الذَّبيح الابن الأكبر لأبيه، ثم كانَت بعد ذلك البشارة بمولد إسحاق.

لكن قد يعترضُ هذا المستشرق أو غيره بأنَّ القرآن يَسوق هذه الرِّواية من وجهة النَّظر الإسلامية التي يَعترض عليها (جولدتسهير) ذاته ومن سار على دربه، إذنْ فلنتناول الرِّواية كما وردَت في التَّوراة. إذ سرعان ما نجد التَّوراة تكشف لنا بينَ الشُّطور عن الذَّبيح إسماعيل خلافاً لما تدَّعي، حيث جاء في التَّوراة: "خُذ ابنكَ وحيدكَ الذي تُحبُّهُ إسحاق، واذهَبْ إلى أرض المريا، وأصعده هناك محرقة على أحد الجبال الذي أقول لك" [التكوين: ٢٢ - ٢]. إذ من المعروف أنَّ إسماعيل هو الابن البكر، ويَعني هذا أنَّه كان وحيد أبيه قبل ولادة إسحاق، فكيف يكون إسحاق وحيد والده وهو الابن البائي، وإسماعيل ظلَّ حيًّا طيلة حياة والده، وهو مَن حضرَ دفنَ والده إبراهيم، وهذا يعني أنَّ إسحاق لم يكن يوماً وحيدَ أبيه.

هناك بعضُ الأدلة الأخرى من التوراة التي تُثبتُ ذلك، منها: "فَبكر إبراهيم صباحًا، وأخذَ خُبزًا وقربة ماء، وأعطاهُ ما لهاجر، واضعًا إيّاهُما على كتفها والولد، وصرفَها فمَضَتْ وتاهَت في بَرِّيّة بئر سبع" [التكوين: ٢١ - ١٤]. ومنها: "وسكنَ في بَرِّيّة فاران، وأخذَت له أمّةً زوجةً من أرض مصر" [التكوين ٢١ - ٢١]. بمعنى أن إسماعيل سكنَ مع أمّه في بئر

سبع، وبعدَها انتقل إلى فاران التي كانَت تُطلَق على جبال مكة وبعض ضواحيها، فالمقصود هنا إسماعيل لا إسحاق، وقصّةُ الذَّبح تمَّتْ في ذلك الموقع من الحجاز، ومن ثَمَّ فإن المقصود هو إسماعيل، ولو كان المقصود إسحاق لكانت أحداث القصة في الشام حيث يسكن، فَضلاً عن المقصود إسحاق لكانت أحداث القصة في الشام حيث يسكن، فَضلاً عن أنَّه من الناحية العقلية لو كان إسحاق هو الذَّبيح، فكيف يتَّفق ذلك مع ما وعد الله تعالى به إبراهيم في ابنه إسحاق من الذُّرية والنَّسل؟! فهل يَعدُهُ بالذُّرية والنَّسل؟! فهل يَعدُهُ منطق.

ومن الأمثلة أيضًا حديثُه عن الآية ١٢٥ من سورة البقرة: ﴿وَلِكُلِّ وِجْهَةً هُوَ مُولِيها فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعًا ... ﴾ حيث يقول: "كان محمَّدٌ (ص) في صلاته يَستقبل بيتَ المقدس -كما هي عادةُ اليهود- الواردة في [دانيال ٢ - ١١]، وبعد ذلك فكَّ النبيُّ هذا الارتباطَ بينه وبين اليهود وأمرَ أتباعَه بالتوجُّه إلى الكعبة شطر فناء المسجد الكبير. كما أنَّ الآية ١٤٨ تقول: 'ولكلِّ وجهةٌ هو مُولِّيها فاستَبِقُوا الخيراتِ أينَ ما تكونُوا يَأتِ بِكُمُ اللهُ جَميعًا مَثيلُها في [الخروج ٢٠ - ٢٤] 'في كلِّ الأماكنِ التي أصنَعُ فيها لاسمي ذكرًا آتي إليكَ وأُبارِكُكُ."(١).

العياشي العدراوي: "ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي من خلال كتابه 'مصادر يهودية بالقرآن"، ص٢٢٨.

لكن تَحويل القبلة حدثٌ لا يمُثّلُ شُبهةً كما يحاول (شالوم زاوي) - وغيره من المستشرقين السابقين من أمثال تيسدال ومن سار على دربه- أن يُوهِم بها مثلَما فعل اليهودُ أيام النبيِّ الكريم، عندما قالوا: "اليومَ اتَبَعَ قبلتنا، وغَدًا يَتَبعُ ديننا"، وهو المنطق المعوجُّ ذاته، الذي حكموا به على تَحويل القبلة إلى البيت الحرام، عندما قالوا: "أعرض عن قبلة الأنبياء قبلهُ". وهذا الحُكم اليهوديُّ المعوجُّ هو نفسُه ما نجده عند المستشرق (زاوي)، الذي يُحاول أن يُوهِمَ بأنَّ النبيَّ الكريم شارك اليهودَ في القبلة في أول الأمر، ثم توجَّه في نهاية الأمر إلى الكعبة.

علمًا بأنَّ أقلام المُفكِّرين والعلماء العرب والمسلمين قد أفاضَت في الردِّ على هذه الفرية المتهافتة، ويكفي أن نقف على بلاغة القرآن في قول الله -تعالى-: ﴿سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَاهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ كَانُوا عَلَيْهَا قُلْ لِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة: ١٤٢]. فالقرآن يُخبر بقوله "سيقول"، بما تدلُّ الكلمةُ عليه من محاولة اليهود إلقاءَ الشُّبَه في المستقبل، أي أنَّه يا محمد عندما تُغيرُ القِبلة إلى بيت المقدس سوف يُثير اليَهود السُّفهاءُ الشُّبُهات.

ومن ثَمَّ كان ردَّ القرآن عجيبًا على هذه الشَّبهة، وذلك في قوله تعالى: ﴿... قُلْ للهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ... ﴿ [البقرة: ١٤٢]، "وقد سلكَ الله في هذا الجواب لهم طريق الإعراض والتَّبكيت؛ لأنَّ إنكارَهُم كان عن عناد لا عن طلب الحقِّ؛ فأُجيبوا بما لا يَدفَعُ عنهم الحَيرة، ولم تُبينَ لهم حكمةُ

تحويل القبلة، ولا أحقيّة الكعبة بالاستقبال، وذلك ما يَعلَمُه المؤمنون"(۱). والغريب في الأمر أنَّ قبلة اليهود التي يحاول (زاوي) أن يُوهِم أنَّ المسلمين اقتبسوها منهم ليست قبلة إلهيّة أمرَهُم الله تعالى بها على أيام سيِّدنا موسى، والدَّليل أنَّ بيتَ المقدس لم يُبنَ على عهد سيدنا موسى حاملِ الرِّسالة، وإنما بُني بعده بقُرون على أيام سيِّدنا سليمان. بل إنَّ المتأمِّل في نصوص التَّوراة ذاتِها لا يجد فيها نصًّا يُشيرُ إلى اتبًاع قبلة مُعيَّنة للصلاة لله تعالى.

في حين نجد أنَّ النَّصارى لم يتحدَّ أو أفي قضية تغيير القبلة عند المسلمين، وإن كانت قبلتُهم لم يُصِبْها التَّغيير عما ورد عن اليهود. "ولكنَّهم لما وجدوا الرُّومَ يَجعلون أبواب هياكلهم مستقبلةً لمَشرق الشمس، بحيث تَدخل أشعة الشمس عند طلوعها من باب الهيكل، وتقع على الصَّنم صاحب الهيكل الموضوع في مُنتهى الهيكل، عكسوا ذلك فجعلوا أبواب الكنائس إلى الغرب، وبذلك يكون المذبح إلى الغرب والمُصلُّون أبواب الكنائس إلى الغرب، وبذلك يكون المذبح إلى الغرب والمُصلُّون أصابَهُ مستقبلين الشَّرق"(٢)، بيد أنَّ النَّصارى منذ العصور الوسطى وحتى الآن أصابَهُ ما التَّغيير؛ حيث تَركوا استقبالَ جهة مُعيَّنة؛ وعليه تكون كنائِسُهم مختلفة الاتِّجاه، وكذلك المَذابح المتُعدِّدة في الكنيسة الواحدة (٣).

١ - الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والتنوير، [البقرة: ١٤٢].

٢ - راجع: إسلام أونلاين: "ما ولاهم عن قبلتهم.. شبهة السفهاء".

٣ - الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والتنوير، [البقرة: ١٤٢].

أما الآية ١٥٨ من سورة البقرة: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَابِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أُو اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُّوَّفَ بِهِمَا ... ﴿ فيقول عنها (شالوم زاوي): "يُعدُّ الحجُّ إلى مكّة عند المسلمين أحدَ أركان الإسلام الخمسة. يَجب على كلِّ يَهوديِّ أن يحجَّ ثلاثَ مرّات في العام، في عيد الفصح وعيد الأسابيع وعيد المظال راجع: [التثنية: ١٦ - ١٦]."(١)، لكنَّ التَّساؤل هو: أي اقتباسات يهودية هذه التي اقتبسَها القرآنُ؟! وإذا الأمر كذلك فإنَّه منَ الأولى أنْ يمُارسَ اليَهودُ ما دعَت إليه هذه الرِّواياتُ من طقوس وشعائر الحجِّ، فهل نجدُ من اليَهود عبرَ تاريخهم مَن نفَّذَها وأدَّاها، ما داموا يَزعمون أنَّ النبيَّ إبراهيم عليه السلام مَلكُهم وحدَهم؟! الحقيقة أنَّ اليهودَ لم يمارسوا الحجَّ إلى بيت الله الحرام، بل إنَّ مواسم الحــجِّ عندهم مُتوافقـةٌ مع أعيادهـم(٢). فعيدُ الفصح أهمُّ مواسـم الحجِّ اليهودي، بمناسبة عبور سيِّدنا موسى البحر، أو خروجه من مصر (٣)، وعيد

<sup>1 -</sup> العياشي العدراوي: "ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي من خلال كتابه 'مصادر يهودية بالقرآن'"، ص٢٢٨.

٢ - انظر: عبد الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، ج٤، ص١٦٦. ٣ - انظر: حسن ظاظا: الفكر الديني الإسرائيلي، ص.ص. ٨٨ و ٢٨ و ٢٨. انظر: عبد الرازق الموحي: العبادات في الأديان السماوية، ص١١٨. ١ انظر: عباس علي الشامي: يهود اليمن، ص١٥٠. ١ انظر: حسن ظاظا: "من التخبط اليهودي يهود المراّن"، ص٢٠.

الحصاد أو الأسابيع بدعوى أنّه اليوم الذي نزلَت فيه الوصايا العشر على موسى (عليه السلام)(۱). وعيدُ المَظالِّ أو الظّلل أو الأكواخ، وهو آخر أعياد الحجِّ الكبرى، وثاني أيام الحَصاد، ويُقال إنَّ مدّتَه ثمانيةُ أيام (۲). ولم ينصَّ العهدُ القديم على طقوس مُحدَّدة للحجِّ، وإنمّا ذكرَ هذه المواعيد الثلاثة، ونجد هذا في نصِّ يقول: "ثلاث مرات في السَّنة تُحضرُ جميعَ ذُكوركَ أمامَ الحربِّ إليك في المكان الذي تَختاره، في عيد الفطير وعيد الأسابيع وعيد المظال، ولا يَحضروا أمامَ التراب فارغين، كلُّ واحد حسبما تُعطي يدُه، كبركة الربِّ إلهك الذي أعطاك" [التثنية: ٢١: ٢١- ١٧]. فإذا أضفنا إلى ذلك أنَّ اليهود رغم أنَّهم يَحجُّون اليوم إلى القدس أو إلى ما يُسمَّى حائط المبكى بزعم أنَّه مكان هيكل سيِّدنا سليمان، فإنَّهم لم يَحجُّوا عبر تاريخهم عند مكان مُحدَّد، ولكن تعدَّدَت أماكِنُ حجِّهِم ما بينَ سنديانة قمرا وبئر لحى الرائي وبيت إيل (۲).

ومن هنا نتساءلُ كيف تكون الرِّواية اليَهودية عن الحجِّ هي مصدر شعائر وطقوس الحجِّ في الإسلام كما يدَّعي (تيسدال)؟! فإذا لم يَكونوا قد آمنوا

١ - عبد الله بن ناصر القحطاني: "العبادة في الديانة اليهودية"، ص٢٣٨. & انظر: نبيل الربيعي: تاريخ يهود الخليج، ص٢٤١.

٢ - انظر: حسن ظاظا: "طقوس الحج عند اليهود، السعودية"، ص٢٠٤. & انظر: عبد
 الوهاب المسيري: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، ج٥، ص٢٦٤.

٣ - انظر: حسن ظاظا: "طقوس الحج عند اليهود، السعودية"، ص٧.

بها أو مارسوها أو تَخِذُوها سبيلاً للحجِّ فكيف تكون مصدرًا للحجِّ! كلُّ هذا يَحكم ببطلان ما ذهب إليه هذا المستشرق من افتراءات ومزاعم، هذا فضلاً عن أنَّ الحجَّ في الديانة اليهودية لم يكن مُلزِمًا، إذ "الحجُّ عند اليهود ليس بفريضة، ولا ركنًا من أركان العبادة في اليهودية كما هو في الإسلام، فهو على أكثر تقدير يُشبهُ العُمرة عند المسلمين "(۱). ولو كان فرضًا لاتبعوا شعائر وطقوس الحج الإبراهيمية، وهو ما لم يفعلوا.

علمًا بأنَّ الحضارات القديمة كانَت تمارسُ الحجَّ حسبَ مُعتقَداتها، ولم يقلْ أحدُّ أنَّها أخذتها عن غيرها، فالمصريون القدماء كانوا يَحجُّون إلى معبد أوزيريس في مدينة أبيدوس، والهنود كانوا يَحجُّون في معابدهم الضَّخمة على جبال الهيمالايا ونهر الكينج، والصِّينيُّون كانوا يَحجُّون إلى الجبال المُقدَّسة كجبل تاي<sup>(۲)</sup>.

ومن ضمن مزاعم (شالوم زاوي) زعمُه باقتباس الآية ١٨٣ من سورة البقرة: ﴿... كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ... ﴾. من اليهودية؛ حيث يقول: "هناك إشارة واضحة للصَّوم في يوم الغفران 'من المساء إلى المساء' [اللاويين ٢٣: ٣٣]، لكن بعد هذه الآية، يأمر محمّدٌ (ص) بصيام شهر كامل 'شَهرُ رَمَضانَ الَّذِي أُنْزِلَ فيهِ القُرآنُ هُدًى للنّاسِ'.

١ - انظر: حسن ظاظا: "طقوس الحج عند اليهود، السعودية"، ص٩٠.

٢ - انظر: حسن ظاظا: "طقوس الحج عند اليهود، السعودية"، ص٦.

يَستمرُّ الصِّيامُ لمدَّة تسعة وعشرين يومًا مُتتالية من شروق الشمس إلى غروبها. يتناول الصّائمونَ خلال ليالي رمضان الطَّعامَ والشَّرابَ ويَحقُّ لهمُ الرَّفَثُ إلى نسائِهِم 'هُنَّ لِباسٌ لَكُمْ وأنتُمْ لِباسٌ لَهُنَّ'. وتَجدر الإشارةُ إلى أنَّ مُضاجَعةَ النِّساءَ في اليهوديّة ممنوعةٌ في ليالي الصيام"(١).

وعلى الجانب الآخر نتساء ل: ما المُشكلةُ هنا؟ إنَّ الصِّيامَ لم يكن حِكرًا على المسلمين، ولم يكونوا أوَّلَ مَن فُرضَ عليهم، وإنمَّا كان مفروضًا على الأمم السابقة، بدليل قول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. كحما أنَّ الصِّيام كان مَفروضًا على أهل الكتاب، فاليَهود يصومون في بعض الأيام من قبل غروب الشمس حتى غروب شمس اليوم التالي، وهناك أيّامٌ أُخر يَبدأ فيها تَوقيت الصَّوم من شروق الشمس حتى الغروب كتوقيت المسلمين، ويمتنعون فيها عن الطَّعام والـشَّراب والجماع. فإذا كتوقيت المسلمين، ويمتنعون فيها عن الطَّعام والـشَّراب والجماع. فإذا كان (زاوي) يَنطلق من معيار واحد لا ازدواج فيه، ومن منهجية لا تقبل الشكَّ أو الجدال، لقال بأنَّ هناك تشابُهًا بين صيام اليهود وصيام الصابئة، وأنَّهم أخذوه عنهم واقتبسوه اقتباسًا، لكنَّه لم يفعل، فدلَّ ذلك على أنَّ وأنَّهم أخذوه عنهم واقتبسوه اقتباسًا، لكنَّه لم يفعل، فدلَّ ذلك على أنَّ

١ - العياشي العدراوي: "ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي من خلال كتابه 'مصادر يهودية بالقرآن'"، ص٢٢٩.

المعيار مزدوجٌ، والمنهج غير منضبط. كما أنَّ صيام النَّصارى عند بعض فروَه م يَبدأ من الشُّروق للغروب على اختلاف بينَهم، وعند بعض آخر يَبدأ من الشُّروق لما بعد منتصف النهار، أمَّا من حيث طبيعة الصِّيام فهو الامتناع عن بعض أنواع الطَّعام والشَّراب على اختلاف بينَهم.

## ثانيًا: نقد الغاية السياسية

نستطيع القول إنَّ القراءة السياسية من القراءات التي يَعمل الاستشراق المعاصر عليها في بعض جوانبه، وليس في كلِّ جوانبه، خاصةً ما يتعلَّق منها بالمراكز البَحثية الإسرائيلية أو اليهودية في دول العالم، وما يتعلَّق بتوجُّهات بعض المستشرقين الذين يَسعَون لتنفيذ المُخطَّط الصهيوني العالمي، إذ لو قُلنا ذلك لكان حكمُنا غير صائب من وجهة نظرنا، لكن يبقى الهدف السياسيُّ هدفًا من ضمن أهداف الاستشراق المعاصر، ولكنَّه مختلف عن مثيله في الاستشراق القديم، فالاستشراق القديم كان يمهيد للاحتلال أو لشرعنة وجوده في الأراضي العربية والإسلامية، أما الاستشراق المعاصر فكان هدفُه السياسيُّ ينحصر في شرعنة وجود الكيان الصهيوني أو كسب التأييد له أو محاولة تصوير الوضع على أنَّه تبادُل القافي وغيره.

والبُعدُ السياسيُّ هو أوَّلُ ما يَظهر في الدراسات الاستشراقية "الإسرائيلية" المعاصرة، إذ من المعروف سلفًا أن هناك عداءً تاريخيًّا بين اليهود

والمسلمين، بلغ ذروته في عصرنا الحالي؛ نتيجة الممارسات التي يمارسها الكيان الصهيوني المحتلُّ. هذا الكيان يحاول بشتى الطُّرق أن يُشرعن وجوده بشتى الوسائل غير المشروعة دينًا وعُرفًا وقانونًا، ومن ثَمَّ يسير الاستشراق الإسرائيلي المعاصر على النَّهج ذاته، محاولاً كسب شرعية زائفة لوجوده على الأرض.

فالكتابات الاستشراقية "الإسرائيلية" المعاصرة أو حتى القديمة منها - في ما أعلم - لا تتناول النصَّ القرآني إلا في ثوب النصِّ التَّوراتي، أي أنَّها لا تَعترف للنَّص القرآنيِّ بشيء من الذاتية أو الخصوصية، ويُشير أحدُ الباحثين إلى أنه ليس "في الكتابات الاستشراقية الإسرائيلية ما يقول صراحة بخصوصية القصص القرآني، وتمايُزه عن قصص الكتاب المقدَّس، لكن وردَت بعضُ الكتابات الاستشراقية الإسرائيلية التي تقول بوجود بعض الاختلافات، أو أنَّ هناك قصصًا وردت في القرآن تعود لشخصيات دينية لم تَردْ في العهد القديم، أو أن هناك بعض اختلافات في بعض أسماء الشَّخصيات الواردة في العهد القديم، أو أن هناك بكلِّ من:

- الموسوعة اليهودية The Jewish Encyclopedia.
- وكتاب المستشرق الإسرائيلي (أوري روبين) بين الكتاب

١ - أحمد البهنسي: "الاستشراق الإسرائيلي... الإشكالية والسمات والأهداف".

المقدس والقرآن .. أبناء إسرائيل وصورة الإسلام الذاتية. Between Bible and Qur'an .. The Children of Israel and The Islamic Self Image.

وهذا يَعني أن القصص القرآني يمثل بالنسبة لهم محورًا من المحاور التي يحاولون من خلالها أن يَزعموا وجود وشائج وطيدة بين المسلمين واليهود؛ كي يَنطلقوا بعدها إلى محاولة الادِّعاء بالأصل السَّامي الذي يَجمع الاثنين، ومن ثَمَّ يَسهل عليهم حينها القولُ بشرعية الوجود على الأرض المغتصبة، فبما أنَّ القصص القرآني تأثَّر بالقصص التَّوراتي على زعمهم، فهذا دليل على قوة الوشائج بين الديانتين، التي يمُكن أن يُؤسَّس عليها -حسب زعمهم أيضًا - تبادُلُ ثقافيٌّ واجتماعي يمُكن من التعايش السلمي بينهم على الأرض.

## ١ - الغاية السياسية عند المستشرق (أوري روبين)

وينظهر هذا الأمر بوضوح عند (أوري روبين) في ترجمته لمعاني القرآن الكريم إلى العبرية، وكأنّه جعل هدفّه الرَّئيس من هذه الترَّجمة تشوية الإسلام لأغراض سياسية تخدم صورة دولته المحتلة، أكثر من كونها أغراضًا علمية، وهذا الأمر لا يَظهر في ترجمته لمعاني القرآن في جانب القَصص القرآني فقط، بل تعدَّى ذلك إلى كلِّ ما يتعلَّق بالآيات القرآنية من موضوعات، عنوانها الرئيس خدمةُ السِّياسة "الإسرائيلية" وتكميع صورة الكيان المحتلِّ أمام العالم، وإظهار الإسلام في صورة الدِّين المُعتدي

الذي جاء لهلاك العالم بمفاهيم الجهاد والقتال التي يَحتويها.

وهـذا ما أكَّده أحـدُ الباحثين عندما قال إنَّ "الاسـتشراق الإسرائيلي تميَّزَ بغلبة الطابع السياسي عليه؛ حيث إنَّ معظم اهتماماته وموضوعاته التي تناولها بالدراسة كانت سياسيةً، وحتى الدِّينية منها أو اللُّغوية أو الأدبية أو التاريخية تمَّ استخدامها وتَطويعها لخدمة أغراض سياسية، ولعلُّ من أبرز الأمثلة على ذلك ما أورده البروفيسور (أوري روبين) صاحب أحدث ترجمة عبرية لمعانى القرآن الكريم صدرت في إسرائيل عام ٢٠٠٥ في تعليقات وهوامش ترجمته من بعض الإسقاطات السياسية على آيات القرآن الكريم، ولا سيَّما المُتعلِّقة منها بالقتال والجهاد وعلاقة المسلمين بأهل الكتاب"(١). وقد يدلُّ على تلك القراءة السياسية أنَّهم يحاولون أن يَزعموا بأنَّ القرآن سرقَ القَصص القرآني اليهودي، ومن ثَمَّ يتَّخذون من ذلك مطيّةً للقول بأنَّ المسلمين سارقون، ثم ينطلقون إلى النتيجة التي يُريدونها، وهي أنَّه بما أنَّ القرآنَ سرق القَصص فالمسلمون سارقون، وقد سرقوا الأرض التي يعيشون عليها، وأنَّها أرض اليهود التي اغتُصبت منهم منذ قرون. بما يعني أن محاولاتهم الفاشلة في ادِّعاء سرقة القَصص القرآني للقَصص التَّوراتي ليست هدفًا في ذاتها، وإنمَّا مطية لأهداف سياسية يحاولون بها تأكيد قضية الوجود المزعوم.

١ - أحمد البهنسي: الاستشراق الإسرائيلي... الإشكالية والسمات والأهداف.

ويمُكننا القولُ إِنَّ موقف الاستشراق "الإسرائيلي" المعاصر يُعدُّ امتدادًا للموقف اليهودي الذي اتَّخذه المستشرقون اليهودية التي يَنطلقون منها. جنسياتُهم الأوروبية من كشف الأهداف اليهودية التي يَنطلقون منها. ويرى أحدُ الباحثين أنَّه إذا كانت هناك ثلاثة عوامل رئيسة سيطرت على اتِّجاهات الحركة الاستشراقية، منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر، وهي تحديدًا: التَّنصير والاحتلال والصهيونية، فإن الأخيرة استطاعت أن تُكيِّف الأوَّلُ والثاني لتحقيق أغراضها؛ إذ لا يُؤثِّر على الصهيونية أن يَنتصر العالمُ الإسلاميُّ كلُّه، كما لا يُؤثِّر عليها أن تحتلَّ القوى الاستعمارية الشَّرقَ كلَّه، ما دام الاتِّفاق بين هذا الثالوث على تحقيق الاحتلال اليهودي لفلسطين قائمًا(۱).

كلُّ تلك القراءات وغيرها تقوم على قراءة مُتعصِّبة للمصادر الإسلامية، بقصد التَّهوين من قيمة ما تُقدِّمه في تغيير مسار التاريخ الإنساني، ويمُكن فهم هذه القراءة وفق تقسيم الغرب للشعوب الغربية على أنَّها جنس آري، ووفق التقسيم اليهودي للشعوب، حيث ادَّعَوا أنَّهم شعبُ الله المختار، وهذا ما جعل الغرب يَتبنَّى تفسير تاريخ العالم ومعتقداته وفق نظرة الأفضلية التي يُغذِيها هذا التقسيم، باعتبار أنَّهم أفضل الشعوب قاطبة، وأنَّ غيرهم في مُؤخِّرة الأجناس والأمم، وهذه النَّظرة الفوقيّة التي أتت

١ - انظر محمد جلاء إدريس: الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية، ص ٨٥.

بالاحتلال والوصايا على الدُّول؛ لأنَّها وفق هذه النظرة مجبولة على العوار والنَّقص (۱). والهدف من ذلك "إضعافُ مُثُلِ الإسلام وقيَمه العُليا من جانب، وإثبات تفوُّق المُثُلِ الغربية وعظمتها من جانب، وإظهار أيّة دعوة تَدعو للتمسُّك بإظهار الإسلام بمظهر الرَّجعية والتَّخلف"(۲).

تلك النَّظرةُ ألقت بظلالها على قراءة المستشرقين للنَّص القرآني، فجعلَتْه إما سائرًا في محاكاة العهد الجديد وفق النَّظرة الغربية الاستعلائية، أو مُقتفيًا أثر العهد القديم وفق النَّظرة اليهودية الفوقية الانتقائية. وهذا ما جعل التعصُّب ظاهرًا بصورة لا يمُكِن نكرانُها في دراساتهم حول هذا النصّ، دون أن يُكلِّفوا أنفسَهم مؤونة البحث عن الخصائص التي يتميّز بها النّص القرآنيُّ، ليحكموا بأهميته وأثره، أو عن وحدوية المصدر الذي جاء منها هذا النّص عامة.

هذه القراءة السياسية لا نُغفِلُها منذ نشأة الدراسات الاستشراقية ذاتها، فقد كان للاستشراق منذ بداياته الأولى قراءات سياسية بُنيت على غاية سياسية، قوامُها الاستيلاء على الشَّرق فكريًّا وعقليًّا جنبًا إلى جنب مع الحركات الاحتلالية، ثم استمرَّت هذه القراءة بدورها إلى الآن، بعد انتهاء مرحلة

١ - عبد القادر بخوش: مناهج الاستشراق المعاصر في الدراسات الإسلامية، ص.ص.
 ٣١١ - ٣١٣.

٢ - عبد الكريم عثمان: معالم الثقافة الإسلامية، ص٩٩.

الاحتلال العسكري، التي بدأت أولى خطواتها مع الحروب الصليبية. ولنا أن نقول إنَّ كلَّ ما يتعلَّق بنقد النَّص القرآني وعلومه في الاستشراق المعاصر، ومن قبله الاستشراق القديم، هو في التحليل الأخير يصبُّ في بعض جوانبه في القراءة السياسية، فمن المعروف أنَّ الدِّراسات الاستشراقية التي تُشوِّهُ الإسلام يُعدُّ من أهم أهدافها -فضلاً عن أهداف أخرى- إضعافُ الجانب الرُّوحي والمعنوي في نفوس المسلمين، كي تقلُّ مقاومة هذين الجانبين، ومن ثَمَّ فإنَّنا نعتقد أن نقد المستشرقين للقرآن وعلومه وتاريخه المجيد كان موضوعًا من موضوعات إضعاف المقاومة الرُّوحية عند المسلمين، وهذه واحدة من وسائل السَّيطرة السياسية، بما يَعنى أنَّ القراءة السياسية هنا كان من ضمن أهدافها تشويه الحقائق عند المسلمين بما يُقلِّل من الحماسة الدِّينية عندهم، فنَفقد ثقتنا في ديننا -وهذا مُحال- فنرَتمي في أحضان الغرب، فيسهل عليه السيطرة السياسية علينا. لا نقول إنَّ نقدَهم للنَّص القرآني هو الوسيلة الوحيدة التي يُحاولون بها تحقيق سيطرة الغرب السياسية، ولكنْ نقول إنَّه إحدى الوسائل ذات الأهداف البعيدة التي يَحلمون أن تَقود إلى هذا.

ولعلَّ المتأمِّلَ في كتاب (ديفيد باورز - David Powers) المعنون بعنوان: "ما كان محمد أبا أحد من رجالكم"، لا يَستطيع أن يَستشفَّ غير هذا، فهذا المستشرق إنمَّا يقوم بتسييس قصة زيد في القرآن، فينتقل من مجرَّد الحديث عن القصة في القرآن إلى نقدها بناء على قراءة سياسية لا

توجد إلا في خياله، إذ تقوم قراءته السياسية هذه على أنّه يَجب ألا يكون للنبي ولدٌ، وإذا وُلد له ولدٌ فلا بُدَّ من أن يمَوت صغيرًا. (ديفيد باورز) يقول إنّ سيّدنا محمدًا لم يعشْ له أولاد ذكور، بل ماتوا جميعًا صغارًا، ولم يَصلوا إلى مرحلة الشباب أو الرجولة، وأنّه تبنّى زيدًا وكان محبوبًا لرسول الله، وسُمِّي زيد بن محمد، ثم ينطلق (ديفيد باورز) إلى ما هو أبعد من ذلك، بحيث يكشف لنا عن حقيقة قراءته السياسية هذه، فيَذهب إلى أنّه لو كان لمحمد ابن لما كان النبيّ الخاتم لما اتّخذ لمحمد ابن لما كان النبيّ الخاتم، كما أنّه لـو كان النبيّ الخاتم لما اتّخذ ولدًا، مُدَّعيًا أنّه لكي يَضمن محمدٌ مكانه كنبي خاتم فإنّه قام بالتخلّص من زيد، عن طريق إرساله إلى معركة مؤتة (۱).

وهذه قراءة سياسية من الدَّرجة الأولى تستند إلى شيء غير واقعي، وهو أنَّ النُّبوة وراثةٌ، وأنَّه لكي يَضمن سيدُنا محمد صفة النبي الخاتم فلا بدَّ أن يتخلَّص من زيد، وهذه القراءة تَفترض أنَّ النُّبوة منصبٌ سياسيٌ، وأنَّه من لوازم هذا المنصب السياسي أن يتوارثه الأبناءُ كما كان يَحدث قديمًا، فالرَّبط بين النبوة والملك واضحٌ بشدة في قراءة هذا المستشرق، فهذا أوَّلُ مَلمحٍ من ملامح القراءة السياسية للقصص القرآني عند (ديفيد باورز)، والملمح الثاني يَظهر في زعمه بأنَّ النبيَّ الكريمَ انتقمَ من زيد باورز)، والملمح الثاني يَظهر في زعمه بأنَّ النبيَّ الكريمَ انتقمَ من زيد

<sup>1 -</sup> David Powers: Muhammad Is Not the Father of Any of Your Men: The Making of the Last Prophet, p. 72.

بإرساله إلى الغَزوة ليموت، ومن ثَمَّ -بناءً على هذا الزعم - لا يَرِثُه، فيكون بذلك النبيَّ الخاتم على هذا الزَّعم غير الواقعي والمُجافي تمامًا للحقيقة، والملمح الثالث أنَّ هذا الفَهم يقوم على تقسيم ميراث الأنبياء قسمين: نسلِ إسحاق، ونسلِ إسماعيل، والأول على هذا الزَّعم له كلُّ حقوق الولاء والاعتراف بالنُّبوة، في حين يَنظرون للثاني على أنَّه محض افتراء، استكمالاً لفرية السيادة العالمية وشعب الله المختار، وهنا يَكمن السبب السياسي في رفضهم لنبوة سيدنا محمد وتشويههم لها.

لكن هذه القراءة تسير في إطار النّظرة العامة التي تنظرها اليهودية عامّة للأنبياء، فهي على الدّوام تنظر للأنبياء نظرة تَشنيع وتشويه ونقص، وهذه النّظرة نجدها بارزة في سفر صموئيل الثاني؛ حيث يقول: "وداود كان في النّظرة نجدها بارزة في سفر صموئيل الثاني؛ حيث يقول: "وداود كان في المساء يمَشي على سطح قصره، فرأى امرأة جميلة تستحمُّ، سأل عنها، قال أحدهم: هذه بثشبع بنت ألبعام امرأة أوريّا الحثّي، فأرسل إليها وضاجعَها، ثم رجعَت إلى بيتها حُبلى." [صموئيل الثاني: ١١ - ٢]. ثم "كتب داودُ مكتوبًا إلى يوآب بأن يَجعل أوريّا في وجه الحرب الشَّديدة؛ ليُضرَبَ ويمَوت." [صموئيل الثاني: ١١ - ٢]، وكأنّه يَرمي إلى أنّ النبي محمدًا فعل من أجل الشَّهوة، وباعتباره في ظنِّ (باورز) مَلكًا كما فعل داود، وهذا تشويهٌ كبير لنبيّن كَريمين اصطفاهما الله تعالى لرسالته، لكنَّ هذه النّظرة تُثبت أنَّ قراءة القَصص القُرآني عند باورز قراءة سياسية.

وهــذه النَّظرة المنبثقة من العهد القديــم ذاته هي التي اصطبغَت بها نظرةُ

اليهود تجاه الأنبياء، ومن ثم فلا غرابة في أن ينظروا هذه النَّظرة إلى نبينًا الكريم؛ فهي نظرة ترى في النُّبوة مُلكًا وجاهًا وسلطانًا، يفعل من خلالها الأنبياء ما يفعل م تنزع نزوعًا سياسيًّا ماديًّا براجماتيًّا مرذولاً.

وهنا يطرأ سؤال ردًا على تلك القراءة المزعومة التي يقول بها (ديفيد باورز)، لو كان سيدنا محمد له رغبة في الزَّواج من زينب بنت جحش قبل زواجها من زيد، فلماذا لم يُصرِّحْ بذلك خاصة وهي ابنةُ عمِّه؟! لماذا يظلُّ هكذا حتى يَتِمَّ زواجُه منها، ثم يُدبِّر له القتل كما يَزعم (باورز)؟! فكيف يُعقَل أنَّ الرَّسُول انتقمَ منه لهذا السبب؟! إذن فهل هناك دليلٌ على كلام (باورز) هذا أو شواهد تاريخية تُؤيِّدُه؟! الإجابة بالنَّفي، فقراءتُه هنا مُجرَّد استنتاجات لا تستند إلا إلى هوًى، ورغبة في قراءة قصة زيد قراءة سياسية تنظر لسيدناً محمد على أنه طالب جاه وسلطان ماديٍّ وليس نبيًّا.

إنَّ هذه القراءة السياسية التي قام بها باورز هي قراءة مردودٌ عليها بالدَّليل، فلقد عرض زعماءُ قريش على سيدنا محمد الجاه والمُلك والسلطان في مقابل أن يَتنازل عن النبوة والرسالة فرفض، ولو كان طالبَ جاه أو سلطان سياسيٍّ لما رفضَ هذا العرض المُغري منهم، لكنَّ هذا كان دليلاً ناصعًا على أن النبوة ليس مُلكًا، وأنَّه لا تجتمع الرسالة الإلهية مع الشَّهوات المادية، وأن سيدنا محمد نبيٌّ لا ملكُ، رسولٌ لا طالب سلطان.

وفي هذا السِّياق فإنَّ الدراسات الاستشراقية عن القرآن -إلا القليل منها-

والتي يقوم بها المستشرقون المعاصرون في الغرب، يُقيمونها على قراءتين مزدوجتين: قراءة عقدية، وقراءة سياسية، حتى وإن ظهرت القراءة العقدية للوهلة الأولى ولم تظهر القراءة السياسية، فإنَّ الأخيرة حتمًا تظهر ولو من بين ثنايا السُّطور، ونحن قد نبذلُ مزيدًا من الجهد حتى تتبينَ لنا هذه القراءة الأخيرة ونقف عليها عند هؤلاء المستشرقين، وهذه الدِّراسات الاستشراقية تتَّخِذُ من نقد القرآن أو علومه أو تاريخه -سواء في كتابات خاصة، أو عن طريق دراسته ضمن موضوعات قرآنية أو إسلامية أخرى- مطيّة لتحقيق أهداف عقدية سياسية في آن واحد.

لا ندَّعي كذبًا إذا قُلنا إنَّ الغاية السياسيّة كانت مُحرِّكًا في كثير من الأحيان لبعض مُترجمي القرآن تجاه ترجمة الكلمات على نحو مُعينَ يَخدم اتجاههم ومُيولَهم السياسيّة. ويَظهر هذا الاتِّجاه أشدَّ ما يكون وضوحًا عند المستشرق اليهودي (أوري روبين) الذي كان يحاول الترَّسيخ للكيان الإسرائيلي من خلال شرعنة وجوده، مُترجمًا بعضَ الآيات ترجمة تسير في هذا التيار، وهذا ما ظهر على سبيل المثال في ترجمته لقوله تعالى: ﴿ يَا قَوْمِ الْمُقَدِّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ... ﴾ [المائدة: ٢١]، وقد سبقَ أن بينًا ظهور اتِّجاهه السياسيّ في ترجمة هذه الآية.

وفي سبيل هذا الاتِّجاه أو هذه الغاية راح (روبين) يتلاعب بلغة القرآن ويفسّرها تفسيراً يخدم الكيان الإسرائيلي سياسيًّا، ثمَّ يَنقل هذا التَّفسير المغلوط في ترجمته لمعاني ألفاظ القرآن الكريم. وهنا يمُكننا القولُ إنَّ لغة

النصّ القرآنيّ في ترجمة (أوري روبين) تعرَّضَت لتشويه متعمَّد خاصة في تلك القضايا التي كان يتَّخذها مَنفذًا لتمرير أفكاره السياسيّة وآرائه في قضيّة استحقاقيّة الوجود على الأرض، لكنَّ هذه الغاية كانَت تصطدم على الدَّوام بالتفاسير الأربعة التي اعتمدها (روبين) مرجعًا لترجمته، وهي التفاسير التي لم تمُكِّنه من تحقيق هذه الغاية في ترجمته إلاّ بالتَّخليِّ عنها، وترك المجال لهواه ليكون مُنطلَقه في العديد من الآيات التي وجَّهها توجيهًا سياسيًّا، وهذا ما حدث بالفعل.

وقد تلاعب روبين ببعض ترجماته للقرآن لغايات سياسية، من ذلك مثلاً ترجمته لقول الله تعالى: ﴿يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٢١]، اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٢١]، فترجم (روبين) هنا كلمة "كتب" بما يَخدم فكرتَه اليهوديّة السياسية، وليس بما يَخدم الترجمة ذاتها، فقد علَّق في الحاشية مُترجمًا الآية قائلًا: "هذه الأرض التي وعدَها لهم اللهُ"(۱). وهذه الترجمة التَّفسيريّة التي يُقدِّمها روبين تُبني على مغالطة واضحة؛ لأنَّ معنى الآية هنا هو: ادخلوا الأرض التي فرضَ اللهُ تعالى عليكم دخولَها. وما بين الفعل (وعدَ) الذي اختاره روبين، وبين (فرضَ) الذي هو رأي المفسرين المسلمين بونٌ شاسع،

١ - انظر: ناصر الدين أبو خضير: ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية.. ترجمة روبين نموذجًا، ص ٨٨.

فالفعل وعد يحمل معنى الهبة أو العطيّة، ولذا اختاره روبين - في مغالطة فجّة - ترجمةً للفعل كتب، محاولاً أن يُرسِّخ للوجود اليهوديّ في إسرائيل، أو أنْ يَضع سندًا تاريخيًّا له، وهكذا أملَت دوافعُ سياسية هنا -بجوار دوافع عقدية بالطَّبع - على (روبين) أن يُشوِّه اللُّغةَ العربيَّة من جانب، ومضمونَ النصِّ القرآنيّ من جانب آخر.

قد يُقال إنَّ (روبين) اعتمد في ترجمته هذه على التفاسير الأربعة المعتمدة لديه، والتي يَذهب فيها أصحابها إلى تفسير الفعل (كتب) من عدَّة وجوه منها: ما ذهب إليه (روبين) في ترجمته، بيد أنَّه تغافل عن الوجوه الأخرى، كما أنَّه تغافل عن الشُّروط التي وضعها مفسِّرٌ كـ (ابن الجوزي) لتكون هذه الأرض لهم (۱۱)، وكان عليه -حسب ما تقتضيه الأمانة العلميّة - أن يَذكرَها؛ لكنَّه اختار ما يوافق عقيدتَه اليهوديّة، دون أن يُبينٌ هذه الوجوه أو تلك الشروط.

وهذه الغايةُ السياسية لا نَعدمها عند المستشرق الإسرائيلي (شالوم زاوي) في كتابه: "مصادر يهودية في القرآن"، فقد غلبَ عليه الطابعُ السياسي؛ إِذْ

<sup>1 -</sup> يذهب (ابن الجوزي) في زاد المسير إلى أن في معنى "كتب" جوابين: أحدهما أنه إنمّا جعلها لهم بشرط الطاعة، فلما عصوا حرَّمها عليهم، والثاني أنَّه كتبها لبني إسرائيل، وإليهم صارت، ولم يَعنِ موسى أنَّ الله كتبها للذين أمروا بدخولها بأعيانهم. انظر: ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص٧١٣. ويذهب الجلالان في تفسير الجلالين إلى أنَّ قوله: (كتب الله لكم) أي أمركم بدخولها. انظر: جلال الدين المحلي؛ وجلال الدين السيوطي: تفسير الجلالين، ص١١١.

هدفت معظمُ الكتابات الاستشراقية "الإسرائيلية" حول القرآن الكريم إلى خدمة "إسرائيل" ككيان سياسي وتبرير وجوده بالمنطقة، وهو ما برز في كتاب (شالوم زاوي) سالف الذّكر من خلال تأكيد مُؤلِّفه بمقدمته على أنّه سيسعى لدعم الحوار بين المسلمين واليهود وبين العرب ودولة إسرائيل، من خلال إعادة تفسير القرآن وإصلاح المناهج والنّظريّات الإسلامية بشكل يُثبتُ حقَّ اليهود، وإبراز دعوة محمد الحقيقية في صورتها العالمية وأساسها التّوراتي، مما قد يُؤدِّي إلى إنهاء الحروب الدِّينية بعد أن تتحقَّق نبوّة أنبياء العهد القديم (۱).

## ٥ - الغاية السياسية عند (برنارد لويس)

هناك دراسات استشراقية يهودية معاصرة يَغلب عليها الغاية السياسية بوضوح، وفي رأينا هي تَسماشي مع التوجُّه العالمي الذي يَنظر للإسلام نظرة ازدراء، ويَعمل على إضعافه سياسيًّا، واستنزاف خيراته وثرواته، كما أنَّه يصبُّ في إطار الإسلاموفوبيا التي نرى أنَّها ذات توجُّه سياسيًّ عالمي تجاه الإسلام والمسلمين. وفي هذا السياق نفهم توجُّه (برنارد لويس)، فرلويس) تناول بعضَ القضايا القرآنية، ومن أهمها الرِّواية القرآنية، لكنَّه لم

١ - انظر أحمد البهنسي: كتاب مصادر يهودية بالقرآن للمستشرق شالوم زاوي - عرض وتقويم. وأحمد البهنسي: "الاستشراق الإسرائيلي - الإشكالية السمات الأهداف"، ص ٤٧١.

يَتناوَلُها في كتاب خاصِّ، وإنمَّا نجدها متفرِّقةً في عدد من كتبه، ويَهمُّنا هنا موقفُه من الرِّواية القرآنية التي زعمَ اقتباسَها من العهد القديم (١١)، فهو يَزعم أنَّ النبيَّ الكريم وقع تحت تأثير اليهودية والنصرانية، وأنَّ الرِّواية القرآنية تَـشي بأنَّه قد أخـذ معلوماته ومعارفَه حول هذا القصص من التُّجار الذين استقوا معلوماتهم بدورهم من المدراشيم والأبوكريفية.

وإذا علمنا أن (برنارد لويس) هو مهندس خريطة تقسيم الشَّرق الأوسط لغايات سياسية تصبُّ في مصلحة اليهود والصهيونية، فإنَّنا نُدرِكُ بذلك أنَّ نقدَه للرِّواية القرآنية والادِّعاء باقتباسها من العهد القديم ما هو إلا حلقة من حلقات القراءة السياسية التي أكَّدنا عليها، فهو صاحب "نظرية الفوضى الخلاقة"، وضرب بعض البلدان العربية خدمةً لهذه الغايات. هذا المستشرق اليهودي عمد إلى تضليل سياسات النِّظام الغربي وخاصة الأمريكي تجاه الدُّول العربية والإسلامية، فكان عاملاً من عوامل تأجيج النيران، مما جعل هذه الأنظمة تتَّخذ خطوات عقابيّةً تصبُّ في صالح الكيان الصهيوني.

ولعلَّ المتأمِّلَ في كتابات هذا المستشرق يَلمسُ كمَّ الحقد والكراهية التي يُكنِّها للعرب والمسلمين، خاصةً بعدما تحوَّل من مجرَّد باحث في التاريخ الإسلامي إلى صهيوني متطرِّف يريد أن يَنسف كلَّ ما هو عربيُّ وإسلامي من

١ - انظر: مازن مطبقاني: الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي ..
 برنارد لويس نموذجًا، ص١٢٧.

## · ١٣٤ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

الوجود، بدليل أنَّه أراد أن يُعامِلَهم الغربُ كبدو رُحَّل وقبائل متناحرة متقاتلة(١)، هي التي دفعته لاتِّخاذ هذا المسلك المتصهين، فقد وُلد في بريطانيا لأسرة يهودية في عام ١٩١٦م، "وبدأت عليه ملامحُ حُبِّه للُّغات والتاريخ، فاهتمَّ في سنِّ مبكرة، وتحديدًا في الحادية عشرة من عمره، بدراسة اللُّغتين العربية والعبرية، ثم الأرامية، ومنها انتقل إلى اليونانية والفارسية واللاتينية والتركية. ارتاد جامعة ويلسون والجامعة التِّقنية وتابع دراساته العليا في جامعات لندن وباريس"(٢). وقد بدأ حياته العملية بالمشاركة في حياكة الدَّسائس ضدَّ العرب؛ خدمة لأهداف غربية ويهودية لديه؛ حيث "عمل لمدة في وزارة الخارجية البريطانية في أثناء الحرب العالمية الثانية في اللجنة العربية-البريطانية المشتركة. وهي وكالة استعمارية تعمل على إضعاف العالم العربي والحفاظ على التفوُّق البريطاني عليه. درس لمدة ثلاث سنوات في كلية الدِّراسات الشُّرقيـة الإفريقية في جامعة لندن. وانتقل في عام ١٩٧٤ من جامعة لندن إلى جامعة برينستون."(٣).

ويُعـدُّ تاريخ (برنارد لويس) شـاهدًا على ما اقترف مـن آثام ضدَّ العرب

١ - انظر: برنارد لويس: العرب في التاريخ، ص.ص. ٢٥ وما بعدها.

<sup>2 -</sup> https://manar.com/page-39944-ar-ar-ar.html

<sup>3 -</sup> https://manar.com/page-39944-ar-ar-ar.html

والمسلمين، فهذا المستشرق بدأ العمل في اللَّجنة العربية البريطانية المشاركة التابعة لوزارة الخارجية البريطانية أثناء الحرب العالمية الثانية، وهذه اللَّجنة كان هدفُها الرئيس استنزافَ خيرات العرب والمسلمين وإضعاف شوكتهم؛ حتى يسهل على بريطانيا السَّيطرة عليهم. بما يعني أنَّ أهداف السياسية كانت ظاهرة من الوهلة الأولى، لكنَّه بعد انتهاء الحرب العالمية الثانية اتَّجه اتِّجاهًا سياسيًّا آخر لخدمة الأهداف السياسية الاستعمارية واليهودية، إذ عمد إلى دراسة العالم الإسلامي في دول الشرق الأوسط، فكثرت مؤلَّفاته من كتب وأبحاث ومقالات عن التاريخ العربي والإسلامي وقضاياه، فتلقَّفته يدُ الغرب بالعناية والاهتمام؛ خاصةً أنَّه ينطلق من منهجية وغايات يَرتضيها الغرب؛ لأنها تصبُّ في مصلحته وتحقيق أغراضة الدَّنيئة والخبيثة.

وقد كتب مجموعة من الكتب التي عدَّها الغربُ مرجعَه لفهم العرب والمسلمين، وهي: "العرب في التاريخ" سنة ١٩٥٠م، و"الشرق الأوسط والغرب" سنة ١٩٦٤م، و"الشرق الأوسط" ١٩٩٥م. وقد شكَّلَت هذه الكتب وغيرها وعيَ الغرب المُضلَّل نحو الإسلام والعرب بصورة راسخة، وصار (برنارد لويس) القاموس المرجعي لكلِّ ما هو إسلامي عندهم.

والأكيد أنَّ هذا المستشرق اليهودي الصهيوني المعاصر كان يقف في معالجته لتاريخ العرب والمسلمين عند بعض الجوانب غير المُضيئة

-بدَعوى أنَّ ما يَطرحُه ليس تأريخًا للعرب بقدر ما هو محاولة في التأويل (۱۰-ويُثير حولَها هالة، ويَعمد إلى تضخيمها؛ حتى يُصوِّر للعالم الغربي أن هذا هو الإسلام، "... وعلى هذا، سعَى (برنارد لويس) فيما كتبه إلى الترَّكيز على جزء من تاريخ الإسلام الذي كانَت تروج فيه أفكار الانزواء وممارسة الطُّقوس الصوفية والعرفان البعيد عن الاجتماع وعن السياسة. ولم يُخفِ لويس تأييده الواضح والصَّريح لكلِّ الحملات الصليبية، ويَرى أنَّ الاعتذار عن هذه الحملات هو مَحضُ حماقة. وكان له أبحاث مُعمَّقة حول الفرق المختلفة في العالم الإسلامي. نال شهادة الدكتوراة على رسالته حول الوضع را الفرق الوضع التاريخي والاجتماعي لليهود في المجتمعات الإسلامية (۱۰).

ويمُكِنُ القولُ إنَّ أبحاثه ودراساته كانَت تنطلق من إسداء خدماته لليَهود والكيان الصهيوني في فلسطين المحتلّة، ويكفي أن نعلم أنَّه بعد قيام دولة الكيان الغاصب تحوَّلت دفّةُ أبحاثه إلى دراسة الجوانب الاجتماعية والاقتصادية والسياسية للدُّول العربية والإسلامية المحيطة به. بل إنَّها في جزء منها كانت تَعمد إلى محاولة هدم وتفكيك الإمبراطورية الإسلامية؛

١ - انظر: برنارد لويس: الإسلام في التاريخ .. الأفكار والناس والأحداث في الشرق الأوسط، ص٥.

<sup>2 -</sup> https://manar.com/page-39944-ar-ar-ar.html

كونها كانت شوكةً في حلق الكيان الصهيوني والغرب، وحتى يَفقد المسلمون أيَّ رابطة يتجمَّعون تحت لوائها.

لقد كان هذا المستشرق ذا منهج خاصِّ في التاريخ العربي والإسلامي (۱)، واستفاد من دراسته له في تحقيق أهداف وغايات سياسية تمُكِّن للكيان الصهيوني سياسيًّا في الأرضي المحتلة، حيث استفاد من سقوط الدُّول والإمبراطوريات الإسلامية عبر تاريخها بسبب الانشقاقات والاختلافات المذهبية والعقدية، فأوحى إلى صُنّاع القرار في الغرب وخاصة أمريكا بتقسيم العالم العربي والإسلامي بناءً على هذه الاختلافات من خلال كُتب تمهً د لهذه المرحلة (۱)، حتى يضعفه ويجعل دُولَه المُنفصلة المَعزولة لقمة سائغة في فم الكيان الغاصب، وهذا ما نَراه الآن ويترسَّخ في أذهاننا يومًا بعد يوم.

وقد كشف (برنارد لويس) عن مُخطَّطه أوَّلَ ما كشف في النّمسا داخل منظمة بيلدربرغ، وذلك عام ١٩٧٩م، مُستغِلاً وجود أرباب السِّياسة والاقتصاد القائمين على أمر المُؤتمر، حيث طرح فكرة التَّقسيم على أساس البُعد اللُّغوي والبُعد المذهبي والبُعد الجغرافي والبُعد العرقي، ومن ثَمَّ كانت دعوته الخبيثة

١ - انظر: صبحي عبد المنعم محمد: "المستشرق برنارد لويس ومنهجه في دراسة التاريخ الإسلامي"، ٤٩١.

٢ - انظر: برنارد لويس: "الإيمان والقوة، الدين والسياسة في الشرق الأوسط"،
 ص.ص. ٤، ٢٧، ٥٧، ٥٧....

إلى الـدُّول المشاركة في المؤتمر وأهمها بريطانيا بضرورة دعم الأقلِّيات كوسيلة ناجعة للوصول إلى مرحلة التَّقسيم. وقد بدأت بوادر هذا التَّقسيم تظهر في بعض البلدان العربية؛ تنفيذًا لهذا المُخطَّط المرسوم منذ عقود.

وهنا يَطرأ سؤالان:

الأول، هل كان هذا التَّقسم مُنصبًّا على البعد السياسي؟

الثاني، كيف يخدم هذا التَّقسيم الأبعادَ العقدية والسياسية اليهودية التي رسمَها هذا المستشرق في مُخيِّلته؟!

للإجابة عن السُّؤال الأول يمُكنُ القولُ إنَّ هذا التَّقسيم لم يكن تَقسيمًا ذا أبعاد سياسية فقط، بل كانَت له أبعادٌ أُخرى: اقتصادية، تَهدف إلى السَّيطرة على مناطق التفوُّق العربي المتُمثِّلة في آبار النفط والبترول والمناطق الغنية بالموارد الطبيعية وأخصها المعادن، وديمغرافية تهدف إلى إعادة توزيع السكان حسب الاختلافات المذكورة سابقًا لتسهيل عملية التقسيم.

فيما يمُكن القولُ إجابةً على السُّؤال الثاني إنَّ هذه الأبعاد تَخدم دولة الكيان؛ لأنَّه مع وجود وطن عربي وإسلامي مُقسَّم ومُفكَّك ومَنزوعة منه مصادر قوته، فإنَّ هذا الوَضع يَضمن لهذه الدولة الغاصبة أن تكون مُتفوِّقة، وتأمن ويأمن الغرب وأمريكا معها من خطورة اتِّحاد المسلمين الذي سيكون حينها وبالاً عليها وعليهم.

ليس هذا فحسب، بل إنَّه "ومنذ سنوات السبعينيّات من القرن الماضي أقام (برنارد لويس) علاقاتِ قويةً مع المحافظين الجُدد في أمريكا، حيث

يُعدُّ من أهمِّ وأبرز مستشاري ومُلهمي الرِّئيسين بوش الأب وبوش الابن. فسَوَّقَ للكثير من أفكاره وسُمومه الأيدلوجية لحكومة بوش حول قضايا "الشرق الأوسط" والحرب على الإرهاب، حتى إنَّه اعتبر مُنظِّرَ سياسات الهَيمنة والتسـلُّط والتدخُّل الأمريكية في المنطقة. كما شــارك في التفكير الإستراتيجي لاحتلال العراق، ونقلت إحدى الصُّحف الأمريكية حضورَه المُكتَّف مع بوش وديك تشنى في أعقاب أحداث سبتمبر، وعرض موضوع احتلال العراق من منظور 'صراع الحضارات' و'الإرهاب الإسلامي""(١). وعلى الرغم من محاولة إنكاره هذا الأمر إلا أنَّ كلماته تَفضحه عندما يقول عن مُهمَّته بأنَّها تنحصر في "توفير المعلومات الأساسية كبعض التفاصيل والمعلومات التي يتمُّ أخذُها في الاعتبار عند صنع القرارات السياسية"(٢). هذا يَعني أنَّ المستشرق (برنارد لويس) أدَّى واجبَه على أكمل وجه من وجهة النَّظر الغربية الأمريكية؛ خدمةً لأغراضه اليهودية والصهيونية الخبيثة، ولا نكاد نجد مستشرقًا له دور سياسي بارز مثلما نجد لـ(برنارد لويس)، إذ لا تُعدُّ جهودُهم السياسية الخادمة للصهيونية العالمية بمثل نظيرتها عند هذا المستشرق، وقد عبر (برنارد لويس) عن انتمائه الصهيوني المُدافع

<sup>1 -</sup> https://manar.com/page-39944-ar-ar-ar.html
٢ - برنارد لويس: هوامش على قرن مضى .. خواطر مؤرخ مهتم بالشرق الأوسط،
ص ١ ٣٤١.

عن دولة الكيان الغاشم، عندما ذهب إلى أنَّ الإنسان ذا الإرادة الحسنة لا يستطيع إلا أن يكون مُعاديًا للعرب، مُنتميًا لإسرائيل. يَكفي اعترافُ رئيس وزراء الكيان الغاصب المدعو نتينياهو الذي بعث ببرقية تعزية بوفاة المؤرخ (برنارد لويس)، وقال فيها: إنَّ إسرائيل ستعتزُّ دائمًا بدفاع لويس الشَّجاع عنها، وأشار إلى أنَّه كان له شرف مقابلته عدة مرات على مرِّ السَّنوات(١). وهذا الانتماء للصهيونية الذي أبداه (برنارد لويس) أكَّده الباحث البريطاني (جودفري جانسن - Godfrey H. Jansen) في كتابه: "الإسلام العسكري - Militant Islam" عندما قال: "لويس مُدافعٌ مُتحمِّس لتلك الدولة 'إسرائيل' الى درجة أنَّه قدَّم شهادته للدفاع عنها أمام لجان الكونجـرس الأمريكي. ألا يجب أن يُؤثِّر هذا الموقف السياسيُّ في رأينا في موضوعيت العلمية عندما يكتب عن دولة معادية جدًّا 'لإسرائيل''''')، كما أنَّ طائفة كبيرة ممَّن درسوا إنتاج الرجل ومواقفَه وآراءَه على علم بهذا الانتماء الصهيوني الذي لم يُخفه هذا المستشرق، ومن ثَمَّ نجد منهم من يقول: "ثم إنَّ هذا المستشرق (برنارد لويس) الذي يُصرُّ على صدق آرائه قد يكون محاميًا ممتازًا. ولكنَّه في الوقت نفسه لا يكون إلا قاضيًا

<sup>1 -</sup> https://mukhtaraat.palestine-studies.org/ar/node/10747 ٢ - انظر: مازن المطبقاني: الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، ص٣٦٢.

فاشلاً. ولما كان هذا المستشرق يَشغل منصبًا جامعيًّا فكان أولى به أن يَختار التاريخ أو في الأقل الصِّفة الملاصقة له، وهي: الحقيقة. "(١)، ومنهم من أشار إلى هذا الانتماء بقوله: "لقد كشف (لويس) عن هويته اليهودية الصهيونية المعادية للإسلام والعرب بجلاء في الستينيّات مما باعد بينه وبين الموضوعية والصدق، والغرض يُعمي ويُصِمُّ "(٢).

لكنّنا لسنا مع أحد الدّارسين ممّن حصر موقف تأييد هذا المستشرق لليهود في أنّه ردُّ فعل لموقف العرب والمسلمين من اليهود، وذلك عندما يقول: "ونظر (برنارد لويس) في التاريخ الإسلامي نظرة استردادية فوجد العرب معادين لليهود عبر التاريخ كلّه ... لذلك فإنّ الإسلام العربي هو الحليف الطبيعي للشُّيوعية التوتاليتارية، وبينما تقف دولة إسرائيل بالمشرق نموذجًا فريدًا للدِّيمقراطية والتَّحديث ومقاومة الشيوعية "(٢). ذلك أنّ موقفه كان موقفًا عقديًّا وسياسيًّا خادمًا للصهيونية العالمية ولدولة الكيان الغاصب في فلسطين، فكي في يحصر نموذج الديمقراطية في إسرائيل ويحصر الشيوعية في الإسلام العربي؟! وكأنّ الإسلام لم يأت ليُحارب كلَّ هذه الأفكار الضّالة! فأي منطق وأي عقل؟! بل يمُكنُ القولُ إنّ نتائج (برنارد

١ - عبد اللطيف الطيباوي: المستشرقون الناطقون بالإنجليزية، ص٠٤٠.

٢ - مازن المطبقاني: الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، ص٣٦٢.
 ٣ - رضوان السيد: اليهودية والصهيونية في الاستشراق، ص٢٥.

لويس) كانت تتناقض في كثير منها مع ما توصَّلَ إليه المُفكِّرون الثِّقات، بل هي نتائج بالأحرى كانت خادمةً لتوجُّهه العام الذي يُوليِّ فيه وجهه شطرَ الغرب والصهيونية العالمية، ويكفي دليلاً على ذلك رفضُه فكرة الرَّبط بين الاستشراق والاحتلال الغربي لبلاد الشرق؛ ردًّا على (إدوارد سعيد) وغيره ممَّن أثبتوا هذه العلاقة (۱۰). لكن (برنارد لويس) اتَّهمه بالتناقض عندما يرى أن الرَّبط "بين علماء الاستشراق الأوروبيين والتوسُّع الاستعماري الأوروبي في العالم الإسلامي فيه تناقض "(۱). الغريب في الأمر أنَّ من الباحثين العرب من انتقد (إدوارد سعيد)، مدافعًا عن الاستشراق بكلِّ قوة (۱۳)!

ومن ثَمَّ يَحقُّ لنا أن نقول إنَّ الاستشراق في أزمة (أ)، وهذا الأزمة هو الذي صنعَها ببُعده عن النَّهج العلمي السليم الذي يقود إلى إنتاج معرفة حقيقية، وليس معرفة مُزيَّفة غرضُها الانتصار للأفكار المُسبقة والتوجُّه السياسي والعقدي الذي يكين به في الغالب؛ فلقد كانت الأفكار المُسبقة إحدى الرَّكائز التي استند إليها المستشرق (برنارد لويس) في تعامُله مع الإسلام وقضاياه، ولـذا فقد مارس نوعًا من الانتقاء الذي يقوم فيه بانتقاء بعض الرِّوايات التي ينتزعُها من سياقها التاريخي للاستدلال خطًا على أفكاره المُسبقة هذه،

١ - انظر: إدوارد سعيد: الاستشراق، ص٧.

٢ - برنارد لويس: هوامش على قرن مضى .. خواطر مؤرخ مهتم بالشرق الأوسط، ص٢٧٩.

٣ - انظر: جلال صادق العظم: الاستشراق والاستشراق معكوسًا، ص٧.

٤ - انظر: أنور عبد الملك: "الاستشراق في أزمة"، ١٩٨٣م.

فضلاً عن استجلاب الفَرع والتَّغافُل العمدي عن الأصل، ويختار من الآراء شواذَّها ويُعرِضُ عن نقيضها مما لا يُحقِّق أغراضَه غيرَ العلمية، إضافةً إلى تَضخيم التفاصيل الصَّغيرة والإعراض عن الجوهري منها؛ رجاء ذلك، وأسوأ ما انتهجَه هذا المُستشرق هو التَّعميم، فيطرح حكمًا عامًّا على بعض الحوادث، في إغفال تامِّ لقواعد المنطق وأُسسه الاستدلالية(۱).

## ثالثًا: نقد الغاية الثقافية غير الخالصة

يُقصَد بالقراءة الثقافية تلك القراءة التي تبحث عن قنوات اتصال بين الإسلام والكتب السابقة من خلال النصِّ القرآني أو مجال من مجالات العلوم الإسلامية كالتاريخ أو التصوُّف، بيدَ أنَّه يمُكنُ القَولُ إنَّ هذه القراءة على نوعين: الأولى قراءة ثقافية غير خالصة؛ كونها تختلط بأهداف عقدية أو سياسية من قبل المستشرق القائم على هذه القراءة، وهذه القراءة تتمثَّل في جهود المستشرقين اليهود "الإسرائيليين" بصورة بارزة. والثانية قراءة ثقافية خالصة، وهي تلك القراءة التي لا تختلط بأيّة أهداف أيًّا كان نوعُها باستثناء الهدف الثقافي، فهذه القراءة تنظر للقصص القرآني والتَّوراتي على أنَّه من مصدر واحد، ورغم هذا فلكل قصص ملامحُه المُميَّزة التي

١ - انظر: برنارد لويس: أزمة الإسلام، الحرب الأقدس والإرهاب المدنس.. رؤية المحافظين الجدد واليمين الأمريكي للإسلام المعاصر، ص١٣٠.

تَحكم بمصداقيّته كما في القرآن، أو عدم مصداقيّته كما ورد في رواية العَهد القديم. ومن ثَمَّ تَعمد هذه القراءة إلى تَثقيف القارئ أيًّا كانت جنسيّتُه بحقيقة القضايا القرآنية وأهدافها السّامية، ويُعدُّ زعيم هذه القراءة المستشرق المعاصر موريس بوكاي.

قام بعضُ المستشرقين المعاصرين بدراسة القصص القرآني في سياق عملية التَّبادل الثقافي والحضاري، بين المسلمين واليهود في العصور الوسطى، كما يَظهر عند المستشرقة الإسرائيلية (حافا لازاروس يافيه)(۱)، حيث عمدَت إلى إبراز تأثير تفسير بعض القَصص القرآني أو تفسير أسماء بعض الشَّخصيات التي ورد ذكرُها في القرآن - ومن أبرزها عُزير - على اتِّجاهات ومدارس نقد العهد القديم اليهودية في فترة العصر الوسيط، وما ينسحب على ذلك من وجود حالة تبادُل ثقافي وحضاري وديني بين اليهود والمسلمين خلال هذه الحقبة التاريخية (۱).

وفي هذا السِّياق حاولَت أن تُبينَ الاختلافات في قصة عُزير بين القرآن من جانب والتَّوراة من جانب آخر، وأثر القراءة العربية في التبادل الثقافي، ولو كان من وجهة نظر المستشرقة -حسب فهمنا لقراءتها- في إطار

١ - مستشرقة "إسرائيلية" ألمانية، ولدت في ١٩٣٠، عملت كأستاذ للدراسات الإسلامية بالجامعة العبرية بالقدس المحتلة، لها كتاب بعنوان الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط.

٢ - أحمد البهنسي: "الاستشراق الإسرائيلي... الإشكالية والسمات والأهداف".

الأعمال النقدية المتبادلة، خاصّةً بعد تدخُّل القراءات الإسلامية للنَّص القرآني وتدخل أعلام اليهود في قراءة النص التَّوراتي، مما ولَّدَ تبادلًا معرفيًّا من نوع آخر حسب فهمها(١).

فكتاب (حافا لازاروس) يُعدُّ عرضًا لتلك الجهود العلمية التي قام بها المسلمون في دراسة التَّوراة، ومن ثَمَّ فقد عمدت إلى الوقوف على آراء العلماء المسلمين في الكتاب المُقدَّس، وبيان مناهجهم التي انتهجوها في دراسته، وكذلك مصادر المعرفة الإسلامية به، وكيف تعاملوا مع هذه المصادر، مع التَّركيز على العطاء الإسلامي في هذا المجال، ومدى تأثيره في تطوُّر علم نقد الكتاب المقدس في الغرب في العصر الحديث (٢). كل ذلك في إطار من البحث عن التبادل الثقافي بين الشعوب؛ حيث كانت تعتقد أنه يجب النظر إلى هذه الموضوعات بنظرة جديدة، فقد تكون العوالمُ مختلفة، لكنَّها يمُكنُ أن تكون مُتداخلة ومتشابكة (٣).

وفي السِّياق ذاته تأتي كتابات المستشرق الإسرائيلي (مائير بار آشير)(٤)

١ - انظر: حافا لازاروس يافيه: الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ص٥٥.
 ٢ - انظر: محمد خليفة حسن: مقدمة ترجمة كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ص٥٠.

٣ - انظر: حافا لازاروس يافيه: الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ص ٥.
 ٤ - مستشرق إسرائيلي مولود في ١٩٥٥م، أستاذ في قسم اللغة العربية في الجامعة العبرية بالقدس المحتلة. له اهتماماته بالقرآن والعقائد.

الأستاذ المتُخصِّص في اللَّغة العربية وآدابها بالجامعة العبرية بالقدس المحتلة، الذي عمد بدوره إلى إبراز تأثير قصص الأنبياء في العهد القديم والقرآن في التبادل الثقافي بين المسلمين واليهود في فترة العصر الوسيط أيضًا، حيث كتب دراسة حملت عنوان: أُسس التَّفاسير الإسماعيلية والفاطمية القديمة للقرآن، وذلك ضمن أبحاث تُعنى بتفاسير القرآن والعهد القديم خلال العصر الوسيط، صدرت في كتاب بالقدس عام ٢٠٠٧م(١). إلا أنَّ هذه الدراسات في نظري وراءها أهدافٌ بعيدة، فهي تَرمي من طرف خفيً من وجهة نظرنا المتواضعة إلى البحث عن سند تاريخي للتَّطبيع مع الكيان الإسرائيلي، ومن ثَمَّ كانت هذه القراءة الثقافية غير خالصة كونها تبنى على بُعد سياسي لا يمُكنُ إنكارُه؛ إذ ما زال الكيان الإسرائيلي يحاول التَّطبيع مع الدُّول المحيطة التي تـأبى ذلك، ومن ثَمَّ يَعمد إلى محاولة البحث عن مثل هذه الوسائل علَّها تُحقِّق أهدافَه البعيدة.

ومن أبرز القراءات الثقافية غير الخالصة قراءات (برنارد لويس) عن تاريخ العرب والإسلام وبعض العلوم الإسلامية، وهي قراءات تُظهر العلم والمعرفة، ولكنها تُبطن الغايات الخبيشة مُمثَّلةً في الانتصار لكل ما هو يهودي صهيوني. من ذلك أنَّه وهو يتحدَّث عن الحروب الصليبية لا يُخفي شماتته وعدم اعترافه بالجُرم الذي ارتكبه حاملو الصَّليب من الغرب تجاه

١ - أحمد البهنسي: "الاستشراق الإسرائيلي... الإشكالية والسمات والأهداف".

الشَّرق الإسلامي. "ولم يُخفِ لويس تأييده الواضح والصَّريح لكلِّ الحملات الصليبية، ويَرى أنَّ الاعتذار عن هذه الحملات هو مَحضُ حماقة"(١).

لقد كانت قراءات (برنارد لويس) التاريخية وغير التاريخية قراءات مُضلِّلة، ومن ثَمَّ فهي قراءات ثقافية غير خالصة، هذه القراءات طالَت التاريخ الإسلامي وحضارته وعلومه والدِّين الإسلامي قرآنًا وسُنةً، وشخصية النبي الكريم صلى الله تعالى عليه وسلم. ففي حديثه عن الدَّعوة الإسلامية الوليدة وتأسيس النبيِّ الكريم لدعائم الدِّين الجديد يقول زاعمًا -وكلماته تنفث حقدًا وكرهًا- "نظر القرشيُّون إلى بداية الدَّعوة على أنَّها غيرُ ضارَّة، ولذلك لم يَعترضوا عليها، وفي تلك المرحلة من المحتمل أنَّ الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) لم يكن لديه فكرة عن تأسيس دين جديد، ولكن كلُّ ما في الأمر أنَّه أراد أن يأتي بوحي عربي (كتاب مُنزلِ بالعربية) كما أُنزلَ على الشُّعوب السابقة كُتبُّ في لُغاتها"(٢).

ومن ذلك أنّه يَزعم أنّ الرّسول حاشاه كأن يُداهِنُ اليهودَ؛ حين زعم أنّ الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) حاول التقرُّب من اليهود واسترضاءهم بتبنّي بعض الشَّعائر التعبُّدية كصوم يوم عاشوراء "يوم كيبور"، والاتِّجاه في الصلاة نحو بيت المَقدس، ولكن اليهود -كما قال (لويس)- رفضوا

<sup>1 -</sup> https://manar.com/page-39944-ar-ar-ar.html ٢٦٣ - مازن المطبقاني، الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، ص

ادِّعاءات النبيِّ الأمي، وعارضوه على المستوى الدِّيني (١). وهي دعاوى فاسدة قال بها المستشرق (سان كلير تيسدال) من قبل (٢)، بما يَعني أن (برنارد لويس) لم يكن ذا أصالة في طرح هذا الزَّعم، بل سبقَه إليه نفرُ ممَّن غلَّبوا بُعدَهُم العقديَّ على الأبعاد العلمية والمنطقية.

كما أنَّ (برنارد لويس) وقف موقفًا عدائيًّا من مرحلة الفتح لنشر الدِّين الإسلامي، حين قال: "إنَّ المهاجرين فقدوا جذورهم اقتصاديًّا، ولم يكونوا يرغبون في الاعتماد كليًّا على أهل المدينة، فتحوَّلوا إلى المهنة الوحيدة الباقية وهي السَّلب والنَّهب" (٢)! كما أنَّه كان دائم التَّقليل من المُنجَز الحضاري الإسلامي؛ حيث يقول: "لم يعرف المسلمون سوى أربعة مهن: الحكومة، والحرب، والدِّين، والزِّراعة. أما الصِّناعة والتجارة فقد تُركت لرعايا الدولة غير المسلمين. "(٤)!

هـذا كلَّه يقودنا إلى القول بأنَّ تلك القراءة التي تُدعى ثقافيةً عند (برنارد لويس) لا تَحمل من قِيم الثقافة والمعرفة شيئًا يُذكر، إذ إنَّها مُجرَّد قراءات مُوجَّهة لخدمة أهداف عقدية يَبتغيها المستشرق، وتُبنى على مجموعة من الافتراءات التي لا تثبت من الناحية العقلية أو الدِّينية، والغريب في الأمر أنَّه

١ - مازن المطبقاني: الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، ص ٢٨٧.

٢ - انظر: سان كلير تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص ١١٠.

٣ - مازن المطبقاني: الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، ص ٢٧٤.

٤ - مازن المطبقاني: الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، ص ٣٧٢.

وإن أقرَّ بوجود مساواة في تاريخ الدُّولة الإسلامية بين المسلم واليهودي أو غيره من المخالفين في الديانة، فإنَّه سرعان ما يَنتقص من هذا الأمر قائلًا: "واقعُ الأمر أنَّ المساواة في العهد الإسلامي القديم لم تكنْ تُحسَب على أنَّها استحقاق، بل كانَت تُعتبرَ إخلالًا بالواجب، إذ كيف يمُكنُّ لامرئ ما أن يُقلِّمُ نفس المعاملة لأولئك الذين يتَّبعون العقيدة الصحيحة، ولأولئك الذين لفظوها بمَحض إرادتهم "(١). وعلى الرغم من أنَّ الشواهد التاريخية التي ذكرها حول المساواة في الإسلام بين المسلم وغيره، والشواهد التي لم يذكرها، تُكذِّب ما انتهى إليه، إلا أنه كان دائمًا يحاول أن ينزع من التاريخ الإسلامي أيَّ قيَم إنسانية، ليُلصقها فقط بدولة الكيان النموذج الأمثل في زعمه للديمقراطية. وقضية الموازنة بين دولة الكيان والدُّول الإسلامية من حيث الدِّيمقراطية هي موازنة لخدمة هذا الكيان، وقضية الموازنة بينهما بشكل عامِّ تحتلُّ إحدى مراتب الصَّدارة الفكرية عنده في قراءته الثقافية غير الخالصة، فقد اتَّهم الدُّول الإسلامية بالأصولية -وهي مفردة يَختلف مدلولُها الإسلامي عما يَفهمه الغـربُ- في حين كالَ المديحَ لدولة الكيان المُغتصب، ومما لا شــكَّ فيه أنَّ العامل الرئيس في هذه الموازنة هو مصلحة هذا الكيان والذُّود عنه فكريًّا. يقول مثلًا: "كيف سيُّؤثِّر هـذا في العلاقات بين إسرائيل وجيرانها؟ فالدِّيمقراطيات قد تُفاوضُ ديمقراطياتِ أخرى وتُساوِمُها، لكنَّ الأمر يكون

١ - برنارد لويس: اليهود في ظل الإسلام، ص١٨.

أصعبَ مع الأديان، ويبيت مُستحياً إذا كانت الأديان أُصولية. تتحوَّل تركيا الدِّيمقراطية تدريجيًّا إلى شريك إسرائيل الأقرب في المنطقة"(۱). ومن الواضح أنَّها موازنة من نوع خاصٍّ لها أهدافها التي هي بالأساس أبعد من كونها ثقافية، بل تتعدّاها إلى كونها سياسية من الدَّرجة الأولى، خاصةً أنَّه يَحكم على ديمقراطية المنطقة بمدى تطبيعها مع هذا الكيان، فإنْ قامت بالتَّطبيع فهي دولة ديمقراطية، وإلا فهي تمارس الأصولية على المعنى المرذول الذي لا يتصوَّر هو والغربُ غيرة.

وفقًا لتوجُّهات (تيسدال) العقدية والسياسية فإنَّه راح يَغوص في أعماق قضية التخلُّف الحضاري عند المسلمين، فوضع كتابًا أسماه: أين الخطأ؟! حاول فيه الإجابة عن تساؤل: ما أسباب تخلُّف العرب عن الغرب؟ وأين يَكمن الخطأ؟(٢) لكنَّ الإجابات التي يَطرحها في الجزء الكبير منها مَحضُ افتراءات غلَّبَ فيها هذا المستشرقُ توجُّهَه الغربيَّ وانتماءَه اليهودي، خاصةً في تركيزه على الدِّين الإسلامي، زاعمًا أنَّه سببُ هذا التخلُّف والعامل الرئيس فيه، والحقيقة أنَّ موقف هذا المستشرق لا يَختلف في قليل أو كثير عن غيره من المستشرقين المتُعصِّبين الذي انطلقوا من أفكار مُسبقة عن الإسلام حاولوا أن يجدوا لها سندًا.

١ - برنارد لويس: مستقبل الشرق الأوسط، بيروت، ص٩٠.

٢ - برنارد لويس: أين الخطأ؟ التأثير الغربي واستجابة المسلمين، ص٦.

الفصل الثالث ١٥١ ----

\_\_\_\_

الفصل الثالث: الاستشراق اليهودي المؤسسي

# أولاً: مراكز البحوث والدراسات الإسرائيلية

لاشكَّ في أنَّ الاستشراق اليهودي المعاصر يقوم بالأساس على مراكز البحوث والدِّراسات، وهذه المراكز البَحثية -التي تهتمُّ بدراسة العرب والمسلمين لمرام عقدية وسياسية بالأساس- هي العلامة المُميَّزة في الاستشراق المعاصر عامّةً، حيث بدأ الغربُ واليهود في أذياله يَنتقلون من الاستشراق الفردي القائم على جهود فردية إلى الاستشراق المُؤسَّسي الذي يَنتمي إلى مؤسَّسات مُعدَّة لذلك الهدف، وتَسير وفق خطّة مَوضوعة بدقّة؛ للوصول إلى مُبتغاها.

ومن ثمَّ يمُكننا القولُ إنَّ مراكز البحوث والدراسات هي إحدى الأذرع المهُمّة في الاستشراق اليهودي المعاصر، من أجل السيطرة وبسط النُّفوذ على أرض الواقع من الناحية السياسية. ومن ثَمَّ لنا أن نقول إنَّ هذه المراكز تمدُّ دولة الكيان الغاصب بالمعلومات، وتكفعها إلى اتِّخاذ القرارات والمواقف بناءً على دراسة المنطقة والمناطق المحيطة بها.

ويمُكن تصنيف مراكز الفكر الإسرائيلية في أربعة اتِّجاهات بحثية أساسية، هي (١):

١ - انظر: محيي الدين حداد: حروب الظل - كيف تساهم مراكز الأبحاث الإسرائيلية
 في حوكمة صناعة القرار السياسي؟

- الأول: مراكز تُعنى بالشُّؤون الداخلية لدولة الاحتلال "الإسرائيلي"، مثل: "المعهد الإسرائيلي للدِّيمقراطية"، و"مركز طاوب"، و"مركز غوطمان للاستطلاعات"، و"مركز أدفاه"، و"معهد فلورسهايمر"، و"مركز الأبحاث والمعلومات" التابع لـ"الكنيست".
- الثاني: مراكز تُعنى بالأمن الاستراتيجي للعدو "الإسرائيلي"، مثل "معهد السياسات الاستراتيجية هرتسليا"، و"معهد دراسات الأمن القومي" التابع لـ "جامعة حيفا"، و"معهد أبحاث الأمن القومي"، و"معهد الاستراتيجية الصهيونية".
- الثالث: مراكز تُعنى بمجتمع الاحتلال "الإسرائيلي" والفلسطينيين داخل دولة الاحتلال، مثل: "معهد فان لير" في القدس، و"المركز اليهودي العربي" التابع لـ "جامعة حيفا"، و"مركز جفعات حبيبة".
- الرابع: مراكز تُعنى بدراسة دولة الاحتلال والشرق الأوسط وإفريقيا، مثل مركز "موشيه ديان"، و"مركز القدس لدراسات إسرائيل"، و"مركز شاليم"، و"مركز القدس للشؤون العامة"، و"مركز ترومان".
- وتعمل مراكز الفكر الإسرائيلية وفق مجموعة من الأسس الفكرية والمنطلقات السياسية التي لا يمُكِن أن تُهمِلَها أو تَحيد

عنها، وتتمثَّل هذه الضَّوابط أو الثوابت فيما يلي:

- الأولى: منطلقات تخص المصالح القومية الإسرائيلية في مختلف المستويات، فعلى المستوى السياسي مثلاً: "التأكيد على عدم ظهور أيِّ قوة إقليميّة تُنافسها في المنطقة"، أما على المستوى الاقتصادي مثلاً: فـ"ضمان الحصول على أكبر قدر من الموارد من المناطق المجاورة، وتأمين خطوط المواصلات والتّجارة".
- الثانية: منطلقات تخصُّ العقيدةَ العسكرية، مثل تصفية القضية الفلسطينية، وأمن إسرائيل القومي، ومواجهة أيِّ دولة أو كيان من المُمكن أن يُشكِّل خطرًا على أمنها ووجودها.
- الثالثة: ضرورة عمل مراكز الفكر من مُنطلَق وقناعة أن إسرائيل دولة قوية، مُصرّة على الحفاظ على مصالحها بأيِّ ثمن، ولها مجموعة من المبادئ والقيم تَسعى إلى فرضها.
  - وتُشكِّلُ مراكزُ الأبحاث "الإسرائيلية" عُمقًا استراتيجيًّا يتجلَّى في (١):
- أولاً: القدرة على التكيُّف مع المُستجدَّات الحاصلة في البيئة الداخلية والخارجية.

١ - انظر: محيي الدين حداد: حروب الظل - كيف تساهم مراكز الأبحاث الإسرائيلية
 في حوكمة صناعة القرار السياسي؟

- ثانيًا: تطوير أفكار لقضايا ومسائل عديدة ثم وضع حلول لها.
- ثالثًا: هذه المراكز تعتمد على نخبة بحثية مُتميِّزة وذات كفاءة عالية وتخصُّصيّة، ووفقًا لعمل كلِّ مركز. فمراكز الأبحاث قد رسَّمت لنفسها ومن دون شكِّ دورًا محوريًّا في صياغة السياسة العامة الإسرائيلية، لأنَّها أصبحت شريكًا استراتيجيًّا موثوقًا، فهي تتلقَّى دعوات رسمية بشكل دوري من طرف المؤسَّسات الإسرائيلية مثل الكنيست، وتقوم بتقديم الشَّهادات والمَشورة والمشاركة في المُلتقيات والنَّدوات المتُعلِّقة بقضايا سياسية وأمنية.

هـذا يَعني أنَّ هذه المراكز لها دورها المُؤثِّر في صناعة القرار، "حيث نجد الكثير من خبراء مراكز الفكر الإسرائيلية يَحظُون بنفوذ في أكبر مراكز البحث الغربية خاصة الأمريكية، ويتجلَّى ذلك في الاتصالات الوثيقة بين البحث ين الإسرائيليين ونُظُرائهم الأمريكيين والغربيين من أجل الترَّويج الباحثين الإسرائيليين ونُظُرائهم الأمريكيين والغربيين من أجل الترَّويج للأفكار. والترَّكيز الأكبر على هذا الاتصال ثنائي الاتِّجاه هدفُه إحداثُ تواصل مُثمر لكلا الطَّرفَين، على غرار المشاركة في النشاطات العلمية الدولية بهدف الترَّويج لمخططات إسرائيل السياسية والأمنية والعسكرية، واستقبال كبار خبراء مراكز الفكر الأجانب عبر عقد المؤتمرات والحلقات الدراسية وتنشيط النَّدوات والمُلتقيات، ونشر سلسلة من أوراق العمل وتأليف الكتب، وإقامة حوارات ذات بُعد استراتيجي مثل (هنري كيسنجر) و(نعوم تشومسكي) وغيرهم ممَّن لهم خبرة طويلة في أزمات

منطقة الشرق الأوسط. وبذلك فإن ممارسة الدبلوماسية الأكاديمية تفتح آفاقًا أوسع لحشد الرأي العام العالمي في سبيل تبرير سياسات إسرائيل التوسُّعية والاستيطانية في فلسطين المحتلة."(١).

ومن هنا نَفهم أنَّ الاستشراق الإسرائيلي المعاصر "يقوم على الاستشراق اليهودي، ويُؤطِّره في إطار علميٍّ ورسميٍّ مجموعةُ معاهد الأبحاث المُرتبطة بالجامعات الإسرائيلية، ومجموعة الدَّوائر البحثية العاملة في الوزارات ولحسابها، ومجموعة مراكز الدِّراسات في الأحزاب ونقابة العمّال في الكيان الصهيوني "الهستدروت"، ومجموعة مؤسَّسات البحث الخاصة المُرتبطة أو المُقارَنة مع جهات خارجية بشكل رئيس "(٢).

وعلى الرغم من أنَّ المؤسَّسات الاستشراقية الإسرائيلية المعاصرة لا تقف عند حدود المؤسسات الحكومية، كما هو واضح، فإنَّه تاريخيًّا تَبقى المؤسَّسات ذات الدَّعم الحكومي من أقوى المؤسسات الاستشراقية، ويمُكن التمثيل على ذلك بـ "جامعة أورشليم" و "جامعة تل أبيب" و "جامعة حيفا".

١ - محيي الدين حداد: حروب الظل - كيف تساهم مراكز الأبحاث الإسرائيلية في حوكمة صناعة القرار السياسي؟

٢ - ربحي إسماعيل ربحي الهوارين: الاستشراق الإسرائيلي من ١٩٤٨ - ٢٠١٨ دراسة وصفية تحليلية، ص٥.

أولًا- جامعة أورشليم: يَنضوي تحت لواء هذه الجامعة العديد من المؤسسات الاستشراقية، أهمُّها(١):

١. مؤسسة الدِّراسات الشرقية: تَنشط هذه المؤسسةُ في مجال اللُّغة العربية وآدابها، والحضارة الإسلامية في الشَّرق، وفلسفة الدِّين، والفنّ والتاريخ الإسلامي.

رحوث اليهود: يَهتمُّ هذا المركز بالشوون الثقافية لليهود، واليهود الساكنين في البلدان العربية والإسلامية. ويُقدِّم هذا المركزُ غالبيةَ دراساتِه على شكل كتب في مجال الاستشراق.
 مركز دراسات السلام والمحبّة: تأسَّس هذا المركزُ في عام ١٩٦٧م في الجامعة العبرية، وأُطلق عليه اسم "مركز ترومان"، وأغلبُ دراسات هذا المركز يتمُّ تَصميمُها وتَنفيذها حول محور وأغلبُ دراسات هذا المركز يتمُّ تَصميمُها وتَنفيذها حول محور

مركز دراسات التَّقريب بين اليهود والعرب (مارتين بوبر): وأغلبُ اهتماماته بالدَّرجة الأولى هي التَّركيز على النَّشاطات السياسية بين العرب واليهود. ويُعتبرَ هذا المركزُ حلقةَ وصل بين المؤسَّسات الحاكمة وسائر المراكز غير الحكومية التي تَنشط في هذا المضمار.
 مؤسَّسة الدِّراسات الشَّرق أوسطية: تختصُّ كلُّ جهود

الحروب العربية الإسرائيلية.

١ - انظر: فاطمة جان أحمدي: "الاستشراق اليهودي هيمنة على الدراسات الإسلامية
 في الغرب".

هذه المؤسَّسة بنشر دراسات وبحوث المُستشرقين الإسرائيليين في الشُّؤون الإسلامية والعربية.

ثانيًا- جامعة تلّ أبيب: تأسَّست عام ١٩٥٦م، وكانت تضمُّ عدّة كلِّيات في مختلف الفروع العلمية، وخاصّة العلوم الإنسانية، وتَشتمل على ٢٢ مركزًا للبحوث، وأهمُّ مراكز البحوث المرتبطة بها هي (١):

أ. مركز بحوث الشّرق الأوسط وإفريقيا: وتدور بحوث هذا المركز بنحو عامٍّ حول دراسات الشّرق الأوسط، وخاصّة البلدان الإسلامية. وعلى هذا الأساس هناك مراكز مرتبطة به في كلِّ من: مصر، وسوريا، والعراق، والسُّودان. ب. مركز البحوث الاستراتيجية: تأسّس هذا المركز عام من وله دورٌ هام في تَجميع المعلومات للمُؤسّسات الحاكمة. وعليه فإنَّ معظم نشاطاته تَدور حول الاختراقات الأمنية في سائر بلدان المنطقة. ومن خصائص هذا المركز اعتمادُه على الكوادر الاستخبارية والأمنية الإسرائيلية.

١ - انظر: فاطمة جان أحمدي: الاستشراق اليهودي هيمنة على الدراسات الإسلامية في الغرب.

## ١٦٠ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

ثالثًا- جامعة حيفا: انطلقت نشاطاتها رسميًّا عام ١٩٦٤م. وتضمُّ اليوم عشرين كليّة ومؤسَّسة بحوث مرتبطة بها، أهمُّها:

مركز دراسات الشَّرق الأوسط: الذي يختصُّ بالدِّراسات الاقتصادية والسِّياسية والتاريخية في الشَّرق الأوسط، ويمتلك عدَّة منشورات في مجال الأديان والمذاهب الإسلامية في العالم العربي، والآداب والتَّقاليد والرُّسوم، وبنحو عامِّ الثقافة الإسلامية في الشَّرق الأوسط(۱).

# ثانيًا: غايات هذه المراكز الاستشراقية

لا شك في أن المراكز البحثية الاستشراقية في إسرائيل مُتعدِّدة، وذات تَخصُّصات متنوِّعة، فهي ليست على الصَّعيد الفكري فقط، بها منها ما هو على عدّة أصعدة منها: الثقافي والسياسي والتعليمي والاجتماعي وغيرها، وينكشف الغرضُ منها بالنَّظر إلى عنوان هذه المراكز، بيدَ أنَّ الغاية الرئيسة من وراء هذه المراكز هي التَّمكين للمُخطَّط الصهيوني في الشرق الأوسط سياسة وعقيدة. فهذه الغاية هي بيتُ القصيد الذي تنطلق منه هذه المراكز،

١ - انظر فاطمة جان أحمدي، الاستشراق اليهودي هيمنة على الدراسات الإسلامية في الغرب، ترجمة عماد الهلالي، على الرابط التالي:

https://nosos.net/%D8%A7%D984%%D8%A7%D8%B3%D8%AA%D8 %B4%D8%B1%D8%A7%D982-%%D8%A7%D984%%D98%A%D987% %D988%%D8%AF%D98%A/

فعلى الرَّغم من تعدُّد تخصُّصاتها، وتعدُّد مراميها، فإنَّها تسعى في النِّهاية لهذه الغاية الرَّئيسة، وبناءً عليه فإنَّ هذه المراكز عبارة عن مصانع لطبخ القرارات السِّياسية التي تتَّخذها دولةُ الكيان الغاصب. فهذه المراكز تضعُ معلوماتها ودراساتها في متناول أصحاب القرار السياسي لوضع الخطط والبرامج والسياسات المستقبلية، فهي بمثابة مخازن للتَّفكير بما يخدم التوجُّه السياسيَّ والعقدي. ومن المعاهد الاستشراقية في إسرائيل:

1. معهد فان لير في القدس: ويتبع هذا المعهد مركزُ دراسات المجتمع العربي في إسرائيل الذي نشط في معهد فإن لير في القدس، والذي أمدً إسرائيل على امتداد سنين طويلة بتشكيلة واسعة من الكتب التي تناولت الفلسطينيين في إسرائيل، في سياقات سياسية واجتماعية وثقافية وإقليمية، وغير ذلك. هذه الكتب كُتبت بالعبرية، وتُرجِم جزء منها إلى اللَّغة العربية. ومن هذه الكتب:

- الفلسطينيون في القرن العشرين.. نظرة من الدّاخل.
  - الأنثروبولوجيا والفلسطينيون.
  - الحياة السياسية للعرب في إسرائيل.
- المواطنون العرب في الصَّحافة العبرية في إسرائيل.

٢. معهد أبحاث الأمن القومي (INSS): وهو من أهم المراكز البحثية والاستشراقية في إسرائيل، وقد تأسس هذا المعهد في سنة ١٩٧٧م، وتغير السمه أكثر من مرة، حيث أُطلق عليه اسم "مركز يافا للأبحاث الاستراتيجية"

في عام ١٩٨٣ م، ثم إلى "معهد أبحاث الأمن القومي" في عام ٢٠٠٦م. وهو الآن مؤسسة أكاديمية تابعة لـ "جامعة تل أبيب"، وقد اختطَّ المعهدُ لنفسه خُطَّتَين: الأولى، دراسة مجالات الأمن القومي "الإسرائيلي" والشرق الأوسط والمحيط الدولي، والثانية، دراسة قضايا الأمن والدِّفاع والسِّياسات(١).

ويُصدرُ هذا المعهدُ تقريرًا سنويًّا بعنوان: "الأمن القومي الإسرائيلي الاستراتيجي"، ومن خلاله "يُحاول قراءة التحدِّيات والفُرَص التي تَقف أمام إسرائيل، على المستوى المحليِّ والإقليمي والدولي، فخلال السَّنوات الماضية شكَّلَ تقريرُ المعهد الملامح الرئيسية للسِّياسات الأمنية والاستراتيجية تجاه العديد من الجهات الإقليمية والدولية، خاصة فيما يتعلَّق بالأزمة السورية والصِّراع الإقليمي والتحوُّلات في المشهد السياسي العربي"(٢).

٣. معهد هرتسيليا: وهو معهد مُتعدِّد المجالات السياسية والاستراتيجية داخليًّا وخارجيًّا، كما أنَّه من المُنطلقات التي يَنطلق منها التَّفكيرُ الاستراتيجي الإسرائيلي، "تأسَّس المعهدُ عام ٢٠٠٠م، من أجل المساهمة في وضع سياسة وطنية لإسرائيل، ورفع مستوى عملية اتِّخاذ القرارات الاستراتيجية، وقد تَعاقبَ على رئاسته عدة أشخاص "(٣).

١ - انظر: أشرف بدر: مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

٢ - منصور أبو كريم: مراكز الأبحاث في إسرائيل: القدرة والدور في التأثير في صناعة القرار.
 ٣ - منصور أبو كريم: مراكز الأبحاث في إسرائيل: القدرة والدور في التأثير في صناعة القرار.

وهذا المعهد له جهودٌ -من ضمن مهامِّه المتعدِّدة- تُعدُّ جهودًا استشراقية بالأساس؛ حيث "يهتمُّ بدراسة القضايا المُؤثِّرة في "إسرائيل"، بما في ذلك إعادة صياغة العقيدة الأمنية ل"إسرائيل"، ومشروع "نحو نظام إسرائيلي جديد"، وإجراء استطلاعات للرأى العام في "إسرائيل" والدول العربية، ودراسات في عملية صنع القرار والاستراتيجيّات، بما يتعلَّق بالأمن القومي والسِّياسة الخارجية"(١). فاستطلاعاتُ الرَّأي حول الـدُّول العربية أو في الدُّول العربية، ودراسة السِّياسات الخارجية، وأهمُّها سياسات الدُّول العربية والإسلامية، تصبُّ في صميم الدِّراسات الاستشراقية، بدليل تمحوُّر مجالات البحث في المركز على ثلاثة مجالات، "هي: الشَّرق الأوسط الكبير 'تقييم المخاطر الاستراتيجية الإقليمية الكبرى'، والعلاقات الخارجية الإسرائيلية، والمنهجيات المُبتكرة في مجال الأمن الوطني والإقليمي، حيث يَصدُر عن المَعهد تقريرُ الأمن والمناعة القومية بشكل دوري"(٢). وهذه المجالات الثلاثة هي بالأساس مجالات استشراقية بامتياز، تَقودنا إلى القول بأنَّ الاستشراق المُؤسَّسيَّ واضحٌ وضوح الشمس في سياق الاستشراق اليهودي المعاصر. ٤. مركز بيجن السادات للدِّراسات الاستراتيجية: تمَّ تأسيس هذا المركز عام ١٩٩٣ على يد الدكتور توماس هشت، وهو أحد قادة الجالية اليهودية في كندا،

١ - انظر: أشرف بدر، مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

٢ - انظر: أشرف بدر، مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

والذي أنشاً مركز أبحاث مستقلِّ وغير حزبيِّ، مرتبط بقسم العلوم السياسية في جامعة بار إيلان الإسرائيلية. شُمِّي المركز على اسم مناحيم بيغن وأنور السّادات، بسبب جهودهما في إحلال السَّلام وتسوية الصِّراع العربي الإسرائيلي<sup>(۱)</sup>.

يبحث المركزُ في قضايا الأمن والسلام، خاصّةً في المجالات المتّصلة بالأمن القومي الإسرائيلي والسّياسة الخارجية، ومختلف القضايا الإقليمية في منطقة الشَّرق الأوسط، ويأخذ بمنشوراته وتوصياته كبارُ صانعي القرار في المجال العسكري والمدني، والمؤسَّسات ذات الصِّلة في وزارة الدِّفاع ووزارة الشون الخارجية، وأعضاء السِّلك الدبلوماسي، والصحافة والأوساط الأكاديمية، وقادة الجاليات اليهودية في أنحاء العالم، والجمهور المتعلِّم.

• . مركز دراسات الأمن القومي: تأسّس المركزُ في "جامعة حيفا" عام ٢٠٠٠م بهدف تعزيز البحث والمناقشة العامة فيما يتعلّق بالأمن القومي "الإسرائيلي"، ويهتم مركزُ دراسات الأمن القومي بتَطوير البحوث مُتعدّدة التَّخصُّصات وواسعة النِّطاق، بحيث تَشمل مجموعةً كاملةً من مُكوِّنات الأمن القومي، السِّياسية والعسكرية والاجتماعية والاقتصادية، والمساهمة في تشكيل التصوُّرات لدى صُنّاع القرار والمسؤولين في النِّظام السياسي والعسكري، وذلك بهدف فَهم النِّظام الدّاخلي والسِّياق الإقليمي والدولي".

١ - الصفحة الرسمية لـ "مركز بيجن السادات للدراسات الاستراتيجية" على الانترنت.
 ٢ - انظر أشرف بدر، مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

ويسعى المركز إلى إضفاء الطَّابع المُوسَّسيِّ على بناء علاقات مع مُؤسَّسات الأمن القومي في العالم، كما يُسهم عبر أبحاثه في تشكيل الخطاب العام المتعلِّق بأمن "إسرائيل" القومي، وفي تَدريب المسؤولين وكبار الضُّباط في هذا المجال، بالإضافة إلى تدريب الأجيال القادمة من الباحثين (١).

7. معهد مراقبة وسائل الإعلام الفلسطينية: يهتم المعهد بدراسة المجتمع الفلسطيني إعلاميًا وثقافيًّا وتعليميًّا. وقد تأسّس عام ١٩٩٦م، على يد (إيتامار ماركوس - Itamar Marcus)، بغرض دراسة توجُّهات السُّلطة الفلسطينية، بياناتها ومواقفها على مستوى الإعلام العالمي، التي تتعلَّق بموقفها تجاه "إسرائيل" والصِّراع الإسرائيلي الفلسطيني وعملية السَّلام (١٠). تدور أهدافُ المعهد البحثية حول الكشف عما أسماهُ التَّحريض المُعادي للسّامية والعُنف والكراهية ضدَّ "إسرائيل"، وذلك على مستوى الإعلام والتَّعليم في مناطق السُّلطة الفلسطينية. يتم تَوزيع تقارير المعهد البَحثية على صانعي السيّاسات والقادة في "إسرائيل" والولايات المتحدة وأوروبا، ويَنشر المعهد أبحاثه بثلاث لغات، هي العبرية والإنجليزية والفرنسية،

١ - انظر أشرف بدر، مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

٢ - مركز مراقبة وسائل الإعلام الفلسطينية، على الرابط التالي:

وتتبع له قناة يوتيوب تحتوي على مئات أشرطة الفيديو. وتُستخدم التَّتائج التي يتوصَّل إليها المعهدُ في إعداد تقارير "مؤشر السَّلام وثقافة التَّحريض في السُّلطة الفلسطينية"، التي أُعِدَّت بانتظام من قبل وزارة الشؤون الاستراتيجية منذ ١٠١٠م(١٠).

يَعمل مركز "مراقبة الإعلام الفلسطيني" Palestinian Media Watch ذراعًا دعائيةً لتَضليل النُّخَب السياسية والرأي العام العالمي حول الفلسطينيين، وانتزاع قرارات وقوانين وسياسات من حكومات العالم ضد الفلسطينيين (۲).

في إبريل عام ٢٠٠٨م، قَدَّم المعهد إلى لجنة الشؤون الخارجية، في مجلس النواب الأمريكي، تقريرًا خاصًّا بالنُّوّاب حول علاقات السُّلطة الفلسطينية مع أعداء الولايات المتحدة، وفي يناير ٢٠٠٨م، قَدَّم إلى البرلمان البريطاني تقريرًا حول استغلال المُساعدات المالية من بريطانيا في تعليم الكراهية ضدَّ اليهود والغرب (٣). بما ابتدعه هذا المعهدُ من روايات مُحرَّفة غرضُها تحريض الغرب وأمريكا ضدَّ الحق العربي الأصيل في فلسطين.

١ - انظر: أشرف بدر: مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

٢ - انظر: عبير النجار: مركز مراقبة الإعلام الفلسطيني واستهداف شرعية النضال، ص٥٥.

٣ - انظر: أشرف بدر: مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار.

٧. معهد هاري ترومان: تأسّس هذا المعهدُ كأول معهد من نوعه في المنطقة في عام ١٩٦٥ م، وسُمِّي على اسم الرئيس الأمريكي (هاري ترومان) الدّاعم الرَّئيس له، ويَتَّكئُ على رافدين: الأول دراسة دول الشَّرق الأوسط، والثاني قضية الصِّراع العربي الإسرائيلي. لكنَّه لا يُهمِلُ مع ذلك الاهتمام بدراسة دول في أسيا وأفريقيا وأمريكا اللاتينية وغيرها. علمًا بأنَّ هذا المعهد تابعٌ لمركز أبا إيبان للسِّياسة الدبلوماسية الإسرائيلية (١٠).

لكنَّ هذا المعهد يَنتمي لطائفة القراءة الثَّقافية غير الخالصة، التي تَقرأ العربَ والمسلمين من زاوية يَهودية صهيونية صرفة؛ خدمةً للمشروع الصهيوني، وإنْ تزيَّتْ بزيِّ التَّعايش والتَّسامح والدَّعوة للحوار والتَّواصل، بدليل أنَّه لم يَحدث أيُّ تقدُّم في مجال الصِّراع العربي الإسرائيلي، رغم فتحه بابَ المنَح لباحثين دوليين مُحدَّدين في مجالات: الماجستير والدكتوراة ودراسات ما بعد الدكتوراة، ورغم مشاركة وزراء دوليين في نشاطاته، ورغم مشاركة صانعي القرارات في العديد من دول العالم (٢).

٨. مركز تامي شتاينمتس لأبحاث السّلام: تأسس المركز عام ١٩٩٢م،
 وهو تابع لكلية العلوم الاجتماعية في جامعة تل أبيب. يَعتمد المركزُ طريقة تعــدُّد المجالات البحثية، من أجل تَطويـر الأبحاث والتَّفكـير المنهجيّ

The Harry S. Truman Research Institute 2 - http://truman.huji.ac.il/?cmd=about

١ - انظر: الصفحة الرسمية على الانترنت:

في المواضيع المتعلقة بعملية صنع السَّلام وفضِّ النِّزاعات، وخصوصًا الصِّراع العربي "الإسرائيلي". ويُشرف المركزُ على بنك معلومات حول أُطُر التَّعاون "الإسرائيلي" الفلسطيني، والإسرائيلي العربي، ويَعقد مُؤتمرات وورشات عمل، بالإضافة إلى نشر أبحاث تتعلَّق بهذا الموضوع (۱).

9. معهد ميتفيم (المعهد "الإسرائيلي" للسياسات الخارجية الإقليمية): أُنشئ هذا المعهد عام ٢٠١١م، وهو معهد للبحث والتفكير، وغرضُه إعادةُ تأسيس العلاقات "الإسرائيلية" في الشَّرق الأوسط وأوروبا ودول حوض البحر المتوسط. وهذا المعهدُ يتمُّ تمويلُه من خلال عدة صناديق مثل: "صندوق فريدرك أيبرت"، و "صندوق إسرائيل الجديدة"، ويَهدف إلى تحقيق الآتي:

أ. تشكيل السِّياسة الخارجية الإسرائيلية.

ب. تعزيز التَّعاون الإقليمي.

ج. تحقيق السَّلام بين "إسرائيل" ودول المنطقة (٢).

١٠. مركز موشيه دايان: أُنشِئ المركزُ في عام ١٩٥٩م، ثم صار تابعًا
 لـ "جامعة تل أبيب" في عام ١٩٦٥م، ثم أُطلق عليه مركز "موشيه دايان"

<sup>1 -</sup> http://peace.tau.ac.il/index.php/201206-29-09-11-10-/about

<sup>2 -</sup> http://www.mitvim.org.il/he/%D790%%D795%%D793%%D795%%D7%AA/%D7%A4%D7%A8%D795%%D7%A4%D799%%D79%C-%D790%%D7%A8%D792%%D795%%D7%A0%D799%

في ١٩٨٣م. وجهوده تصبُّ على دراسة الشَّرق الأوسط تحليلاً ونَقدًا وتقديمًا لِرُوَّى لصُنّاع القرار على المستوى السياسي والاقتصادي والثَّقافي والتَّاريخي وغيره (١). ومن هنا تأتي خطورة مثل هذا المركز وغيره، لأنَّ هذه الرُّوى لن تكون في صالح العرب والمسلمين، وإنما ستكون في صالح الكيان المحتلّ.

هذا المركز يستغلَّ أنسطته المختلفة على تلك المستويات في تحقيق مكسب سياسي لدولة الكيان المحتلّ، والحقيقة أنَّ اسم المركز ذاته وحقيقة الشَّخصية التي أُطلق اسمُها عليه تُنبئ بالكثير والكثير من الفرضيات التي لن تكون في صالح العرب والمسلمين قاطبة. بدليل استعانة المركز بالعديد من المُفكِّرين والباحثين المتُحدِّثين بلغات شتَّى: عربية وفارسية وتركية وإنجليزية وفرنسية وغيرها.

11. معهد كوهين لدراسة تاريخ العلوم والأفكار وفلسفتها: وهو معهد للبحوث والدِّراسات العُليا، تابع لكلية العلوم الإنسانية في جامعة تل أبيب. أُنشئ على يد البروفسور (يهودا الكاناه - Yehuda Elkana) عام ١٩٨٣م، بالتَّعاون مع البروفسور (عاموس فونكنشطاين – Amos Fungstien). ويضمُّ طاقمُ المعهد اثني عشر مُحاضرًا مُثبَتًا، بالإضافة إلى خمسة آخرين مُبتدئين،

<sup>1 -</sup> http://dayan.org/he/%D790%%D795%%D793%%D795%%D7%AA %D799%%D7%A0%D795%

## ١٧٠ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

ويمكث سنويًّا في المعهد ثلاثةُ باحثين في دراستهم لما بعد الدكتوراة. ويُعتبر المعهدُ الأكثرَ فعالية والأوسع نشاطًا في تاريخ العلوم والأفكار وعلم الاجتماع في "إسرائيل"، ويُعدُّ كذلك من بين المعاهد السِّتة الرائدة عالميًّا في مجال تخصُّصه(۱).

وتنصبُّ اهتماماتُ المعهد في قضايا: تاريخ العلوم وفلسفة العلوم، والعلوم الرياضية، والعلوم التَّجريبية كالفيزياء والكمياء، وعلم الجيولوجيا، والعلوم الإنسانية كعلم الاجتماع والفلسفة، مع التركيز على العلوم عند العرب، والنَّظريات السِّياسية والاجتماعية (٢). وهناك مراكز أخرى عديدة، منها:

1. المركز اليروشيلمي: أُسِّسَ في عام ١٩٧٦م، وتنصب الهتماماته في الجانب السِّياسي، مثل قضايا: الإرهاب، والسِّلاح النووي في الشرق الأوسط، ووضع استراتيجيات لمواجهة دعوات مقاطعة إسرائيل، والدفاع عما يُسمِّيه حقوقَ "إسرائيل".

٢. المركز الإسرائيلي الفلسطيني للأبحاث والمعلومات: أُسِّسَ بعد اندلاع الانتفاضة الفلسطينية في عام ١٩٨٨ م بعام، ومَقرَّه القدس، وغرضُه مدُّ جسور

<sup>1 -</sup> http://www.mitvim.org.il/he/%D790%%D795%%D793%%D795%%D7%AA/%D7%A4%D7%A8%D795%%D7%A4%D799%%D79%C-%D790%%D7%A8%D792%%D795%%D7%A0%D799%

<sup>2 -</sup> http://humanities1.tau.ac.il/cohn\_ar

<sup>3 -</sup> http://jcpa.org.il/

التَّعاون بين الجانبين الفلسطيني والإسرائيلي، ومُؤسِّسُه (غرشون ياسكين) (۱). ٣. معهد يروشليم لدراسة السِّياسات: تأسَّس عام ١٩٧٨م على يد كلِّ من رئيس بلدية القدس (تيدي كوليك)، ورئيس "الجامعة العبرية" (إبراهام هيرمن)، يستفيد من دراساته صانعو القرار والأكاديميُّون، ويهتمُّ بقضايا الصِّراع العربي الإسرائيلي، إضافةً إلى بعض القضايا البيئيّة وقضايا الابتكار والنُّمُو (١٠).

عهد الاستراتيجيات الصُّهيونية: أُنشِئ في ٢٠٠٥م، ويهتمُّ بأمرين:
 تحسين صورة إسرائيل في الخارج، ومواجهة عملية المقاطعة العربية والعالمية (٣).

٥. مركز إبراهام دانيال للحوار الاستراتيجي: وهو مركز تابع لـ "كلية نتانيا"، وتنصبُّ اهتماماتُه في دراسة الصِّراعات الإقليمية، ووضع حلول لها، بما يتناسب مع دولتهم. تقوم أنشطته على محاور: تنظيم المُؤتمرات الدولية، وتأليف مجموعات تواصل من ذوي الخبرات والمكانة العالمية، ونشر أوراق وبحوث ودراسات(٤).

7. مركز شاشا للبحوث الاستراتيجية: تأسَّس هذا المركز في عام ٢٠٠٣م، وتنصبُّ اهتماماتُه في وضع رؤية مستقبلية للعلاقة الفلسطينية

<sup>1 -</sup> http://ipcri.org/index.php/about/about-ipcri/arabic

<sup>2 -</sup> http://www.jiis.org.il/?cmd=about.151#.V8kREPkrLIV

<sup>3 -</sup> http://izs.org.il/about-3

<sup>4 -</sup>http://www.netanya.ac.il/ResearchCen/StrategicDialogue/aboutdialogue/Pages/default.aspx

الإسرائيلية عام ٢٠٥٠م (١).

٧. مركز فلورسهايمر: أُسِّس في عام ٢٠٠٧م، ويَتبع لـ "معهد الدراسات الحضرية والإقليمية"، بـ "كلية العلوم الاجتماعية بالجامعة العبرية"، يقوم بالعديد من الأنشطة، ويدرس على الصعيد العربي جوانبَ الحكم والتَّخطيط في المنطقة بهدف إفادة صانعي القرار السِّياسي (٢).

٨. مركز تراث إسحاق بن تسفي: يركّ زعلى كيفية التّطبيع مع الدول العربية، أو ما أسماه التّعايش والحوار والتّواصل معهم.

٩. المركز اليهودي العربي: يَتبنَّى فكرةَ التَّطبيع والتَّواصل.

# ثالثًا: كيف نواجه المراكز الاستشراقية الإسرائيلية؟

لا شكَّ في أنَّ هذه المراكز التي أشرنا إلى بعضها -وهو قليل بالنَّسبة لعددها- تمارس الأغاليط ضدَّ الإسلام وعلومه وتاريخه وثقافته؛ خدمةً لفكرة الصهيونية العالمية التي يُريدون لها أن تُسيطِر على الشُّعوب العربية وتتحكَّم في مقدراتها. ومن ثَمَّ فمن الواجب أن نُعيرَها الاهتمام الكافي. ويمُكن القولُ إنَّ أوَّلَ ما يجب علينا فعلُه هو إنشاء المراكز البحثية العربية

<sup>1 -</sup> http://shasha-center.huji.ac.il/%D790%%D795%%D793%%D795%%D7%AA-%D794%%D79%E%D7%A8%D79%B%D796%

<sup>2 -</sup> http://fips.huji.ac.il/

والإسلامية التي تُواجهُ هذه المراكز الإسرائيلية، وتعمل على تَفنيد آرائها ومواقفها والردِّ عليها بالدَّليل العقلي والمعرفي، فضلاً عن الدَّليل العقدي الدِّيني. حيث إنَّ هذا يَضمن لنا تَحجيمَ دور هذه المراكز وتأثيرها في الفكر الغربي المعاصر، كما يَضمن لنا فهمَ نواياها ومُخطَّطاتها المستقبلية.

وهنا يأتي دورُ حكومات الدُّول العربية والإسلامية، التي يَجب عليها أن تُسـهِّلَ وتُيسِّرَ إنشاء هذه المراكز، وتُقدِّمَ لها خدماتها، من أجل فهم مُخطَّطات دولة الكيان السياسية خاصّة، علمًا بأنَّ المراكز الاستشراقية الإسرائيلية تُقلِدُمُ معلوماتها لصانع القرار الذي في الغالب يَضعه في اعتباره وهو بصدد رسم وتنفيذ مُخطَّطاته. ومن ثُمَّ فإنَّ الحكومات العربية والإسلامية إذا هيَّأت الجَوَّ العلمي والبحثي المناسب لهذه المراكز العربية فسيكون لديها حصيلةٌ من المعلومات التي تُقدِّمُها لها هذه المراكز لفهم الموقف الإسرائيلي واتِّخاذ القرار المناسب له. وممَّا لا شكَّ فيه "أنَّ نسبة الاهتمام بالبحث العلمي في الوطن العربي هي الأدنى بينَ الأمم والشُّعوب، رغم وفرة المصادر المالية، فالبحوث التي يُنجزُها الطَّلَبة العربُ داخل الجامعات العربية، أو في المراكز أو المعاهد المُلحَقة بها، أو المُستقلّة المَحسوبة على التَّعليم العالي، هي في مُعظمها بحوثٌ يَغلبُ عليها الطابعُ النَّظريُّ الشَّمولي، وتَطغى عليها العُمومية، ولا تُبني على أسئلة جادّة. فلا يُنكِ رُ أحدٌ أنَّ واقع البحث العلمي في العالم العربي مُتأخِّرٌ وضعيف على عدة مستويات، "بسبب مجموع العوامل السَّلبية التي تَحُدُّ من كفاءات

الباحث العربي، وتُقلِّلُ مِن مَردوديَّته العِلمية والبَحثية"(١).

ويجبُ أن يتكاتف العلماءُ والمفكرون والباحثون على تدشين علم جديد معاصر على غرار علم الكلام، يُدافع عن الإسلام قُرانَا وسُنةً، وعَن العلوم والتاريخ الإسلامي، ويذبُّ عنه ويردُّ الشُّبهات والأباطيل التي تَطرحها هذه المراكز الاستشراقية التي تُنشئها دولةُ الكيان الغاصب. بحيث يكون موضوعه الآتى:

١ - تفنيد الشُّبهات والأباطيل التي تَطرحها هذه المراكز.

٢ - بيان الرأي الصَّحيح إسلاميًّا.

٣ - نقد العقائد والآراء المُخالِفة عندَ مَوردِ الشُّبهة.

١ - الحسين بشوك: الباحث والبحوث العلمية في الوطن العربي.

#### الخاتمة

يمُكِن القولُ إِنَّ هناك مجموعة من النتائج التي نستخلصها من سطور هذا الكتاب، والتي تُلخِّص حالة الاستشراق اليهودي المعاصر، وتكشف لنا عن حقيقة الدَّور الذي يقوم به، وما يجب علينا نحوَه.

وأُولى هذه النتائج هي أنَّ الاستشراق اليهودي المعاصر هو ربيب الاستشراق اليهودي القديم، بل لا ندَّعي كذبًا إذا قُلنا إنَّه الابنُ المُدلَّل للاستشراق اليهودي في كنفه وشرب للاستشراق الغربي عامة، منذ أن نشأ الاستشراق اليهودي في كنفه وشرب من مَعينه، وهذه حقيقةٌ لا تَخفى على أحد من الدارسين. وربمًا فسَّرَ لنا هذا تأثير الاستشراق اليهودي القديم والمعاصر في الغرب عامّة، بل يمُكننا القولُ إنَّ الاستشراق اليهودي حلقةٌ من حلقات الصِّراع الغربي اليهودي/ الإسلامي؛ ذلك أنَّه واحدٌ من المُخطَّطات التي اختطَّها الغربُ للقضاء على الإسلام.

كما يمُكِنُ القولُ إنَّ الاستشراق اليهودي المعاصر هو تكملةٌ للاستشراق اليهودي المعاصر هو تكملةٌ للاستشراق اليهودي اللهودي القديم، الذي بدأت بواكيره مع بَدْء بواكير الاستشراق الغربي، ذلك أنَّ الاستشراق اليهودي المعاصر يسير على النَّهج نفسه الذي وضعَه آباؤه وأجداده، وفي كثير من القضايا والشُّبهات التي يَطرحها هو استعادةٌ واسترجاع لقضايا وشُبهات قديمة طرحَها الآباء والأجداد من قبل.

فالاستشراق الإسرائيليُّ أو اليهودي المعاصر في الغرب يُكرِّرُ نفسَه ويُكرِّر ترهاته، وإن تزيَّى بنزيٍّ جديد تحت مُسمَّى جديد.

ومن النتائج أيضًا أنَّ الاستشراق اليهودي مرَّ بمجموعة من المراحل: الاستشراق اليهودي القديم، الاستشراق الصهيوني، الاستشراق الإسرائيلي، لكن هذه المراحل مُتداخلةٌ بعض الشَّيء؛ نتيجة الخصائص التي تَجمعها، ونتيجة بعض الأشخاص الذين مارسوا الاستشراقَ فيها، ك (برنارد لويس) الذي نَرى فيه أنَّه تطبيقًا لمراحل الاستشراق الثلاث، بسبب طول المدة الزَّمنية التي عاشها (١٩١٦م - ٢٠١٨م) ومعايشته لهذه المراحل ومشاركته فيها. كما أنَّ التَّداخل الزَّمني يَبرزُ بقوة بين الاستشراق الصهيوني والاستشراق الإسرائيلي، فلم يأت الأخير ليُلغى الأوَّلَ، ولكن ليَسيرَ الاثنان في نَهجهما حتى الآن؛ ذلك أنَّ الاستشراق الصهيوني ليس وَقفًا على أبناء الكيان الغاصب، بل يَحمل لـواءَه كثيرٌ من الغَرب حتى الآن أفرادًا ومؤسسات، في حين يمُثِّل الاستشراقُ الإسرائيلي دولةَ الكيان من الدّاخل، ومن ثُمَّ فالاثنان موجودان ومُستمرّان من الناحية التاريخية والمَضمون.

ومن الناحية المنهجية فقد كشفَت لنا السُّطور السّابقة المناهجَ التي استخدمَها الاستشراقُ اليهودي المعاصر، فقد استخدم المناهجَ بطريقة شخصانيّة غير علميّة، حتى تتحقَّق الأهدافُ المُسبقة التي يَعمل عليها، وهي لا تقفُ عند منهج واحد، بل تتعداهُ إلى مجموعة من المناهج، وقد

اعتمدوها كما اعتمدها غيرُهم من أرباب الاستشراق الغربي واليهودي القديم. ومن ثَمَّ فقد وجدنا مناهج من نحو: المنهج الشكي، المناهج الإسقاطي، منهج التأثير والتأثر، منهج المقابلة والمطابقة، المنهج التحليلي، المنهج النَّفسي الذِّهني، المنهج النَّقدي.

ويكفي أن نعلم أنَّ صفة العلمية انتفت عن هذه المناهج، لا لكونها في ذاتها غير علميّة، وإنمَّا بالنَّظر إلى مُستخدميها الذين نحَوا بها نحوًا مُخلاً أخرجَها عن سياقها المنهجي، الذي كان عليها أن تسير فيه، إلى سياق آخر عبثيٍّ فَوضويٍّ لا يأتي بنتائج يقبلها العقلُ والمنطق، وإنمَّا يقبلها كلُّ غاشٍّ مُضلِّل يَجد في نفسَه هوى لاتِّهام الإسلام والمسلمين؛ لعقدة لديه. ولو كان هؤلاء المستشرقون يَبغون غايةً علمية لاستخدموا هذه المناهج في سياقاتها الموضوعة لها، حينها ستكون النتائج مختلفة كليًّا عن النتائج المُضلِّلة التي انتهوا إليها. وبالنَّظر إلى غايات الاستشراق اليهودي المعاصر فإنَّه انحصرتفي شلاث:

- ١ الغاية العقدية.
- ٢ الغاية السياسية.
- ٣ الغاية الثقافية غير الخالصة.

فكلُّ كتابات الاستشراق اليهودي المعاصر- والقديم أيضًا بلا شكّ- تسيرُ في اتِّجاه تحقيق واحدة من هذه الغايات إن لم يكن كلّها.

فالغايـة العقدية وحـبُّ الانتصار لكلِّ ما هو يهـوديٌّ عقدي كانت غالبةً

على كتابات المستشرقين اليهود المعاصرين، وخاصة الإسرائيليين، من أمشال: (أوري روبين) و (شالوم زاوي) وغيرهما من زعماء الاستشراق الإسرائيلي. وهي غاية قديمة معاصرة، حيث وجدناها عند الاستشراق الغربي والاستشراق اليهودي القديم من أمثال: (سان كلير تيسدال) كمستشرق غربي، و (إبراهام جايجر) كمستشرق يهودي قديم.

وقد بيَّنا بالدَّليل كيف انطلق (روبين وزاوي) في كتاباتهما من منطلق عقدي بحت، لا يُؤمِنُ إلا بالحقيقة الدِّينية اليهودية فقط، وبناءً عليه فقد أرجعوا كلَّ ما هو إسلاميُّ، خاصةً ما ورد في القرآن الكريم، إلى مصادر يهودية، وقد وقفوا كثيرًا عند القصص القرآني مدَّعين أنَّه مأخوذ من القصص اليهودي. لكنَّنا ردَدْنا هذه الأكاذيب من جانب عقلي وجانب ديني.

كذلك استحوذت الغايةُ السِّياسية على كتابات هؤلاء المُستشرقين، فقد بلغت هذه الغايةُ مبلغًا كبيرًا من اهتماماتهم، حتى أنَّها قد تكون غلبت الغاية العقدية في قطاعات عديدة منها. إنَّ الغاية السياسية التي تُرسِّخُ للمشروع الصهيوني، وتَثبيت أركانه والدِّعاية له، وتَشويه كلِّ ما عداه في الشَّرق، كانت الشُّغلَ الشاغل عند هذا الاستشراق. ومن ثَمَّ فإن الاستشراق اليهودي المعاصر عندما انطلق في دراسة الإسلام، عُلومًا ومجتمعات، فإنَّه انطلق مُرتكزًا على هذه الرَّكيزة ركيزة الغاية السياسية، في كثير من جوانبه. هذا الأمر يَقودنا إلى أن هذا الاستشراق كان يُحلِّق بجناحَين: الغاية العقدية، والغاية السياسة، وفي إطار هاتينِ الغايتينِ استُخدِمَتِ المناهجُ العقدية، والغاية السياسة، وفي إطار هاتينِ الغايتينِ استُخدِمَتِ المناهجُ

التي أشرنا إليها، وذلك كون هذه المناهج هي المَعبَرُ الذي من خلاله تَعبرُ تلك الغاياتُ.

ويُضاف إلى هاتين الغايتينِ غايةٌ أقلُّ أهميّة، بل نَرى أنَّها استُخدمت في بعض الدِّراسات من أجل تمرير غاية عقدية أو غاية سياسية، وهي الغاية الثَّقافية غير الخالصة، وكونها غير خالصة فذلك لأنَّها لم يكن الهدف الثَّقافية في أو العلمي -وإن تزيَّت به ظاهريًّا وشكليًّا- وإنمًّا كان الهدفُ إمَّا تحقيقُ نصر عقديًّ أو سياسيًّ. ويندرج تحت هذه الغاية بعضُ كتابات برنارد لويس حول التاريخ الإسلامي، وبعض التَّيارات والقضايا الإسلامية، وكذلك بعض أعمال المستشرقة اليهودية (حافا لازاروف يافيه).

وتَبقى من أهم النتائج التي توصَّل إليها هذا البحث هي بيان الخطورة الناتجة عن المراكز الاستشراقية الإسرائيلية، خاصّة وقد تحوَّل هذا النَّوع من الاستشراق من مُجرَّد استشراق فرديٍّ إلى عمل مُؤسَّسيٍّ تقوم به المُؤسَّسات الحكومية الإسرائيلية وغير الحكومية، وقد ذكرنا في هذه الدِّراسة العديد منها مُبيِّنين خطورتها وما تقوم عليه من أهداف، وطبيعة الدِّراسات والموضوعات التي تتبنّاها. علمًا بأنَّ هذه المراكز مُتعدِّدة المَشارب والاتِّجاهات والتَّخصُّصات، لكنَّها تَجتمع على غاية واحدة وهي التَّمكين للمُخطَّط الصهيوني في الشرق كهدف سياسيٍّ رئيس.

## المصادر والمراجع

#### المصادر والمراجع العربية

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. أبو خضير، ناصر الدين، ترجمات القرآن الكريم إلى العبرية .. ترجمة روبين نموذجًا مجلة العربيَّة والترجمة، المنظمة العربية للترجمة، مركز دراسات الوحدة العربية، ٢٠١٦م.
- ٣. أبو كريم، منصور، مراكز الأبحاث في إسرائيل: القدرة والدور في التأثير في صناعة القرار، مجلة آراء حول الخليج، العدد ١٣٩، تموز/ يوليو، ٢٠١٩م.
- ٤. إدريس، محمد جلاء، الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية،
   القاهرة، العربي للنشر والتوزيع، ١٩٩٥م.
- ٥. إدريس، محمد جلاء، الاستشراق الإسرائيلي في المصادر العبرية،
   القاهرة، الناشر العربي للنشر والتوزيع، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٦. ابن الجوزي، عبد الرحمن بن أبي الحسن، زاد المسير في علم التفسير، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ٧. البار، محمد علي، الله جل جلاله والأنبياء في التوراة والعهد القديم
   دراسة مقارنة، دمشق، دار القلم، بيروت، الدار الشامية، الطبعة الأولى،

#### · ١٨٢ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

۱۹۹۰م.

٨. بارت، رودي، الدراسات العربيّة والإسلاميّة في الجامعات الألمانيّة،
 ترجمة وتحقيق مصطفى ماهر، القاهرة، المركز القومي للترجمة، ٢٠١١م.

٩. بارت، رودي، الدراسات العربية والإسلامية في الجامعات الألمانية،
 ترجمة مصطفى ماهر، دار الكتاب العربى، ١٩٦٧م.

١٠. بخوش، عبد القادر، مناهج الاستشراق المعاصر في الدراسات الإسلامية، الكويت، دار الضياء، الطبعة الأولى، ٢٠١٤م.

١١. بدر، أشرف، مراكز الأبحاث الإسرائيلية ودورها في صناعة القرار، تركيا، مركز رؤية للتنمية السياسية، ٢٠١٦م،

۱۲. بـدوي، عبد الرحمن، دفاع عـن محمد ضد منتقديه، تر. كمال جاد الله، الدار العالمية للكتب، ۲۰۰۵م.

١٣. البكاري، كمال، عرض ومراجعة: الاستشراق والمشروع الصهيوني، مجلة الاجتهاد، العدد ٠ ٥١-٥.

14. بلاشير، ريجيس، القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، نقله إلى العربية رضا سعادة، بيروت، دار الكتاب اللبناني، الطبعة الأولى، ١٩٧٤م. ١٠. ابن عاشور، الطاهر، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، ١٩٨٤م.

١٦. البهنسي، أحمد، التعليقات والهوامش لترجمة أوري روبين العبرية لمعاني القرآن الكريم، دراسة نقدية، جامعة القاهرة، كلية الآداب، رسالة

ماجستير غير منشورة بتاريخ ٢٠١٢م.

۱۷. البهنسي، أحمد، كتاب مصادر يهودية في القرآن للمستشرق شالوم زاوي - عرض وتقديم، مجلة القرآن والاستشراق المعاصر، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، العدد ٣، ١٤٤١هـ - ٢٠١٩م.

۱۸. بوكاي، موريس، التوراة والإنجيل والقرآن والعلم، ترجمة الشيخ حسن خالد، لبنان - بيروت، المكتب الإسلامي، الطبعة الخامسة، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م.

۱۹. البيضاوي، عبد الله بن عمر، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تح: محمد حلاق، ومحمود الأطرش، بيروت - دمشق، دار الرشيد، ومؤسسة الإيمان، الطبعة الأولى، ۲۰۰۰م.

• ٢. تيسدال، سان كلير، المصادر الأصلية للقرآن، ترجمة عادل جاسم، بغداد - بيروت، منشورات الجمل، الطبعة الأولى، ١٩٠٢م.

٢١. الجندي، أنور، عالم الإسلام المعاصر، القاهرة، دار الأنصار، الطبعة
 الأولى، ١٩٧٩م.

٢٢. جولدزيهر، اغناس، العقيدة والشريعة في الإسلام، تر. يوسف موسى وآخرين، القاهرة، ١٩٤٨م.

٢٣. الحاج، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقي في الظاهرة الاستشراقية وأثرها في الدراسات الإسلامية، دار المدار الإسلامية ومحدد المراد، السعودية، مجلة ٢٠٠٠.

الفيصل، ١٩٩٧م، العدد ٢٤٧.

٢٥. حسن، محمد خليفة، أزمة الاستشراق الحديث والمعاصر، الرياض: جامعة الإمام محمَّد بن سعود الإسلامية: عمادة البحث العلمي ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

٢٦. حسن، محمد خليفة، المدرسة اليهوديّة في الاستشراق، مجلة رسالة المشرق، العدد ١، ٢٠٢٢م.

۲۷. حسن، محمد خليفة، مقدمة ترجمة كتاب الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، ترجمة محمد طه عبد الحميد، جامعة القاهرة، سلسلة الدراسات الشرقية، ۲۰۰۸م.

۲۸. الديبو، إبراهيم أحمد، ابن حزم الأندلسي رائد الدراسات النقدية للتوراة، مجلة جامعة دمشق للعلوم الاقتصادية والقانونية، المجلد ۲۳، العدد الثاني لسنة ۲۰۰۷م.

۲۹. الربيعي، نبيل، تاريخ يه ود الخليج، دار الرافدين، بغداد، الطبعة الأولى، ٢٠١٩.

• ٣. زاوي، شالوم، ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي، من خلال كتابه (مصادر يهودية بالقرآن)، تر. العياشي العدراوي، مجلة دراسات استشراقية، صيف ٢٠٢٢م- ١٤٤٣هـ.

٣١. زقروق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع

الحضاري - كتاب الأمة، القاهرة، دار المعارف، ط١، ٢٠٠٨م.

٣٢. الزيني، محمد عبد الرحيم، الاستشراق اليهودي، رؤية موضوعية، مصر، داريقين للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ - ٢٠١١م.

٣٣. سعيد، إدوارد، الاستشراق: المعرفة، السلطة، الإنشاء، ترجمة كمال أبو ديب، الناشر: مؤسسة الأبحاث العربية، ٢٠٠٦م.

٣٤. السمرقندي، نصر بن محمد، بحر العلوم، تح. على محمد معوض، وعادل أحمد عبد الموجود، وزكريا عبد المجيد، بيروت - لبنان، الدار العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.

٣٥. السيوطي، جلال الدين؛ والمحلي، جلال الدين، تفسير الجلالين، القاهرة، مطبعة البابي الحلبي، ١٩٥٤هـ - ١٩٥٤م.

٣٦. الشامي، عباس علي، يهود اليمن، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨ م.

٣٧. شباير، هاينريش، قصص أهل الكتاب في القرآن، ترجمة وتقديم وتعليق نبيل فياض، بيروت، دار الرافدين، الطبعة الأولى، ١٨ • ٢م.

٣٨. الشحود، على بن نايف، المفصل في الرد على شبهات أعداء الإسلام، طبعة المكتبة الشاملة الذهبية، ٢٠٢٢م.

٣٩. الشرقاوي، محمد عبد الله، الاستشراق والغارة على الفكر الإسلامي، القاهرة، دار الهداية، ١٩٨٩م.

٠٤. شوق، شاكر عالم، ترجمة معاني القرآن الكريم ودور المستشرقين

#### ١٨١ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

- فيها، مجلة دراسات، الجامعة الإسلامية العالمية، شيتاغونغ، المجلد الرابع، عدد ديسمبر، ٢٠٠٧م.
- ١٤. ظاظا، حسن، الفكر الديني الإسرائيلي، القاهرة، معهد البحوث والدراسات العربية، ١٩٧١م.
- ٤٢. ظاظا، حسن، طقوس الحج عند اليهود، السعودية، مجلة الفيصل، ١٩٩٤م، العدد ٢١٠، ص ٧.
- ٤٣. عبد الكريم، إبراهيم، الاستشراق وأبحاث الصراع لدى إسرائيل، عمان، دار الخليل للنشر ١٩٩٣م.
- ٤٤. عبد الملك، أنور، الاستشراق في أزمة، بيروت، مجلة الفكر العربي،
   العدد ٣١، ٩٨٣ م.
- ٥٥. عشمان، عبد الكريم، معالم الثقافة الإسلامية، مؤسسة الرسالة، الطبعة السادسة عشرة، ١٩٩٢م.
- 23. العدراوي، العياشي، ترجمة وتعليق لسورة الفاتحة وآيات من سورة البقرة للمستشرق الجزائري الإسرائيلي أندريه شالوم زاوي، من خلال كتابه (مصادر يهودية بالقرآن)، مجلة دراسات استشراقية، صيف ٢٠٢٢م- 1٤٤٣هـ.
- ٤٧. العظم، جلال صادق، الاستشراق والاستشراق معكوسًا، بيروت، دار الحداثة، ١٩٨١م.
- ٤٨. غراب، أحمد عبد الحميد، رؤية إسلامية للاستشراق، طبعة

- برمنجهام، المنتدى الإسلامي، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ.
- ٤٩. القحطاني، عبد الله بن ناصر، العبادة في الديانة اليهودية، رسالة
   دكتوراه بقسم العقيدة بجامعة أم القرى، غير منشورة.
- ٥. لازاروس يافيه، حاف، الإسلام ونقد العهد القديم في العصر الوسيط، تر. محمد طه عبد الحميد، جامعة القاهرة، سلسلة الدراسات الدينية والتاريخية مركز الدراسات الشرقية، ٢٠٠٨م.
- ۱ ٥. لويس، برنارد، أزمة الإسلام الحرب الأقدس والإرهاب المدنس.. رؤية المحافظين الجدد واليمين الأمريكي للإسلام المعاصر، تر. حازم مالك محسن، بغداد، دار صفحات للنشر، الطبعة الأولى، ٢٠١٣م.
- ٢٥. لويس، برنارد، الإيمان والقوة، الدين والسياسة في الشرق الأوسط،
   تر. أشرف محمد كيلاني، دمشق، دار الكتاب العربي، ٢٠١٧م.
- ٥٣. لويس، برنارد، العرب في التاريخ، تعريب نبيه أمين فارس، محمود يوسف زايد، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٥٤م.
- ٥٥. لويس، برنارد، اليهود في ظل الإسلام، تر. حسن أحمد بسام، دمشق، مركز الدراسات العسكرية، ١٩٩٨م.
- ٥٥. لويس، برنارد، مستقبل الشرق الأوسط، بيروت، شركة رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الأولى، ٢٠٠٠م.
- ٥٦. لويس، برنارد، هوامش على قرن مضى..خواطر مؤرخ مهتم بالشرق الأوسط، تر. عبد الله الأسمري، دار الرافدين، الطبعة الأولى، ٢٠٢٣م.

## · **١٨٨** الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

- ٥٧. لويس، برنارد، أين الخطأ؟ التأثير الغربي واستجابة المسلمين، تر. محمد عناني، طبعة سطور، ٢٠٠٣م.
- ٥٨. لويس، برنارد، الإسلام في التاريخ.. الأفكار والناس والأحداث في الشرق الأوسط، ترجمة مدحت طه، مراجعة وتقديم أحمد كمال أبو المجد، آفاق للنشر والتوزيع، ٢٠١٨م.
- 90. محمد كامل عياد، مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق، الجزء ٤، المجلد ٤٤، أكتوبر، ١٩٦٩م.
- ٠٦. محمد، صبحي عبد المنعم، المستشرق برنارد لويس ومنهجه في دراسة التاريخ الإسلامي، مجلة كلية دار العلوم، جامعة الفيوم، المجلد ١٣، العدد ١٣، يونيو ٢٠٠٥م.
- ١٦. المسيري، عبد الوهاب، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية،
   القاهرة، دار الشروق، الطبعة الأولى، ١٩٩٩م.
- 77. المطبقاني، مازن، الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي، البشير للثقافة والعلوم، الأولى، ٢٠١٩م.
- ٦٣. المطبقاني، مازن، الاستشراق والاتجاهات الفكرية في التاريخ الإسلامي.. برنارد لويس نموذجًا، الرياض، مكتبة الملك فهد الوطنية، ١٩٩٥م.
- ٦٤. المطعني، محمد عبد العظيم، أوروبا في مواجهة الإسلام . . الوسائل والأهداف، القاهرة، مكتبة وهبه، الطبعة الأولى، ١٩٩٣م.

٦٥. الموحي، عبد الرازق، العبادات في الأديان السماوية، دمشق، صفحات للدراسات والنشر، ٢٠١٢م.

77. مونتجمري، وات وليام، محمد في مكة، تر. عبد الرحمن عبد الله الشيخ، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٤م.

١٧. النجار، عبير، مركز مراقبة الإعلام الفلسطيني واستهداف شرعية النضال، مجلة شؤون فلسطينية، العدد ٢٨٥- ٢٨٦، خريف- شتاء ٢٠٢١م.

٦٨. النصراوي، عادل عباس، محتوى النص القرآني في فهم المستشرقين،
 مجلة دراسات استشراقية، السنة الثالثة، شتاء ٢٠١٦م.

79. الهوارين، ربحي إسماعيل ربحي، الاستشراق الإسرائيلي من ١٩٤٨ - ٢٠١٨: دراسة وصفية تحليلية، رسالة ماجستير، جامعة القدس، ٢٠٢٣م.

· ٧. هويدي، أحمد محمود، مدخل إلى الاستشراق ومدارسه، القاهرة، دار الثقافية العربية، ٢٠١٦م.

٧١. هيلات، علاء؛ والجمل، محمد، الدور الوظيفي المادي في تصور اليهود للإله من خلال سفر التكوين، دراسة تحليلية نقدية في ضوء القرآن الكريم، عمان - الأردن، مجلة المنارة، المجلد ٢١، العدد ٤، ٢٠١٥م.

## المراجع الأجنبية

1. Itani, Talal, The Quran Translated To English, Published By Clear

#### ١٩٠ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

Quran, Dallas, Beirut, 2000.

- 2. Katsh, Abraham, Judaism in Islam, New York University Press; USA, 1954.
- 3. Morrison, Robert G., Natural Theology and the Qur'an, journal of qur'anic studies, 2013.
- 4. Rubin, Uri, Between Bible and Qur'an: The Children of Israel and the Islamic Self-Image, The Darwin press. ING, PRINCETON, NEW GERSEY, 1999.
- 5. Wherry, E. M, M. A, The Quran Comprising Sal's Translation, and Preliminary Discourse, London, 1896.

# المواقع والروابط الألكترونية

- 1. http://dayan.org/he/%D790%%D795%%D793%%D795%%D7%AA%D799%%D7%A0%D795%
  - 2. http://fips.huji.ac.il/
  - 3. http://humanities1.tau.ac.il/cohn\_ar
  - 4. http://izs.org.il/about-3
  - 5. http://jcpa.org.il/
  - 6. http://peace.tau.ac.il/index.php/201206-29-09-11-10-/about

#### المصادر والمراحع ١٩١ ⊸

- 7. http://shasha-center.huji.ac.il/%D790%%D795%%D793%%D7 95%%D7%AA-%D794%%D79%E%D7%A8%D79%B%D796%
  - 8. http://www.jiis.org.il/?cmd=about.151#.V8kREPkrLIV
- 9. http://www.mitvim.org.il/he/%D790%%D795%%D793%%D7 95%%D7%AA/%D7%A4%D7%A8%D795%%D7%A4%D799%%D7 9%C-%D790%%D7%A8%D792%%D795%%D7%A0%D799%
- 10. http://www.netanya.ac.il/ResearchCen/StrategicDialogue/aboutdialogue/Pages/default.aspx
  - 11. https://ar.timesofisrael.com/topic/
  - 12. https://manar.com/page-39944-ar-ar-ar.html
  - 13. https://mukhtaraat.palestine-studies.org/ar/node/10747
  - 14. https://www.csrgulf.com/202227/11//
- 15. The Harry S.Truman Research Institute http://truman.huji.ac.il/
- 16. The Israel/ Palestine Center for Research and Information: http://ipcri.org/index.php/about/about-ipcri/arabic
- 17. أبو غدير، محمد محمود، ترجمة أوري روبين لمعاني القرآن الكريم http://www.alhiwartoday.net/node/565 بالعبرية، على الرابط التالي: 18. أحمدي، فاطمة جان، الاستشراق اليهودي.. هيمنة على الدراسات

## ١٩٢ الاستشراقُ اليَهوديُّ المُعاصر المَنهجُ والغايات

الإسلامية في الغرب، ترجمة عماد الهلالي، دراسة منشورة على الموقع التالي: https://nosos.net/

- 19. بشوك، الحسين، الباحث والبحوث العلمية في الوطن العربي، منظمة https://arsco.org/ على الرابط التالي: /articles/article-detail-14688/
- 20. البهنسي، أحمد، الاستشراق الإسرائيلي... الإشكالية والسمات والأهداف، https://vb.tafsir.net/tafsir35662/#. : Xj3GYtSF7wc
- 21. البهنسي، أحمد، الاستشراق والاستشراق الإسرائيلي (2/1)، حوار https://tafsir.net/interview/18/al-astshraq- منشور على الرابط التالي: -2-walastshraq-al-isra-iyly-1
- 22. البهنسي، أحمد، قصص القرآن في كتاب (مصادر يهودية بالقرآن) لشالوم https://tafsir. : زاوي قراءة تحليلية نقدية لنماذج مختارة، على الرابط التالي: net/article/5241/qss-al-qr-aan-fy-ktab-msadr-yhwdyt-balqr-aan-lshalwm-zawy-qra-at-thlylyt-nqdyt-lnmadhj-mkhtarh
- 23. البهنسي، أحمد، كتاب مصادر يهودية بالقرآن للمستشرق شالوم زاوي، https://tafsir.net/article/5198/ktab عرض وتقويم على الرابط التالي: msadr-yhwdyt-balqr-aan-llmstshrq-shalwm-zawy-ard-wtqwym
- 24. حداد، محيي الدين، حروب الظل: كيف تساهم مراكز الأبحاث الإسرائيلية

#### المصادر والمراجع ١٩٣ ⊸

- في حوكمة صناعة القرار السياسي؟ دراسة منشورة على الرابط التالي: //:https:// 27/11/www.csrgulf.com/2022/
- 25. العلوي، أحمد بابانا، المستشرقون والدراسات القرآنية، على الرابط التالي: 85%D8%B%84%D9%https://www.diwanalarab.com/%D8%A7%D9
- 26. ما ولاهم عن قبلتهم.. شبهة السفهاء، على الموقع التالي: //islamonline.net
- 27. مركز بيجن السادات للدراسات الاستراتيجية 2016م على الرابط التالي: http://besacenter.org/hebrew/about/
- http://www. مركز مراقبة وسائل الإعلام الفلسطينية، على الرابط التالي: .http://www. palwatch.org.il/pages/aboutus.aspx

# الفهرس

| 0  | معدمه                                                     |
|----|-----------------------------------------------------------|
|    | ■ أهداف الدراسة                                           |
|    | ■ الدِّراسات السابقة                                      |
|    | ■ إشكاليّة الكتاب                                         |
|    | ■ محاور الدراسة                                           |
|    | ■ المنهج المُعتمَد                                        |
|    | ■ أولًا: تعريفُ الاستشراق اليهودي المعاصر ونقدُه          |
|    | ■ ثانيًا: بين الاستشراق اليهودي والاستشراق الغربي ونقدهما |
|    | ■ ثالثًا: نقد أنواع الاستشراق اليهودي                     |
| ٢٣ | الفصل الأوّل: نقد مناهج الاستشراق اليهودي المعاصر         |
|    | ■ أولًا: نقد المنهج الشكي                                 |
|    | <ul> <li>◄ ثانيًا: نقد منهج التأثير والتأثر</li></ul>     |
|    | ■ ثالثًا: نقد منهج المقابلة والمطابقة                     |
|    | ■ رابعًا: نقد المنهج الإسقاطي                             |
|    | ■ خامسًا: نقد المنهج التحليلي                             |
|    | ■ سادسًا: المنهج التأريخي                                 |
| ۷۵ | الفصل الثاني: نقد غايات الاستشراق اليهودي المعاصر         |

|     | ■ أولًا: نقد الغاية العقدية                                              | <b>/ /</b> |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|------------|
|     | ■ ثانيًا: نقد الغاية السياسية                                            | 119        |
|     | ■ ثالثًا: نقد الغاية الثقافية غير الخالصة                                | ۱٤۳        |
| 101 | الفصل الثالث: الاستشراق اليهودي المؤسَّسي                                |            |
|     | ■ أولًا: مراكز البحوث والدراسات الإسرائيلية                              | ۱۵۳        |
|     | ■ ثانيًا: غايات هذه المراكز الاستشراقية                                  | ۱۵۳        |
|     | <ul> <li>■ ثالثًا: كيف نواجه المراكز الاستشراقية الإسرائيلية؟</li> </ul> | ١٦٠        |
|     |                                                                          |            |

١٧٥ الخاتمة

۱۸۰ المصادر والمراجع



هو مركز بحثي مستقل غير ربحي، مركزه في بيروت وبغداد. ويهدف لفتح المجالات العلمية والاكاديمية الواسعة، أمام الباحثين والمتخصصين؛ للقيام ببحوث تسعى إلى فهم واقع الإنسان والإنسانية، من خلال التركيز على دراسة الميادين الفلسفية، والاجتماعية، والإنسانية المتنوعة، التي تشكّل في مجموعها ذلك الحراك الاجتماعي والإنساني الكبير، الحاصل في العالم، وخصوصا في بلادنا العربية والإسلامية؛ ورصد الظواهر والتحديات الفكرية، والاجتماعية، والاقتصادية، والنفسية المختلفة، التي يمكن أن يواجهها الفرد والمجتمع، ومحاولة فهم ومدارسة الأسس الفلسفية والإجتماعية والدينية التأصيلية بموضوعية وجدة، سعيًا للوصول إلى حلول لها؛ من أجل السمو بالإنسان وتقدّمه في أبعاده الإنسانية المختلفة.

هـذا الكتاب هـو محاولةٌ لكشف النّقاب عن الاستشراق اليهودي المعاصر، وموقعه بالنّسبة لسياق الاستشراق اليهودي القديم خاصّة، والاستشراق الغربيِّ عامّة، مع بيان المناهج المُضلّلة التي يَستند إليها، والغايات الخبيثة التي يَنطلق إليها ويَسعى نحوَها. حيث يَعتمد الاستشراقُ اليهوديُّ المعاصر على مناهج من نحو: المنهج الشكيِّ، والتأثير، والمُقابَلة والمُطابَقة، والمنهج الإسقاطي، والمنهج التَّحليلي، والمنهج التاريخي، وهي مناهجُ اعتمدَها في إطار غير علميٍّ كسابقه، لكي يُحقِّق غاياته التي يَرتئيها، وأهمُّها الغايةُ العقدية التي تملي عليه الانتصار قسرًا لليهودية كديانة، والغايةُ السياسية التي تُوجِّهُه إلى محاولة التَّسويغ لمشروع دولة الكيان الغاصب، والغايةُ الثَّقافية غير الخالصة التي تَدفعُه إلى السَّعي لإقامة جسور من التَّطبيع، الذي لا تتقبَّلُه الشُّعوب العربية والإسلامية. كما يُحاول الكتاب أن يُقف على حقيقة المراكز البحثية الاستشراقية الإسرائيلية المعاصرة، مُبينًا خطرَها، وكيفيّة مُواجهتها.

• الدراسة لا تعبر بالضرورة عن رأي المركز •



Baratha Center for Studies and Research