

# الحضارة الإسلامية ومراحل تكوينها

#### محمّد علي بردى

كانون الأول جمادى اللآخرة **2024م- 1446ه**ـ

الحضارة الإسلاميّة ومراحل تكوينها -محمّد علي بردى-

#### كانون الأول جمادى اللآخرة **2024م- 1446**

■ الآراء المطروحة لا تعبر عن رأي المركز بالضرورة ■

© جميع الحقوق محفوظة للمركز

مَرَكزُ بِرَاثَا للدِّرِاسَاتِ وَالبُّوثِ بيُروتْ ـ بغُـدَادْ

Baratha Center for Studies and Research www.barathacenter.com barathacenter@gmail.com

# الحضارة الإسلامية ومراحل تكوينها

# محمّد علي بردى

كاتب وباحث من لبنان



#### مقدِّمة

ليسَـت الحضارةُ الإسـلاميّةُ مُجرّد نظريّة من النّظريّات أو فكرة كغيرها ممّا طرحه (الإمامُ الخامنئيُّ) ضمنَ مسيرته في خطاباته وكتاباته. بل نستطيعُ القولَ: إنَّها مجموعُ تلك النَّظريّات وحصيلتُها، وخلاصةُ الأفكار ونَتيجتُها، فهي الغايةُ التي يُريد (الإمامُ الخامنئيُّ) إيصالَ المجتمعات الإسلاميّة إليها، من خلال حديثه عن المُكوِّنات النَّظريّة والعَمليّة التي يَشـدُّ بعضُها بعضًا، فتُكِّونُ مراحلَ. وبتعبيرِ آخرَ، إِنَّ جميعَ الأفكار والمفاهيم التي قدَّمَها (الإمام الخامنئيّ) في مسيرته هي في الواقع فروعٌ وتَفاصيلُ ومُكوِّناتٌ لنظريّة الحضارة الإسلاميّة. ويَزدادُ ذلك وضوحًا بلحاظ أنَّنا عندَما نتحدَّث عن فكر (الإمام الخامنئيِّ) أو فكر (الإمام الخُمينيِّ)، فمنَ الطَّبيعيِّ أنَّنا لا نَقصدُ بذلك وجودَ مشروع فكريِّ خاصِّ مستقلِّ عن المشروع الإسلاميّ، فإنَّ ذلك من التُّهمة، وليس من الإشَّادة أو التَّعظيم في شيء؛ إنمَّا نقصدُ أنَّه أبصرَ أهدافَ الإسلام، ووجدَ طريقًا لتَحقيقها، وقدَّمَ منظومةً من المفاهيم التي بإمكانِها أن تُفسِّرَ المشروعَ الإلهيَّ بشكل يتمحورُ حولَ روح الشَّريعة ويُواكب مُتطلّبات العَصر.

كلمات مفتاحية: تاريخيّة النّبيِّ، تاريخيّة الإسلام، الاستشراق، التاريخ الإسلامي، مخطوطات القرآن.

فمَشروعُ الحضارة الإسلاميّة ليسَ مَشروعًا جديدًا مبنيًّا على غيرِ ما أمرَ به اللهُ، تباركَ وتَعالى، وأرساهُ الأنبياءُ والأَثمّةُ عليهم السَّلام، وإنمَّا هو استكمالٌ لذاتِ المَشروع، وتَعليعُ للمَعارفِ الوَحيانيّةِ الثَّابِتة، وترجمة للبَصائرِ الرَّبَّانيَّة التي تَهدفُ في نهاية المَطاف إلى إيجاد الحضارة الإسلاميّة.

أمّا ثمرةُ البحث حولَ مراحلِ تكوينِ الحضارة الإسلاميّة فهي تكمُنُ في أنّه يضع المفاهيم التّفصيليّة في مواضعها من فكر الإمام الخامنئيّ، ويمَنحُها خصوصيّةً سياقيّةً من خلال توجيهها وإعادة فهمها في ضوء نظريّة الحضارة الإسلاميّة. وهذا يَحفظ تلك المفاهيم والأدبيّاتِ من أن تضيع في الخطابِ العامِّ إذا ما غلبَت عليه الظُّروفُ السِّياسيّة أو الأعرافُ الاجتماعيّةُ، فوقعَت -أي المفاهيمُ - في أسرِ التَّطبيقات الفوضويّة والنسبيّة.

إِنَّ التَّعرُّفَ على مراحلِ تكوينِ الحضارة الإسلاميّة يُحرِّرُها من تخبُّط الباحثينَ عن الفكرة المُخلِّصة، ويَدعونا جميعًا إلى التَّسليم لـ "الطَّرح الـكُلِّيِّ" الذي جاء به الوحيُ قبل أن يَسرُدَه لنا الفقيهُ الوليُّ بلسانه؛ كما أنَّه يُخرِجُ آراءَ أبناء الأُمَّة، المَعنييِّنَ بالمَشروعِ الإسلاميِّ، سواء عَلمُوا بذلك أم لم يَعلموا، من قيود الآنيّة والقراءاتِ الارتجاليّة، إلى الرُّؤية الكونيّة المُوسَّعة والمُستوعبة للأُسُس والمُنطَلقات والمراحل، وللهدف المستقبليِّ الذي هو إيجادُ الحضارة الإسلاميّة الجديدة. ولا سيَّما أنَّ هذا الهدف هو هدفٌ حاضرٌ فعلاً؛ ومراحلُه، وإن كانت جامدةً من حيث حتميّتُها، إلاّ

أنّها في الحقيقة مدعاةٌ لاتّخاذ المنعطفات الصّحيحة في السّير الحضاري الواقعيّ. وقد رأينا أنّه من المناسب تقسيم البحث إلى ثلاثة محاور. في المحور الأوّل، نتناولُ أُسُسَ ومُنطلقات نظريّة الحضارة الإسلاميّة في فكر الإمام الخامنئيّ. ثمَّ في المحور الثّاني، نتحدَّث عن مراحل تكوين الحضارة الإسلاميّة. ثمَّ خصّصنا المحور الثّالث للحديث عن المرحلة الخامسة التي هي مرحلة إيجاد الحضارة الإسلاميّة، كما سيأتي.

# أوّلًا: الأُسُس والمُنطِلقات

## 1 - الأساسُ العقائديُّ للحضارة الإسلاميّة

من المعلوم أنّه قد سَعى كثيرٌ من العلماء والمُفكِّرينَ المُسلمينَ عبرَ التّاريخ من أجل تأصيلِ فكرةِ الحضارة الإسلاميّة، أو على الأقلِّ من أجل توضيح بعض ما له دخالةٌ في تقدُّم هذا المَشروع واستنهاضِ الأُمّة بعد تدهوُر أحوالها لقرون من الزَّمن. لكنَّ الذي يمُيِّرُ (الإمامَ الخامنئيّ) عن غيره هو أنَّه جمعَ بين تخصُّصه في العلوم الدِّينيّة وخبرته النّاجمة عن تجاربه الغنيّة، واستطاع أن يُسلِّطَ الضَّوءَ على الأُسُس والمُنطلقات التي يقومُ عليها مشروعُ الحضارة الإسلاميّة، العقائديّة والتّاريخيّة. فكانَت النّتيجةُ أنَّه استطاع أن يُعلَي يقادرةً على بيان شروط ومُقدِّماتِ الوُصول إلى هذا الهدفِ السّامي للأُمّة الإسلاميّة، والذي يَبدأُ بيقظة تَوحيديّة إيمانيّة الوصول إلى هذا الهدفِ السّامي للأُمّة الإسلاميّة، والذي يَبدأُ بيقظة تَوحيديّة إيمانيّة

تُثير إرادةَ التَّحرُّر من قيود الجاهليّة وشَقائها، أي بمَعرفة الله تبارك وتعالى، والإقرار بالرُّؤية الكونيّة الإسلاميّة، ويَنتهي بتبنِّي النَّمطِ الإسلاميِّ الـذي به تتحقَّقُ أهدافُ الوجود، ويَصلُ المُجتمع الإنسانيُّ إلى كماله الذي أرادَه الله -سبحانه وتعالى- له.

#### أ - التَّوحيد أصلُ الأُصول

يَنطلق الإمامُ الخامنئيُّ في هذه النَّظريّة الجامعة من أهمِّ أصل من أُصول الإسلام وهو التَّوحيد. بل مُقتضى الإنصافِ أن نُشير إلى أنَّ تمامَ المنظومة الفكريّة للإمام الخامنئيّ، المُوصلة إلى الحضارة الإسلاميّة، تَدورُ مَدارَ هذا الأُصلِ. ومَن يَنظُرُ إلى خطاباتِ ومُؤلَّفاتِ هذا المُفكِّرِ الفَذِّ يكتشفُ أنَّه يَخوض ثورةً فكريّةً كبيرةً في مجال المعرفة الإلهيّة.

يَعتقد (الإمامُ الخامنئيُّ) أنَّ هذا الوجود كلَّه ليسَ سوى فُرصة ومَسرحًا لتَوظيفِ النَّفسِ في كلِّ ما من شأنِه تحقيقُ الأهدافِ الإلهيّة، وهو السَّببُ في كُون النُّقطة الأُولى في هذا المَشروع هي معرفة الله عزَّ وجلَّ. يَقول (حفظَه اللهُ): «إذا لم يَعرف الإنسانُ -والمُجتمعُ أيضًا - اللهَ تعالى فسوفَ يَجهلُ حقَّه عزَّ وجلَّ. ولازمُ هذا عدَّمُ العبوديّة له تَعالى، أي عدمُ استعمال الإنسان قُواهُ في الخطِّ الإلهيِّ، وعدمُ تَسيير عَمَلِه فيه أيضًا» (1).

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: ثورة الأنبياء (ع)، ص177.

إذنْ يُريد (الإمامُ الخامنئيُّ) أن يُخرِجَ مَفهومَ التَّوحيد من النَّظريّة إلى الواقع الحيِّ، وأن يَجعلَهُ ثقافةً لمَن اتَّبعَ حُكمَ العَقلِ بوُجوبِ النَّظر والمَعرفةِ أداءً لشُّكرَ المُنعِم ودَفعًا للضَّرر المُحتمل، والتَّدبُّر في آيات الله، والسُّؤال عن العلَّة التي أوجدَتْه. فإذا عرفَ أنَّه لم يكنْ ثمَّ كان، أدركَ أنَّ تلكَ العلَّةَ التي أخرجَتْه من حيثيّة العَدم إلى حيثيّة الوُّجود لم تكنْ مُمكِنةً، وإلاّ لَزمَ الدَّورُ. فتَحتَّمَ عليه الإقرارُ بوجود واجب الوجود، ومن ثَمَّ ســألَ عن صفاته، فعَلمَ أنَّهُ حيٌّ لأنَّ فاقدَ الشَّيء لا يُعطيه، وأنَّه عَالمٌ وقادرٌ بمُقتضى حُكم العقلِ بعدم جواز النَّقص عليه وهو مُطلَقُ الكمال والكمالُ المُطلَق. ولـذا كانَ لا بُدَّ من الاعتقاد بأنَّهُ عادلٌ، لا يَفعـلُ القبيحَ، ولا يُخِلُّ بواجب. هنالكَ أدركَ وجوبَ تَنزيه أفعال الله عن العَبث لأنَّ العَبثَ قَبيحٌ، فعَلمَ بوجود الغَّاية؛ ولأنَّه سبحانَه عمّا يَصفون لا يُخلِّ بواجب، كانَ لا بُدَّ أن يُهيِّعَ للعباد كلَّ ما يَحتاجون إليه في تَحصيل الغرضِ من خَلقِهم، ولَّذا أكملَ العقولَ، وأنزلَ الشَّرائعَ، وبعثَ الأنبياءَ والرُّسُلَ، ومِن بعدهم الأئمّة سلامُ الله عليهم أجمعينَ، لئلّا يَنقطِعَ خيطُ غرضِه.

#### ب - العقل في كلام الإمام الخامنئيّ

كلُّ هذا ممّا يُدرِكُه العقلُ، والذي له مَنزلةٌ عظيمةٌ في الإسلام، وفي الفَهمِ الدِّينيِّ الذي يَتبنّاهُ (الإمامُ الخامنئيُّ)، حتَّى في سياق مَشروع الحضارة الإسلاميّة. يقول: «إسلامُنا إسلامٌ عَقلانيٌّ. للعقلِ استخداماتٌ واسعةٌ في فَهمِنا، وتَحديدِنا للأهداف وتَشخيصِنا

لأدواتنا"(1)، كما يُعرِّفُ العقلَ في ضوء تلك النُّصوصِ مُمهِّدًا لاستنطاقها والإفادة منها في مقامِ العمل، فيقول: "ما هو العَقلُ؟ العقلُ في الأدبيّات الإسلاميّة ليسَ مُجرَّدَ ذلك الجهاز الذي يُنجِزُ لنا الحسابات المادِّيَّةَ. لا، «العقلُ ما عُبدَ به الرَّحمنُ، واكتُسبَ به الجنانُ»، هذا هو العقل. ينبغي واكتُسبَ به الجنانُ»، هذا هو العقل. ينبغي للعقلَ أن يستطيعَ التَّسامي بالإنسان. العقلُ، في مستوى من المستويات، هو ذلك العاملُ الذي يُوصِلُ الإنسانَ إلى مقام القُربِ ومَقامِ التَّوحيد. وبمُستوَى أدنى منه، العقلُ هو ذلك الشيَّءُ الذي يُوصِلُ الإنسانَ إلى نمط الحياة الإنسانيّة. وبمُستوًى أخرَ، العقلُ هو ذلك الشيَّءُ الذي يُوصِلُ الإنسانَ إلى نمط الحياة الإنسانيّة. وبمُستوًى عملِ العقلُ هو ذلك الشيَّءُ الذي يُنظِّمُ العلاقاتِ المادِّيَّةَ للحياة الدُّنيا. ذا كلُّه من عملِ العقلُ «و ذلك اله مِن دَورٍ في عملِ العقل "2)، إذنْ ف (الإمامُ الخامنيُّ) يُولِي العقلَ أهمِّيَّةً كبيرةً لما له مِن دَورٍ في إخراج الإنسانِ من نمطِ الجاهليّة إلى النَّمط الذي جاء به الوحيُ.

#### ج - القرآن الكريم

يَقُول (حفظَه الله) في تَفسير قولِه تباركَ وتَعالى: ﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ...﴾ [البقرة: 257]: "ببركة القرآن، يَخرجُ الإنسانُ من ظلماتِ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص265.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2018)، ص403.

الأوهام والأخطاء والزَّلات والاشتباهات إلى نور الهداية "(1)، إنَّ القرآنَ كتابُ الله عزَّ وجلَّ، ومَظهرٌ من مَظاهر لُطفه وهدايته. كما أنَّه هو الذي يُنقِذُ الإنسانَ من الظَّلام والفَه م المنتحرف والسُّلوكِ الخاطئ، ومِن عَجزِ التَّصاميم البشريّة، ومِن الكثرة والاضطراب إلى الوحدة والاستقرار. والأمرُ الأهمُّ بالنِّسبةِ للإمام الخامنئيِّ هو أنَّ القرآنَ الكريمَ ليس كتابًا نظريًّا، بل هو كتابٌ إلهيُّ يَحمل مَشروعًا للعباد.

من هُنا نجدُ في منهجه التَّفسيريِّ أَنَّه مُهتمٌّ باستنطاقِ الآياتِ القرآنيَّة كثيرًا، ويَدعو للاعتبارِ من القصص الواردة في القرآن، وفهم السُّننِ القرآنيَّة بشكل يُعيدُه إلى موقعه الله الذي أرادَه الله تعالى له، أي أن يكونَ أصلاً ودُستورًا كاملاً ينهضُ بالمجتمع الإنسانيِّ ويُحرِّرُه من مظاهر الشِّركِ والجاهليّة. يقول (الإمامُ الخامنئيّ): «لَدينا مَفاهيمُ في القرآن، وهذه المَفاهيمُ -في الحقيقة - هي مفاهيمُ صانعةٌ للحياة المُقتدرة القويّة، والعزيزة للأُمّة الإسلاميّة من المصائب والبَلاءات"(أ).

#### د - الأنبياء والرُّسُل اللِيُظ

كما أنَّ من مظاهر لُطف الله أيضًا بَعثَهُ الأنبياء اللله الذين من خلالهم يُعلِّمُ الله

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: الأُنس بالقرآن الكريم، ص9.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2017)، ص224.

إذنْ فالسِّياسةُ العامَّةُ المُعتمَدةُ لدى جميع الأنبياء والمُرسَلينَ المُمُّ كانَت تأسيسَ الدِّينِ القائم على عبادةِ الله واجتنابِ الطَّاغوت، لأنَّ الطَّواغيتَ هم الذينَ يُبدِّلونَ مَسارَ عبادة الله، ويَضعونَ نُظُمًا يَعبُدُ فيها النّاسُ بعضُهُ م بَعضًا، كما يُعبرُ القائدُ حفظَه الله الله (2)، ولذا كانوا جميعًا مُمهِّدينَ لتَحقيق الهدف الإلهيِّ الذي هو إقامةُ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص.ص. 255-254.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: ثورة الأنبياء الللم، ص.ص. 170-171.

الحضارة المُبتناة على مبدأ التَّوحيد بمَعناهُ المَذكورِ الصَّافي والعَمليّ، وهذا ما يُعبرُ عنه (الإمامُ الخامنئيّ) في عُنوان أحد كُتبه: "روحُ التَّوحيد رفضُ العُبوديّة لغيرِ الله". لكنَّ مُقتضى السُّنَّة الإلهيّة أن يتمَّ الانحرافُ عن هذا "العَهد الإلهيّ" -أي وجوب انحصارِ العبوديّة بالله عزَّ وجلّ - فيَعود المجتمعُ إلى جاهليّته بعدَ حينِ من الزَّمن.

## 2 - الأساس التّاريخيُّ للحضارة الإسلاميّة

#### أ - حركة النَّبِيِّ الأعظم عَيِّلْكُ

كذلك الأمرُ بالنِّسبة إلى المجتمع الذي بُعثَ فيه النَّبيُ الأعظمُ عَلَيْكُمْ، حيثُ كان مُجتمعًا يُشبهُ بيئة المُجتمعات التي بُعثَ فيها من سبقه من الأنبياء والرُّسُل المُكِرْ. وقد ذكرَ (الإمامُ الخامنئيُّ) كلامًا لأمير المُؤمنين المِكِلِّ مُبيِّنًا هذه الحقيقة، فقد ورد في نهج البلاغة أنَّه قال: «وأهلُ الأرضِ يَومئذ مللٌ مُتفرِّقةٌ، وأهواءٌ مُنتشرةٌ، وطرائقُ مُتشتِّةٌ، بينَ مُشبّه لله بخَلقه، أو مُلحد في اسمَه، أو مُشير إلى غيره النَّام الطّاغوتي البيئةُ التي بُعث فيها رسولُ الله عَلَيْهُ، وكان تكليفه أيضًا أن يستأصلَ النِّظامَ الطّاغوتي والجاهليّ، وأن يقومَ على التَّوحيد، ثمَّ إيجاد الحضارة والجاهليّ، وأن يقومَ باستبداله بنظام إسلاميًّ يقومُ على التَّوحيد، ثمَّ إيجاد الحضارة الإسلاميّة شيئًا فشيئًا فشيئًا. لكنْ كَانَ لا بُدَّ من إبقاءِ الدَّعوة سرِيَّةً بعدَ بعثته لمدّة ثلاثِ

<sup>1 -</sup> السيد الرضي: نهج البلاغة، الخطبة 1.

سنوات، نتيجةَ الظُّروفِ الأمنيَّة والاجتماعيَّة وغيرِها. وبَقي رسولُ الله ﷺ في مكَّةَ لمدَّةِ عُشرِ سنواتٍ بعد هجرتِه إلى يَثرب، التي سُمِّيَت بعد هجرتِه إليها بـ»المَدينةً".

وكان الهدفُ من هجرت عَنِي المدينة أن يؤسّس للمَشروع الإلهي في بيئة تكون مُواجَهةُ النِّظام الطّاغوتي منها سائغة وممكنة، ولم تكن الهجرةُ قرارًا منفصلاً عن المشروع الإلهي على الإطلاق. بل كانت مُقدِّمةً لا بُدّ منها، ويُؤكِّد (الإمامُ الخامنئي) على الغاية من الهجرة النَّبويّة قائلًا: «كانَت غايةُ النّبيّ عَنَي من هجرته إلى المدينة هي مُقارَعةُ الواقع السّياسيِّ والاقتصاديّ والاجتماعيّ بظُلُمه وطاغوتيَّته وفساده الذي كان مُهيمنًا على الدُّنيا آنذاك، ولم يكن الهدفُ مكافَحةُ كفّار مكّةَ فحسب، بل كانَت القضيّة ذات بُعد عالميٍّ أيضًا» (أ) وبالفعل، بعد أن قامَ النِّظام الحكم الإسلاميُّ وانتقلَت العقيدةُ والأفكار الصّحيحة من النَّظريّة إلى الواقع، كانت فترة الحكم الإسلاميُّ في المدينة «من ألمَع عهود الحُكم طيلةَ التّاريخ البشريِّ» (أ).

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: إنسان بعمر 250 سنة، ص37.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: إنسان بعمر 250 سنة، ص36.

لبعض العلمانيِّن والحداثويِّن - أَنْ نُشير إلى أَنَّ (الإمام الخامنئيّ) يَعتبر فترةَ القرن الثَّالث والرَّابع للهجرة، رغم ما تضمَّنت من أخطاء ومخالفات للتَّعاليم الإسلاميّة، أوجَ الحضارة الإسلاميّة والإنسانيّة، وهذا من ثمرات الصَّبر والصُّمود والمُقاوَمة التي انتهجَها الرَّسول الأعظمُ عَلَيْكُ ومَن معه (1).

ذلك أنَّ أعداء الرِّسالة كانوا يُحارِبونَ النّبيَّ الأكرمَ لَيُللُلُ من كلِّ جهةٍ، ولقد كانوا بحسب تقسيم الإمام الخامنئيّ (2)، على خمسة أقسام:

- 1. القبائل الهمجيّة التي كانت مُحيطةً بالمدينة.
- 2. بعض أصحاب النُّفوذ من زعامات مكّة وحُكّامها.
  - 3. اليَهود.
  - 4. المُنافقونَ الذين كانوا يَعيشون بين النّاس.
- 5. العدوُّ الكامن في باطن كلِّ مسلم ومُؤمن، وهو "العدوُّ الأخطرُ من بين جميع الأعداء" على حدِّ تعبير الإمام الخامنئيّ. واستمرَّت محاربةُ أعداء الرِّسالة إلى آخر لحظات عُمره وَ الشَّريف، حيث كانوا يَعتبرون رحيلَ النَّبيِّ وَلَيْلًا عن هذه الدُّنيا فرصةً للأخذ بزمام أُمور الأُمَّة. غيرَ أَنَّه وَ اللَّهِ كان

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2018)، ص463.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: إنسان بعمر 250 سنة، ص.ص. 61-50.

على عِلم بذلك، بل مُقتضى قاعدة اللُّطف المذكورةِ آنفًا استِحالةُ تَركِ مسألة الإمامة والقيادة من دون تعيين.

من هنا كان إبلاغُ الرّسول الأعظم عَلَيْكُ في حجّة الوَداع عن تَنصيب الله تبارك وتعالى لأمير المؤمنين عليِّ بن أبي طالب اللي خليفةً من بعده. ولهذا الموضوع أهمِّيَّة كبيرةٌ من جهة أنَّه يُبيِّنُ النَّموذجَ القياديَّ في الحضارة الإسلاميّة، وهو ما أشار إليه (الإمامُ الخامنئيّ) في إطار حديثه حول هذه الحادثة -أي حادثة الغدير التي نُقِلَت متواترةً في كتب الحديث والتّاريخ- حيث قال: "حادثةُ التَّعيين في الغدير هي تَعيينُ الضَّابطة، تَعيين القاعدة، حيث تـمَّ بناءُ قاعدة في الإسلام، وقد وضعَ الرَّسولُ الأكرم ﷺ في الأشهر الأخيرة من عُمره هذهُ القاعــدة؛ ما هي تلـك القاعدة؟ هي قاعدةُ الإمامة؛ قاعــدةُ الولاية. لقد كانَت لدى المجتمعات البشريّة، ومنذُ القدَم، حكوماتٌ وأنظمةٌ، وقد جرَّبَ البشر أشكالًا من الحكومات. الإسلام لا يَقبل بهذه الحكومات، وهذا نوعٌ من السُّلطة وزمام الحُكم والقدرة؛ الإسلام مُؤمنٌ بالإمامة، هذه قاعدةُ الإسلام"(١)، ومُرادُه من «القاعدة» هو النَّموذج القياديُّ الذي يَرضي به اللهُ تبارك وتعالى، وتَفصيل ذلك مَوكولٌ إلى الأبحاث الكلاميّة.

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص712.

ب - حركة أئمة أهل البيت اللها.

مِن المعلوم أنَّ حقَّ أمير المؤمنين (المنه والأئمّة المعصومين من أبنائه (النه عُصِبَ بعد ذلك، وأصبحَ حقُّهم بيدِ غيرهِم، فأدَّى ذلك إلى قيامهم بشؤون الإمامة من دون استلام للسُّلطة، فكان ما كان من اختلاف أدوارهم وأساليبهم (النهم عبقاء وحدة الهدف بينهم. من هنا حاول (الإمامُ الخامنئيُّ) كغيره من العلماء والمُحقِّقينَ أن يُقدِّمَ تحليلاً لحركة الأئمة (النه فقسم مسيرة إمامة أهل البيت (المنه الى مراحل أربع، وهي:

- 1. مرحلة الصَّبر الذي مثَّلَه الإمامُ أميرُ المؤمنين اللِّي في فترة غَصب خلافته.
- 2. مرحلة وصول أمير المؤمنين الملي إلى السُّلطة وتشكيل الحكومة الإسلامية.
- 3. مرحلة تأسيس التَّنظيمات السِّرِّيَّة للنَّهضة فيما بينَ صُلحِ الإمام الحَسن اللِيُلا وشهادة الإمام الحُسين اللِيلا.
- 4. مرحلة مُتابَعة سائر الأئمة الشلط لذلك النَّهج في برنامج بعيدِ المَدى للكفاح التَّنظيميِّ ضدَّ السُّلطات الحاكمة (١).

طبعًا لا مجالَ لتسليط الضُّوء على كافّة الجوانب والتَّفاصيل في هذا الموضوع، إلّا

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: إنسان بعمر 250 سنة، ص85-88؛ الحسين المالي مسيرة متواصلة، ص.ص. 146-122.

أنَّ العبرةَ منه على نحو العُموم تتلخَّص في بحث يَدور مدارَ سؤال مُعينَّ، وهو: هل كان لَلاًئمَّة المعصومين من أهل البيت المُثِيُّ مشروعٌ للحُكم أم لاً؟ يُجيب (الإمامُ الخامنئيّ) على هذا السُّؤال من خلال قراءة لسيرة الأئمّة (المُثِيُّ)، يمُيِّزُها

أمرانِ لهما علاقةٌ بالعَقيدة:

إنّه لا يَفصلُ بينَ المَشروع القرآنيِّ وسيرة الأئمّة (المُثِينَ وهذا ما جاء التّأكيدُ عليه في روايات أهلِ البيت (المُثِينَ حيث رُوي عن الإمام الصّادق (المِثِينَ أنّه قال: «مَن لم يَعرفْ أمرنا من القرآن لم يَتنكَّب الفتنَ)

2. إنّه لا يَغفل عن كون أمر الأئمة (الله هـو أمرٌ واحـدٌ، وأنَّ حقيقتهم واحدة. يُصرِّحُ (الإمامُ الخامنئيّ) بأنَّ التَّفريقَ بينَهم الله ليس أسلوبه في البحث، "وعليه عندَما نريدُ أن نأخذَ حياةَ الأئمة الله وندرسَها، فلا نبحثُ الأئمة الاثني عشر مُنفصلينَ واحدًا واحدًا واحدًا، إنما نفرضُ شخصًا واحدًا ولديومَ رحيلِ الرَّسول عَنْ وفارقَ الدُّنيا في سنة 260 هـ سنة رحيل الإمام العسكريِّ الله إنّنا نتصوَّرُ إنسانًا بعُمر 250 سنة» بل له كتاب بعنوان "إنسان بعُمر 250 سنة» كما لا يَخفى.

<sup>1 -</sup> الكليني: الكافي، ج1، ص7.

<sup>2 -</sup> الإمام الخامنئي: الحسين اللي مسيرة متواصلة، ص.ص. 66-66.

وأمّا فيما يَرتبطُ برأي (الإمام الخامنئيّ) في هذه القضيّة، فهو قد تعرّضَ لهذا الموضوع ضمنَ كلمته في لقاء أعضاء اللَّجنة العلميّة لمُؤتمر الإمام الرِّضا اللِيُلِيُ الموضوع ضمنَ كلمته في لقاء أعضاء اللَّجنة العلميّة لمُؤتمر الإمام الرِّضا اللِيُلِيُ الدَّوليِّ الخامسِ قائلاً: «لقد كان الأئمةُ للِيُمُ يَتطلَّعونَ إلى أهداف كُبرى، ويأتي على رأسها تأسيسُ المجتمع الإسلاميّ، الذي بدَوره لا يمُكنُ أن يتحقيق حاكميّة الإسلام. الحُكم الإسلاميّ، وهذا يَعني أنَّهم المُمُ كانوا يَسعون إلى تحقيق حاكميّة الإسلام. هذا هو أحدُ الأبعاد المُهمّة للإمامة، فالإمامةُ تعني رئاسة الدِّينِ والدُّنيا ورئاسةَ المادّة والممّغني، ومادّةُ الرّئاسة السياسةُ وإدارةُ البلاد وإدارةُ الحكومة، والأئمةُ كلُّهم الله كانوا يَسعون وراءَ ذلك، كلُّهم من دون استثناء. غايةُ الأمر أنَّه تَختلف الأساليبُ تَبعًا للمراحل المُختلفة وتَختلفُ المناهجُ وتَختلفُ الأهدافُ القصيرةُ المَدي، ولكنَّ للمراحل المُختلفة وتَختلفُ المناهجُ وتَختلفُ الأهدافُ القصيرةُ المَدي، ولكنَّ الهدفَ على المدَى الطَّويل كان واحدًا» (أ)، وذكرَ في هذا اللِّقاء استدلالاً مُميَّزًا، الهدفَ على المدَى الطَّويل كان واحدًا» (أ)، وذكرَ في هذا اللِّقاء استدلالاً مُميَّزًا، حيثُ قام بتحليل الرِّواياتِ التي تُبينُ كيفيّةَ تأخُّر أمر الحكومة في زمن الأئمة المُلِيْ.

### ج - غيبة الإمام الحُجّة را الله والتّكليف بالانتظار

ثمّ في عام 261 هـ، استُشهِدَ الإمامُ العسكريُّ اللِّهِ، ووصل أمرُ الإمامةِ إلى الإمام

<sup>1 -</sup> كلمة قائد الثّورة الإسلاميّة في لقاء أعضاء اللّجنة العلميّة لمؤتمر الإمام الرّضا ( اللّه الدّوليّ الخامس بتاريخ 2024/05/08. (الموقع الرسمي)

الحُجّة ابن الحَسن على، ثمَّ وقعَت الغَيبةُ الصُّغرى، حيثُ كان الشِّيعةُ يَتواصلونَ مع صاحب العَصر والزَّمان على عن طريق نُوَّابه الخاصِّينَ، وهم: (عثمان بن سعيد العمريّ)، و(مُحمّد بن عثمان بن سعيد العمريّ)، و(الحسين بن روح النّوبختيّ)، و(عليّ بن مُحمّد السّـمريّ). وفي عام 329 هـ، تُوفيِّ السَّفيرُ الرّابعُ، ووقعَت الغَيبةُ التَّامَّة، فكانَت الحيرةُ والبلاءُ الأكبرُ الذي لم يَزل يمُتحَنُّ فيه العالَمُ إلى يومنا هذا. ولحساسيّة هذا الأمر، لا بُدَّ من الإشارة إلى عقيدتنا في الغَيبة، ولا سيَّما أنَّ فهمَ (الإمام الخامنئيّ) للواجب الذي أمرنا به أئمّةُ الهدى الله أي أي الانتظار، مبنيٌّ في الواقع على الفّهم الصّحيح للغيبة. سبقَ أنْ قُلنا بأنَّ الله تبارك وتعالى عادلٌ، لا يَفعل القبيحَ ولا يُخِلُّ بواجب. معنى ذلك أنَّ سببَ غيبة الإمام المعصوم اللِّل لا يمُكن أ أن يكون من جهة الله تبارك وتعالى، كما أنَّه لا يمُكنُّ أن يكون من جهة الإمام عليها نفسه، لأنَّه معصومٌ، ولأنَّه يَلزم من ذلك نقضُ الغَرض، وهو قبيحٌ؛ فلا بُدَّ أن تكون الغيبةُ من جهتِنا. لذا قال شيخ الطّائفة أبو جعفر الطُّوسيّ: "فغَيبتُه لكثرة العدوِّ والكافر، وقلّة النّاصر »(1).

وهــذا الفَهم لغيبة ولَيِّ الله الأعظم على هو ما يَســتند إليه (الإمــامُ الخامنئيّ) في اختياره للانتظار بمَعناهُ المُنتهي إلى عدم سقوطِ التَّكاليف الشَّرعيّة في عصر الغَيبة.

<sup>1 -</sup> الطوسي: العقائد الجعفريّة، المسألة 43.

فليس فَهمُه (حفظَه اللهُ) للغَيبة عائدًا إلى استدراك مرتبط بالواقع السّياسيِّ، كما قد يتصوَّرُ البَعضُ، بل هو من صَميمِ العَقيدة. وسياًتي في المحور الأخير أنَّ (الإمامَ الخامنئيّ) قد أشار إلى موقع مسألة "الانتظار" من مشروع الحضارة الإسلاميّة، ولأجله كان اختيارُ إدراجِ مسألة الانتظار في هذا البحث على أساس أنَّها مَقرونةُ النظريّة.

### ثانيًا: مراحل تكوين الحضارة الإسلاميّة

أمّا فيما يَرتبط بمراحلِ تكوينِ الحضارةِ الإسلاميّة فلَم يُـوكِل (الإمام الخامنئيّ) مهمّة تحديدها إلى الباحثين والمُحلِّلينَ، بل تحدَّث بنفسه عنها في عدّة مَواردَ من خطاباته وكتاباته. نعم، أشارَ في إطار حديثه إلى كون الحضارة الإسلاميّة هي الهَـدفُ الدّي يَنبغي التَّطلُّعُ نحوَه، إلاّ أنَّ تشخيصَ المرحلة والأهداف من مَهامِّ المرشدينَ والمُفكِّرينَ، وأنَّ الجميعَ مَعنيُّ بالسَّعيِ من أجل الوُصول إلى أهداف كلِّ مَرحلة كي يَتمَّ تَخطِّيها؛ غير أنَّ (الإمام الخامنئيّ) قد قدَّمَ -بالإضافة إلى ما مرَّ من أُسُس ومُنطلقات عقائديّة وتاريخيّة لنظريّة للحضارة الإسلاميّة - خريطة عمليّة لهذه المسيرة، وقد بينَ أنَّها مُكوَّنةٌ من خمسة مراحل، وهي:

- 1. بلورة الثُّورة الإسلاميّة.
- 2. إقامة النّظام الإسلاميّ.

- 3. تشكيل الحكومة الإسلامية.
- 4. تحقيق المجتمع الإسلاميّ.

إيجاد الحضارة الإسلاميّة، وفي بعض المواردِ يُعبرُ عن هذا الهدف بـ "إيجاد الأُمّةِ الإسلاميّة "(١).

#### 1 - بلورة الثُّورة الإسلاميّة

المرحلة الأولى التي ذكرَها (الإمامُ الخامنئيُّ) هي مرحلةُ بلورة الثَّورة الإسلاميّة، والمُرادُ بها التَّحرُّكُ الثَّوريُّ نحو اقتلاع جذور النِّظامِ الطّاغوتيِّ الجاهليِّ. ويُؤكِّدُ (الإمامُ الخامنئيّ) أنَّ الرُّوحيّة الثَّوريّة من مُقتضيات الإيمان، فهي تُرافِقُ الإنسانَ المُؤمنَ المعنيَّ بالمشروع الإسلاميِّ في كافّة المراحلَ (2)، وهو ما يقصدُه عندَما يدعو المُؤمنَ المعنيَّ بالمشروع الإسلاميِّ في كافّة المراحلَ (2)، وهو ما يقصدُه عندَما يتحقَّق إلى «حركة ثوريّة، نظام ثوريّ، حكومة ثوريّة، مجتمع ثوريّ [..] وعندما يتحقَّق المُجتمعُ الثَّوريُّ، ستتهيَّأُ الأرضيّةُ اللّازمةُ لإيجاد الحضارةِ الثَّوريّة والإسلاميّة "(3)، إلاّ المُرادَ هاهُنا هو خصوصُ التَّحرُّكُ الثَّوريّ الباعث على القيام ضدَّ النِّظام الطّاغوتيِّ.

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص488.

<sup>2 -</sup> على الخامنتي: خطاب الوليّ (2011)، ص487.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2018)، ص351.

وليس تَعبيرُ (الإمام الخامنئيّ) عن هذه المرحلة بأنّها مرحلةُ "بلورة» أمرًا جزافًا (1)، وإنمّا هو مُستندٌ إلى الخريطة النّظريّة التي من خلالها يُدرِكُ الإنسانُ ما يتحتّمُ عليه من دَور في تحقيق المَشروع الإلهيّ، وهو ما نصطلحُ عليه بـ «التّكليف». ذلك أنّ الخطوة الأولى هي عبارةٌ عن يقظة توحيديّة ينطلقُ منها الإنسانُ فتَحصل له حالةٌ من الإرادة تُوجبُ عليه التّحرُّر والانفصالُ من النّمط الجاهليِّ. وهذا التّحرُّر والانفصالُ المنقومة (الإمامُ الخامنئيّ) عندما يتحدَّثُ عن مفهوم "البراءة" في المنظومة العقديّة الإسلاميّة.

#### أ - «البراءة» في كلام الإمام الخامنئيّ

عندما يقولُ (الإمامُ الخامنئيّ) بأنَّ التَّوحيدَ "لا يُناظِرُه مفهومٌ آخَرُ في عُمقِ اتِّجاهه نحوَ تحريرِ الإنسان وإنقاذ البشريّة المُعنَّبة على مسرح التّاريخ "(2)، فهو يُؤكِّدُ أَنَّ قوى الكُفر والشِّركِ وفوضى التَّصاميم البشريّة هي التي أدَّت إلى تَعذيب الإنسان على مرِّ التّاريخ، لأنَّها هي التي صنعَتِ الاضطراباتِ في الرُّؤية الكونيّة لدى الإنسان، وقدَّمَت له النَّمطَ الجاهليَّ في الحياة من أجل استعبادِه. في حين أنَّه ليس

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص297.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: روح التّوحيد رفض العبوديّة لغير الله، ص15.

هناكَ ما يُحرِّرُ الإنسانَ من هذا الاستعباد إلاّ توحيد الله تبارك وتعالى، المَشروط بدَوره بالخُلوِّ من الشِّرك والمشركين، وهذا يُعطي نهجًا عمليًّا وأصلاً ثابتًا على كافّة الأصعدة، أي في العقيدة والسّياسة والثّقافة والاقتصاد وغير ذلك.

من هنا يُعرِّفُ (الإمامُ الخامنئيّ) البرَاءةَ بأنَّها «التَّبرِّي من كلِّ ما يتَّصِفُ به طواغيتُ كلِّ عصر [..] كما تعني الوقوفَ بوجه ما يمُارِسُه مُستكبرو العُصور "(1)، إذنْ قضيّةُ السبراءة مرتبطةٌ بـ «النَّمط» كما تقدَّمَ، بمَعنى أنَّ التَّوحيد الصَّحيح يقتضي نفيَ التَّبعيّة لقُوى الشِّرك، ولذا يُشير (حفظه الله) إلى مسألة البراءة في سياق حديثه عن الاستقلال مثلا (2)؛ في تفسيره لسُورة براءة، حيثُ يُوردُ (الإمامُ الخامنئيّ) بعضَ الرِّوايات التي تُؤكِّدُ على هذا البُعد، منها ما رُوي عن أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبد الله هلِيُ عن قول الله -عزَّ وجلَّ -: ﴿ أَتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ الله ها دَعَوهُم إلى عبادة أنفسهم، ولو دَعَوهُم الى عبادة أنفسهم، ولو دَعَوهُم الى عبادة أنفسهم، ولو دَعَوهُم الى عبادة أنفسهم لَما أجابوهُم؛ ولكنْ أَحَلُوا حَرامًا وحرَّموا حلالًا، فعَبدوهُم من حيث لا يَشعرون". ومنها ما رُوي عن أبي عبد الله هليُلِ أنَّه قال: "مَن أطاعَ رجلاً حيث لا يَشعرون".

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص612.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص.ص. 690-691.

في مَعصية الله فقد عبَدَهُ»، وغيرها من الأحاديث(1)، ويَظهر من خلال ما تقدَّمَ أنَّ مفهومَ البراءة له مَدخليَّةُ واضحة في مشروع الحضارة الإسلاميّة.

#### ب - الهجرة جزء من مشروع الحضارة!

شمَّ إذا كان الهدفُ من البراءة هو تحقُّقُ الانفصال الحقيقيِّ عن النِّظام الطّاغوتيِّ ونمَطِه الجاهليِّ، من أجل أن يَخلُصَ الولاءُ وتَصفو الطّاعةُ لله ورسوله، وللأئمة المعَصومين من ذُرِّيَّة النبيِّ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ من الاعتراف بمفهوم إسلاميٍّ آخر له مَوقعيّةُ كبيرةٌ في مشروع الحضارة الإسلاميّة، لا سيَّما في المنظومة الفكريّة للإمام الخامنئي، ومع ذلك فمن المؤسف أنَّ هذا المفهوم الواقع ضمن بلورة الثَّورة الإسلاميّة لم يأخذ حقَّه في البُحوث والدِّراسات التي كُتبت حتى الآن، بحسب تتبُّعي القاصرِ واطلِّلاعي المتواضع.

إِنَّ هذا المفهومَ هـو مفهوم "الهجرة"، فكما أنَّ الهجرة كانَت الانطلاقة في الحركة الثَّوريّة للنَّبِيِّ الأعظم اللَّيُّ، كذلك لا بُدَّ من الانفصال التّامِّ عن المجتمع الجاهليِّ، والنِّظام الطّاغوتيِّ الذي يَحكمه، كمُقدِّمة بل شرط في المواجهة المنتهية إلى إقامة النِّظام الإسلاميِّ في المرحلة اللَّحقة. ذلك أنَّ (الإمامَ الخامنئيَّ) يُصرِّح بأنَّ مَنَ

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: تفسير سورة براءة، ص205.

يَعيش في نظام الطّاغوت لا يَكتمِلُ إيمانُه، وقد تَسمله السُّنَةُ الإلهيّةُ عند نزول العذاب الإلهيِّ بالمُجتمع الجاهليّ، مُستدلاً (حفظه اللهُ) ببعض النُّصوص، منها ما رواه المرحوم الشيخ الكلينيّ عن رسول الله وَ الله وَ الله تبارك وتعالى أنَّه قال في حديث قدسيٍّ: «لأُعَذِّبنَّ كلَّ رَعيّة في الإسلام دانت بولاية كلِّ إمام جائر ليسَ من الله، وإنْ كانَتِ الرَّعيّةُ في أعمالها برَّةً تقيّةً، ولأعفُونَ عن كلِّ رَعيّة في الإسلام دانت بولاية كلِّ إمام عادل من الله، وإنْ كانَتِ الرَّعيّةُ في نفسها ظالمةً مُسيئةً» (أ)، فالهجرةُ أوَّلُ تَحرُّكِ من أجل الانتماء إلى التَّجربة القائمة بالمُواجهة ضدَّ النِّظام الطّاغوتيّ.

#### ج - الثّورة والجهاد

وليسَتْ مُواجَهة قُوى الشِّرك الذين نكثوا ميثاق التَّوحيد وعادوا إلى نمط الجاهليّة سوى استكمال لحركة الأنبياء والأئمّة، سلامُ الله عليهم أجمعين، لا سيَّما الرَّسول الأعظم وَ الله الذي هو صاحبُ "أسمى البعثات وأجمعها وأكملها وأبقاها"(2)، ولذا يُعبرُ (الإمامُ الخامنئيُّ) بأنَّ «الثَّورة الإسلاميّة استمرارٌ للبعثة "(3)، أي إنَّها جزءٌ لا

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: مشروع الفكر الإسلاميّ، ص303.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص256.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص255.

يتجزّاً من المَشروع الإلهيِّ والنَّموذج الكامل الذي تمَثَّلَ بالنبيِّ الأكرم عَلَيْ . كيف لا تكونُ كذلك والجهادُ من جملة الأُمور التي تتحتَّمُ على الإنسان بعد يقظته التَّوحيديَّة وتَبنِّيه للرُّوية الكونيَّة الإسلاميَّة وإدراكِه وجوبَ إحداث التَّحوُّل الايجابيِّ المَشروط باستئصال الشِّرك وتحرير النَّاسِ من عبوديّة غير الله -عزَّ وجلَّ-. طبعًا هذا ما يُؤكِّدُه (الإمامُ الخامنئيّ) بقوله إنَّ "الجهادَ سرُّ نشأة النَّظامِ الإسلاميّة هو "إرساءُ دعائم الحضارة الإسلاميّة"<sup>(2)</sup>.

#### 2 - إقامة النّظام الإسلاميّ

ثمَّ بعدَ الانقلاب على النِّظام الطَّاغوتيِّ، تأتي مرحلةُ إقامة النِّظامِ الإسلاميّ، وهو النِّظامُ الذي يكون توجُّهه الكُلِيُّ إسلاميًّا من حيث الهويّة والقيادة ودور الشَّعب. ذلك أنَّه من الواضح أنَّ هذا النِّظام إنمَّا قام في سبيل إيجاد الحضارة الإسلاميّة، وهذا يَجعلُه "حضارةً صاعدةً، وفي حالِ النُّموِّ والرَّشد"، كما يصفُه (الإمامُ الخامنئيّ)(3)، أوَّلاً، بالنِّسبة إلى الهويّة، لا يَخفى أنَّ الأُسُس الفكريّة التي يقوم على أساسها النَّظامُ لا بُدَّ أن تكونَ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: الحياة بأُسلوب جهاديّ، ص64.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص297.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص22.

نابعةً من فَهم دينيً مناسب لرُوح الإسلام. وهنا نُدرِكُ مَوقعيّة كلِّ مِن طَرحَي "الإسلام المُحمّديّ الأصيل" كأساس عقائديّ، ومنهج "الاجتهاد الجواهريّ" كأساس فقهيً من نظريّة الحضارة الإسلاميّة. ثانيًا، بالنِّسبة إلى القيادة، فإنَّ النَّموذج القياديَّ الذي نتبنّاه نحنُ الشّيعة الإماميّة وَفقًا لهويّتنا العقائديّة ومبانينا الفقهيّة هو ولاية الفقيه الجامع للشَّرائط. ثالثًا، بالنِّسبة إلى دور الشَّعب في هذا النَّظام، فهو يتمحورُ حولَ ما عبرَ عنه (الإمامُ الخامنئيُّ) بـ "السيّادة الشَّعبيّة الدِّينيّة". وإليكَ نُبذة عن كلِّ من هذه المُكوِّنات:

#### أ - الإسلام المُحمّديّ الأصيل

من المعلوم أنَّ كثيرًا من المصطلحات والمفاهيم، التي لها مَوضوعيّة في فكر (الإمام الخامنئيّ)، قد جاء التَّركيزُ عليها في كلمات (الإمام الخمينيّ) (رحمه الله)، بل إنَّ كثيرًا منها من ابتكاراته النَّظريّة في الواقع. ومفهومُ "الإسلام الأصيل" هو أحدُ تلك المفاهيم التي أكَّدَ عليها هذان القائدان في عدّة مَوارد. فعندما يتحدَّثُ (الإمامُ الخامنئيّ) عن هذا المفهوم، يَطرحُهُ على أنَّه أساسُ النَّموذج الذي يُراد تَحقيقُه (أ)، ذلك أنَّ الإسلام الأصيل هو الإسلامُ الذي يتعاملُ مع الحقائق الدِّينيّة التي مرَّ الحديثُ عن بعضِها في المحورِ الأوَّلِ على أنَّها حقائقُ ثابتةٌ بالأدلّةِ القَطعيّةِ، وأنَّها الحديثُ عن بعضِها في المحورِ الأوَّلِ على أنَّها حقائقُ ثابتةٌ بالأدلّةِ القَطعيّةِ، وأنَّها

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص145.

غيرُ قابلة للشَّكِّ، وأنَّها عقائدُ فعّالةٌ في حياة الإنسان، فهي غيرُ قابلة للتَّعطيل أيضًا، لأنّ في ذلك نقضًا للغَرض، وهو قبيحٌ، والله -تعالى - لا يَفعلُ القبيحَ كما تقدَّمَ. يقولُ (الإمامُ الخامنئيّ): «لقد جاء الدِّينُ كي يُنظِّمَ الجهودَ الإنسانيّة، ويَعمل على هدايتها في هذه الرُّقعة الواسعة والمساحة المتنوِّعة. وبناءً على هذا التَّفسير لا يمُكنُ الفَصلُ بينَ الدِّينِ والدُّنيا والدُّنيا اللهِ هذا هو الإسلام الأصيل. إنَّه «الإسلامُ الذي ينبَّهُ الإنسانَ ويَحثُّه على التَّعقُل والتَّفكير والتَّدبُّر اللهُ والسُّنَة وأهلِ البَيت المُسلامُ القول والسُّنة وأهلِ البَيت المُسلامُ العقلِ بو جوب النَظرِ والمعرفة، وهو «إسلامُ القرآن والسُّنة وأهلِ البَيت المُسلَّلُ والأنمة الإسلامُ الحركة التَّوحيديّة للأنبياء المُسلَّلُ والأنمّة وأهلِ البَيت عن معالمها. وبكلمة: إنّه «الإسلامُ الذي يَدعو أتباعهُ إلى نمط جديد للحَياة الإسلامُ الذي يُوجّهُ الإنسانَ نحو الحضارة الإسلاميّة. وفي المقابل تُوجد مُحاولاتُ لاختلاق إسلام يكون اسمًا دون مُسمَّى، ولفظًا فاقدًا لمعناه. ولقد تجلَّتُ أبرَزُ هذه المُحاولاتُ في نمطينِ وهما:

• النَّمطُ الأميركيُّ العلمانيُّ الذي يُشبِهُ الرَّهبانيّة المسيحيّة في اكتفائِه

<sup>1 -</sup> على الخامنتي: العهد العالميّ الجديد، ص188.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص187.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص187.

<sup>4 -</sup> على الخامنتي: العهد العالميّ الجديد، ص311.

ببعضِ جوانبِ الإسلامِ دون العملِ بما تَقتضيه أُصولُ الدِّينِ وضَروراتُه من رَفضِ الظُّلُم، ومواجهة نظامِ الهيمنةِ، والجهاد، وإقامة العدالة، والأمر بالمعروف والنَّهي عن المُنكر، وغير ذلك.

• والنَّمطُ البريطانيُّ التَّكفيريُّ والمُتطرِّفُ، الذي يَسعى لإثارة الفتنة بين المسلمين، ويَرفضُ التَّقدُّمَ والتَّطوُّرَ، ويُعارِضُ فكرةَ النَّهضةِ الإَسلاميّة والاجتماعيّة.

يقول (الإمامُ الخامنئيّ): «من جُملة المفاهيم التي طرحَها الإمامُ [الخمينيُّ] كان الإسلام الأصيل، الإسلام المحمّديّ الأصيل. الإسلام الأصيل يَعني الإسلامَ الذي ليس أسيرًا للتَّحجُّرُ فيه مَوجودًا، وكان ليس أسيرًا للتَّحجُّرُ فيه مَوجودًا، وكان الالتقاطُ فيه موجودًا، طرحَ الإمامُ الإسلامَ الأصيل"<sup>(1)</sup>.

إذن من جهة، يَرفضُ الإسلامُ الأصيل ذاك الإسلامَ العلمانيَّ الذي يُقيِّدُ الرُّؤيةَ الرُّؤيةَ الدِّينيَّة، فيَفسَّحُ المجالَ لاستمرار الظّالمينَ والمتغطرسينَ في طغيانهم واضطهادِهم للشُّعوب، بل هو "ذلك الإسلامُ الشّاملُ الذي يَشمل كلَّ شيء من الحياة الفرديّة والخَلوةِ الخاصّةِ للإنسان حتى إقامةِ النّظامِ الإسلاميّ"<sup>(2)</sup>، ومن جهةٍ أُخرى، يَرفض

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2017)، ص327.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص.ص. 423-422.

الإسلامُ الأصيلُ نمطَ السَّلفيّةِ والتَّحجُّر، الذي يَصفه (الإمامُ الخامنئيّ) بـ "الإسلامُ الطَّالبانيّ" في بعض الموارد (1)، بل حتى وإنْ ظهرَ باسم التَّشيُّع كما حصلَ في العقود الأخيرة عندما أطلقَ عليه (الإمامُ الخامنئيّ) مصطلح «التَّشيُّع البريطانيّ» (2)، الذي اتَّسَم بالتحجُّر والنُّصوصية كأساسٍ أمكنَ توظيفُه في أجندات المخابرات البريطانية لإشعال الفتنة الطَّائفية.

وهدفُ الأعداء من إنشاء هذه الأنماط هو محاربةُ الإسلام الأصيلِ، وليس السَّببُ في ذلك إلَّا أنَّه النَّمطُ الصَّحيح والمناسبُ لاستمرار مشروع إيجاد الحضارة الإسلاميّة. هذا بالنِّسبة إلى المنظومة العقائديّة الإسلاميّة.

#### ب - الفقه الجواهريّ

أمّا بالنّسبة إلى الجانب الفقهيّ، فالمُختارُ لدى (الإمام الخامنئيّ) هو «الفقه الجواهريّ»، وهو مصطلحٌ أطلقَه (الإمامُ الخمينيّ) أيضًا نسبة إلى كتاب «جواهر الكلام» للمَرحوم المُحقّق الشيخ محمّد حسن النّجفيّ الأصفهانيّ المُتوفيّ سنة 1266هـ. ويُراد به المنهجُ الموجودُ في هذا الكتاب الذي يُعَدُّ من أهمٍّ وأكمَلِ المَوسوعاتِ

<sup>1 -</sup> على الخامنتي: العهد العالميّ الجديد، ص265.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص894.

الفقهيّة عندَ الإماميّة، بل بتَعبير العلّامة السيّد (محسن الأمين العامليّ): «لم يُؤلَّفْ مثلُّه في الإسلام"(1)، ولهذا الكتاب ميّزات كثيرة، لكنَّ الذي يَهمُّنا في المقام هو بيان وجـه ترجيح «الفقه الجواهريّ» على غيره، والسِّرُّ في ذلك أنَّ الفقهَ الجواهريَّ يَجمع بين الأُسلوب التَّقليديّ في الاجتهاد من حيث الدِّقَّة والمَتانة من جهة، والشُّمول والدِّيناميكيّة من جهـة أُخرى. لذلك عندما يتحدَّث (الإمام الخامنئيّ) عن تأسيس النِّظام على أساس الفقه(2)، فهو يَقصدُ مثلَ هذا الفقه الذي فيه الأصالةُ الفقهيّة التّقليديّة، والذي يُبرزُ في نفُس الوقت مرونةَ الشَّريعةِ واهتمامَها بجميع شؤون الحياة الإنسانيَّة، وهو ما يَتناسبُ مع رؤية الإسلام الأصيل في اسـتيعابه لحقيقة الفرد والمجتمع. فإنَّ مثلَ هذا الفقه يصلُّحُ كمنهاج للنِّظام الإسلاميِّ وكأساس للحضارة الإسلاميّة. فعندَما يتحدَّثُ (حفظه الله) عن الفقِّه والفقاهة يَقول: "إنَّنا نُفسِّرُ الفقاهةَ بنفس المَعنى المُعقَّد والمُميَّز الذي فسَّرَها لنا الإمامُ [الخمينيُّ] به، والذي أكَّدَ عليه خاصّةً في خطاباته في السَّنتَين أو الثَّلاثِ سنوات الأخيرةِ من عُمره، وهو أنَّها [التي يَصحبُها]: مجموعُ المنهج العلميِّ والفقهيِّ الدَّقيق. وبحسب تعبير الإمام: "الفقه الجواهريّ"، أي فقه صاحب الجواهر بمَعنى [المُتَّسم بـ] الدِّقَّة والإتقان الكامل في القواعد الفقهيّة والاستنتاج

<sup>1 -</sup> محسن الأمن: أعيان الشّيعة، ج9، ص149.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص369.

المنظَّم للفُروع من القواعد ذاتها المحددة في الفقه والأُصول. لهذه الفقاهة ركنان؛ الأوّل هو المبادئ المعتدلة والقويّة والمحيطة بجميع جوانب الاستنباط. والثّاني هو تطوّر الفقه وهو ما قالَه الإمام في معنى الاجتهاد والمجتهد والفقيه، حيث أكّد أنَّ المجتهد والفقية يَجب أن يكون قادرًا على فَهم استفسارات ومسائل العصر ببصيرة ثاقبة. فإنَّ المسألة هي نصفُ الجواب؛ ما لم تَعرفوا مسألة الزَّمان فمن غير الممكن أن تقدروا على إيجاد جوابٍ لها في الفقه، لذلك فإنَّ فهم السُّؤال وإيجاد الجواب المناسب له أمرٌ مُهمٌ اللَّ

#### ح - ولاية الفقيه الجامع للشَّرائط

ثمَّ يَخرِج من رحم هذه الأصالة العقائديّة والفقهيّة مفهومٌ آخرُ يَرى (الإمامُ الخامنئيّ) أنَّه «من أركان المَذهبِ الحقِّ الاثني عـشريّ، وله جذورٌ في أصلِ الإمامة "(2)، ألا وهو ولايةُ الفقيه الجامع للشَّرائط، الذي يمُثِّل النَّموذجَ القياديَّ الشَّرعيَّ في الفكر الإماميّ. طبعًا قد يَختلفُ معنى ولاية الفقيه باختلاف الدَّليل المُعتمَد في إثباتِها، فعلى المَبنى القائلِ بعَدَم ثبوتِ الولاية للفقيه بالدَّليل اللَّفظيِّ يكون المُرادُ منها تولِّيه

<sup>1 -</sup> خطابه في مراسم بيعة الطّلاب والعلماء بتاريخ 1989/12/6. (الموقع الرسمي)

<sup>2 -</sup> مكتب ممثلة الإمام الخامنئي بسوريا: الأحكام الفقهيّة الميسّرة، العبادات، ص21.

للشُّوون التي يُرجَع فيها إلى الرَّئيس في المجتمعات المنظَمة من باب كون الفقيه هو القَدر المُتيقَّن من بين المؤمنين الذي يُقطع برضا الشّارع بتَصدِّيه. وهذا المقدارُ العالمَة وللأُمور التي يُقطع برضا الشّارع بتَصدِّيه للمَصالح العامّة وللأُمور التي يُقطع بعدَم رضا الشّارع بتركها ولم يُعين لها مُكلَّفًا خاصًا - من ضروريّات مذهب الإماميّة. ولكن على المبنى القائل بتَمام الاستدلال بما وردَ من النُّصوص، كصحيحة عُمر بن حنظلة ومكاتبة إسحاق بن يعقوب، يكون المرُاد من ولاية الفقيه أنَّه يَنوب عن النّبيِّ والإمام في كلِّ ما كان من شؤون ولايته إلاّ ما خرجَ بالدَّليل. وبحسب رأي (الإمام الخامنئيّ) فإنَّ الولاية بهذا المعنى ثابتةُ للفقيه الجامع للشَّرائط أيضًا. وهو يتحدَّثُ في إطار شرحه لبعض الرِّوايات في هذا المضمار مُبيِّنًا أنَّ ولاية الفقيه ليسَت سوى تتمّة لولاية المعصومين، وهي تمُثلُ التزامًا بالمنظومة الدِّينيّة وبوجوبِ تَطبيقها. هذا فيما يخصُّ قيادةَ النِّظام الإسلاميِّ (ا).

## د - مفهوم "السّيادة الشّعبيّة الدّينيّة"

وأمّا دورُ الشَّعبِ، فيتلخَّصُ بمفهومِ نابعِ من الإسلام، أطلقَ عليه (الإمامُ الخامنئيّ)

<sup>1 -</sup> عباس نور الدين: ولاية الفقيه: ظلّ الحقيقة العظمي، ص172.

مصطلح «السّيادة الشّعبيّة الدِّينيّة» (1) ، أو «حاكميّة الشَّعبِ الدِّينيّة» ، كما في بعضِ الموارد، ومفادُ هذا المفهومِ أنَّ من حقِّ الشَّعب أن يُحدِّدَ مصيرة من خلال اختيار الحُكّامِ والمَسؤولينَ الحُكوميِّن، وأنْ تتقدَّمَ الأكثريّةُ على الأقليَّةِ في مقامِ العمل (2) ، لكنْ مع أن يكونَ المعيارُ الأساسُ في اختيارهم، بل وفي تشريع القوانينِ، هو الإسلامُ بأصوله وقيَمه (3) ، فإنَّ الإسلامَ هو "الرُّوح واللُّبُّ والمادّةُ الأساسيّة"، على حدِّ تعبير الإمام الخامئييّ (4) ، تمامًا كما كانَ أوَّلُ تجلِّ للسّيادة الشَّعبيّة في إسلاميّة الثَّورة في المرحلة السّابقة (5) . إذنْ يَندرجُ هذا المفهومُ في الحقيقة ضمنَ مرحلة إلى المراهبيّة ، بل لا بُدَّ أن تتحقَّق قبلَ هاتينِ المرحلتين، ومنه يَظهرُ المُرادُ من قول الإسلاميّ ، بل لا بُدَّ أن تتحقَّق قبلَ هاتينِ المرحلتين، ومنه يَظهرُ المُرادُ من قول (الإمام الخامئييّ) أنَّه "بدون الانتخابات لا يُوجَدُ نظامٌ (6) ، بمعنى أنَّ الانتخابات هي مظهرُ إرادةِ النّاسِ والسِّيادة الشَّعبيّة الدِّينيّة. من هنا يُؤكِّد على كون السِّيادة

<sup>1 -</sup>علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص139.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص259.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص388.

<sup>4 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص138.

<sup>5 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص27.

<sup>6 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص134.

الشَّعبيّة الدِّينيّة «إحدى أُسُس النِّظام» (1) فإنَّ صيرورة تحكيم إرادة الشَّعب أمرًا مقرونًا بالالتزام الدِّينيِّ والإيمانيِّ يُعطي النِّظام مناعةً كبيرةً، ولذا يَعمل العدوُّ على استهداف المُشاركة الشَّعبيّة في الانتخابات، أي لأجلِ "سلبِ النِّظام سندَه ودعمَه، وهو الجُمهور وأصواتُ الجماهير (2).

ثمَّ إِنَّ للسّيادة الشَّعبيّة الإسلاميّة ثمرةً أُخرى أيضًا، وهي أنَّها تُؤسِّس لبُعد مَعنويًّ في العلاقة بين الحكومة والشَّعب، فلا تقتصرُ العلاقةُ بينَ الحُكّامِ والنّاسِ على القوانين والعمليّة السّياسيّة المَحضة (3)، وإنمَّا يُصبحُ عملُ المَسوُ ولينَ في أجهزة الدَّولة مُلهمًا بالرُّوحيّة والهَدفيّة الدِّينيّة، كما كان دورُ الشَّعب كذلك في أصل مشاركته في الانتخابات. فإذا أردنا أنْ نُوجِّه مفهومَ السّيادة الشَّعبيّة الدِّينيّة بما يَتناسبُ مع مَوقعها من مشروع الحضارة الإسلاميّة، قُلنا: إنَّ معنى السِّيادة الشَّعبيّة هو حقُّ الشَّعب في اختيار النَّمط المعيشيِّ الكاملِ الذي يَطرحُه الإسلامُ (4)، فالسِّيادة الشَّعبيّة «طريقُ ثالثُ مقابل الدِّكتاتوريّات والأنظمة المُستبدَّة من جهة، والدِّيمقراطيّات البَعيدة ثالثُ مقابل الدِّكتاتوريّات والأنظمة المُستبدَّة من جهة، والدِّيمقراطيّات البَعيدة

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص80.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص.ص. 252-251.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2013)، ص438.

<sup>4 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص140.

عن المعنوية والدِّينِ من جهة ثانية »(1)، وهنا تكمُنُ موقعيّةُ السِّيادةِ الشَّعبيّةِ من هذه النَّظريّةِ، فالسِّيادةُ الشَّعبيّةُ هي الشِّقُ السِّياسيُّ من البَديلِ الحضاريِّ الإسلاميِّ (2)، وهي نسخةُ من مبدأ «حاكميّة الشَّعب»، لكنْ بصبغةٍ تضمنُ استمرارَ التَّكامُلِ الذي أرادَه الله تبارك وتعالى للعباد..

#### 3 - تشكيل الحكومة الإسلامية

بعد أن تم ترسيخُ الهويّة الإسلاميّة للبلاد بنحو كُليِّ، من خلال إقامة النِّظام الإسلاميّة على أساس القيادة الدِّينيّة والسِّيادة الشَّعبيّة الإسلاميّة، أي بعدَ تبنِّي نموذج الجمهوريّة الإسلاميّة، والتي تَعني أوّلاً وضع دستور الإسلاميّة، والتي تَعني أوّلاً وضع دستور للبلاد، يُثبِّت القيم التي انطلقت الثَّورةُ وقام النِّظام على أساسها، وثانيًا تشكيلُ مجموع الأجهزة الإداريّة والأنظمة المتنوِّعة المسؤولة عن إدارة البلاد وإيصاله إلى المرحلة الرّابعة (ق)، أي تحقيق المجتمع الإسلاميّ. ذلك أنَّ الحكومة من خلال انسجامها التّامِّ مع توجُّه النِّظام الإسلاميِّ، في سَيرِه نحو إيجاد الحضارة الإسلاميّة، تُمثِّل استمرارَ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص274.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص371.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص371.

المشروع الحضاريِّ، وتمُثِّل رابطًا مُهِمَّا بين القيادة الشَّرعيَّة والشَّعب، كما هو واضح من ترتيب المراحل. ففي الحقيقة، إنَّ مرحلةَ تشكيل الحكومة الإسلاميَّة مرحلةُ اختباريَّةُ بامتياز للشَّعب والمسؤولين الإداريِّين على حدٍّ سواء..

#### هـ - مُؤشِّرات الحكومة الإسلاميّة

من منظور الإمام الخامنئيِّ، إنَّ الحكومة الإسلاميّة لها سبعةُ مؤشّرات:

- المُؤشِّر الاعتقاديُّ والأخلاقيُّ، الذي هو عبارةٌ عن التزام المسؤولين
  بأسس ومُنطلقات الثَّورة والنِّظام، ووضعُ البرامج على أساسها.
- خدمة النّاس، أي أن يكون العمل الحكوميُّ والإداريُّ إنسانيًّا على كافّة الأصعدة وفي مختلف المجالات، وذلك بأنْ يتمتَّعَ المسؤولُ والمُوظَّف بروحيّة الخِدمة والاهتمام بشؤون النّاس من منطلق إيمانيٍّ وجهاديّ.
- العدالة كشرط في التَّقدُّم والنَّجاح، فإنَّ لعدالة المسؤولين والإداريِّين في أجهزة الدَّولة تأثيرًا على عدالة الشَّعب وانضباطه.
- النَّزاهة الاقتصادية ومحاربة الفَساد، وهو من لوازم ومصاديق العدالة
  كما لا يَخفى.
- الالتزام بالقانون، فإنَّ القانونَ هو الذي يَحفظ النِّظام العامَّ، وإنَّ رعايتَه كفيلةٌ بالقضاء على الآفات والأخطاء التي تُعطِّل حركةَ البلاد نحو أهدافها

المَرحليّة والنِّهائيّة.

- الحكمة والتَّعقُّل في العمل، بمعنى تَعاطي المسؤولين مع الشُّؤون السِّياسيَّة والاجتماعيَّة بوعى واتِّزان.
- الاعتماد على الإمكانات الذّاتيّة في البلد(1)، وهذا المُؤشرِّ الأخيرُ ليس مؤشِّرًا أو سياسةً مستقلّة، بل هو مبدأٌ تستند إليه كثيرٌ من السياسات والمفاهيم التي يُؤكِّد عليها الإمام الخامنئيُّ.

#### و- مسألة "الاقتدار"

فعلى سبيل المثال، يتحدَّثُ (حفظَه اللهُ) في كثير من الموارد عن الاقتدار، ويقصد به نهجًا جوهرُه الإيمانُ بأنَّ البلادَ ليست بحاجة إلى الرّاعي الأجنبيِّ، وأنَّ الاستقلالَ هو سبيلُ النَّجاة والطَّريق الوحيد إلى السِّيادة الحقيقية للشَّعب. لا يَنبغي الترَّدُّد بانَّ الاقتدارَ ليس أمرًا يتمُّ التَّأكيدُ عليه بنحو خطابيً كما هو دَيدنُ الأنماط القيادية الشَّعبية مثلًا. بل هو أمرُ لا ينفكُ عن الإيمان بالله تبارك وتعالى، وبوعوده، وبأنَّه لا يأمر بما ليس له ثمرةٌ ونتيجة، لأنَّ أحكامَه تابعةُ للمصالح والمفاسد بمُقتضى ما تقدَّم من حُكم العقلِ بوجوب تنزيه أفعالِه عن العَبث لأنَّه قبيحٌ. كما أنَّ الاقتدارَ

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2013)، ص.ص. 484-477.

من لوازم البراءة وعدم التَّبعيّة، ومن لوازم العزّة، وغيرها من المفاهيم الإسلاميّة. في حين فمن دون منطق الاقتدار، لن يَسعى البلدُ نحو تحقيق المشروع الإسلاميّة الجديدة "أنَّ (الإمام الخامنئيّ) يقول: "نُريد بلدًا يَحمل راية الحضارة الإسلاميّة الجديدة "لل وفي إطار تَبيين المعادلة يُصرِّحُ بأنَّ هناك مسارين: مسار الحضارة الإسلاميّة، ومسار التَّبعيّة (ألا يَعمُ الخُطا ومسار التَّبعيّة (ألا يَعمُ الخُطا الخامنئيّ): "أعزّائي! بإمكان البلد أن يَحثُ الخُطا إلى الأمام. وإنَّ تكراري لمسألة الحضارة الإسلاميّة، وأنَّ إيران بإمكانها أن تقف في قمّة هذه الحضارة، ليس شعارًا وارتجازًا، وإنمَّا يَعتمد على واقع البلد. نحن قي قمّة هذه الحضارة، ليس شعارًا وارتجازًا، ونتقدَّم في صناعتنا، ونتقدَّم في أدراعتنا، ونصلَ إلى الاكتفاء الذّاتيّ في المواطن التي تتطلّب ذلك، فعلى المسؤولين أن يَبذلوا مساعيَهم في هذا المضمار "(3).

## ز - السّياسة الخارجيّة مثال سياسيّ

ومبدأ الاقتدار يَجري في كثير من الموارد العمليّة. فبالنّسبة إلى السّياسة الخارجيّة،

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص770.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص628.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص313.

يَرى (الإمام الخامنئيُّ) أنَّ العملَ الدُّبلوماسيُّ يَجب أن ينطلقَ من الاقتدار -بمعناه المتقدِّم - أي الإيمان العمليّ بإمكانيّة الوصول إلى أهداف الثُّورة. فإنَّ من جملة الأُمور التي يُؤكِّد عليها في العمل الدّبلوماسيِّ: أنَّ أساسَ الدّبلوماسيّة هو الشَّعبُ والقِيمُ الإلهيّة (1)، وأنَّ على العاملين في هذا المجال أن يهتمُّوا بتقوية العلاقة بالقرآن والمُعتقدات (2)، وبالرُّوحانيّة والأنس بالمعارف الإسلاميّة (3)، فالنَّجاح في هذا المجال رهنُّ الأُسُس الفكريّة (4)، ولذا يُسلِّطُ الضَّوءَ على أهمِّيَّة الرُّوح الإيمانيّة الدّبلوماسيّة الثّوريّة» (6)، وعلى قوّة القلب والعزم الرّاسخ اللّبلوماسيّة (7)، ومفهوم (الدّبلوماسيّة الثّوريّة)، والدّبلوماسيّين (7)، كما يُشير (حفظه الله) إلى موقعيّة العمل الدّبلوماسيّ في مشروع الحضارة الإسلاميّة، وضرورة كون إلى موقعيّة العمل الدّبلوماسيّ في مشروع الحضارة الإسلاميّة، وضرورة كون

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: استراتيجيّات السّياسة الخارجيّة، ص99.

<sup>2 -</sup> م. ن. ص22.

<sup>3 -</sup> م. ن. ص87.

<sup>4 -</sup> على الخامنئي: استراتيجيّات السّياسة الخارجيّة، ص92.

<sup>5 -</sup> م. ن. ص23.

<sup>6 -</sup> م. ن. ص.16.

<sup>7 -</sup> م. ن. ص88.

الدّبلوماسيّة مبنيّة على التَّحرُّك نحو الهدف(1)، يقول: «العملُ الدّبلوماسيُّ بأُسُسه المتأصِّلة هو الذي يَستطيع تذليلَ العقباتِ وفتحَ الطَّريق»(2)، أي أنَّه بالرُّوحيّة الإسلاميّة، والتَّمسُّك بها، الإسلاميّة، والتَّمسُّك بها، تُفتح الآفاقُ ويتمُّ تجاوزُ العقبات المانعة من العبور إلى المراحل المتقدِّمة، ومن ثمَّ «خلق ثقافة وحضارة جديدة»(3).

#### ح - "الاقتصاد المقاوم" مثال اقتصادي

كذلك الأمرُ بالنِّسبة إلى الاقتصاد القويِّ. يَرى (الإمام الخامنئيُّ) أنَّ الاقتصاد القويَّ طريقُ الاقتدار. وفي سياق مشروع الحضارة الإسلاميّة، يَكمن دورُ الاقتصاد القويِّ في أنَّه مُقدِّمةُ لبناء المجتمع النَّموذجيِّ (4)، لكن بشكلِ عامٍّ، لا يمُكنُ تحقيقُ الأهداف المَطروحة للنِّظام، كالتَّقدُّم الشّامل، والعزّة الوطنيّة، والأمن القوميّ، والاستقلال الحقيقيّ، والنُّفوذ السِّياسيّ والثَّقافيّ، إلّا مع ما يُوفِّرُهُ الاقتصادُ القويُّ من دعم وشخصيّةٍ وطنيّة وضمانات عمليّة. هذا ما أشار إليه (الإمام الخامنئيُّ) في

<sup>1 -</sup> م. ن. ص92.

<sup>2 -</sup> م. ن. ص.18.

<sup>3 -</sup> م. ن. ص18.

<sup>4 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2013)، ص418.

بعض خطاباته (1)، كما طرح القائدُ (حفظه الله) في هذا المجال فكرةَ «الاقتصاد المقاوم»، التي تُشير إلى مختلف المباني والسِّياسات الاقتصاديّة التي تَدعم الحركة المُقاومة للنِّظام الإسلاميّ، فالاقتصادُ المُقاومُ هو الذي يُبنى على الإمكانات الذّاتيّة من أجل ألاّ يقع الضَّررُ في الأزمات (2)، ومشلُ هذا الاقتصاد لا بُدَّ أن يكونَ مُرتكِزًا على العِلم (3)، أي المَلكات المحليّة بدلاً من التَّبعيّة. وأمّا أركانُ الاقتصادِ المُقاومِ التي يَذكرُها (الإمام الخامنئيُّ) فهي:

- 1. تعزيزُ دور القطاع الخاصّ.
- 2. مراقبةُ الشُّؤون الدّاخليّة ومحاربة الفساد.
  - 3. دعمُ الإنتاج الوطنيِّ.
  - 4. الإدارة الدَّقيقة للمصادر الماليّة.
    - 5. إدارة الاستهلاك<sup>(4)</sup>.

وليس تحقيــقُ الاقتصاد المقاوم من مهامِّ الحكومة الإســــلاميَّة وحســب، بل تقعُ مسؤوليَّةُ تحقيقِه على عاتق الشَّـعب أيضًا، يقول (الإمام الخامنئيُّ): «إنَّ الملحمةَ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2017)، ص.ص. 166-167.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2013)، ص486.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص427.

<sup>4 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص.ص. 426-424.

الاقتصاديّة ليسَت بيد الحُكومة فقط"(1)، أي أنَّ الشَّعب له دورٌ في تحقيق الهويّة الاقتصاديّة المبنيّة على الاقتدار والاستقلال.

## 4 - تحقيق المجتمع الإسلامي

أمّا المجتمع الإسلاميّ، فهو المجتمع الذي يَنشأ حينئذ من عُمق التّجربة. هو المجتمع الذي جمعَتْه وحدةُ المُعتقد في البدايات، وهو المجتمع الذي يُواصل المسيرة التي انطلقت على يد مَن سبقه مِن جيل الحركة الثّوريّة، التي استأصلَت نظام الطّاغوت، فاستبدلَتْه بنظام إسلاميّ بقيادة ولي شرعيّ؛ وهو المجتمع الذي تُديرُ شؤونَهُ حكومةٌ إسلاميّةٌ على أساس المُؤشِّراتِ التي مرّ ذكرُها، ووَفقَ نهج ومبدأ الاقتدار. وكلُّ الأعمال والتّخطيط في هذا المجتمع لا بُدَّ أن تكون مُوجَّهةً نحو الحضارة الإسلاميّة (2)، لكنَّ هذا المجتمع لغاية الآن ليس موجودًا بحسب رأي القائد حفظه الله، وإنمّا هو هدفٌ يجبُ أن يَتحقّق. وذلك من خلال العمل على تحقيق مواصفاته وشروطه وخصائصه وملامحه، والتي يُسلِّط الضَّوءَ على بعضها قائلاً بأنَّه مجتمعٌ عادلٌ، مُفعَمٌ بالعدالة، مجتمعٌ حرّتٌ، يكون للنّاس فيه دورٌ أساسٌ في قائلاً بأنَّه مجتمعٌ عادلٌ، مُفعَمٌ بالعدالة، مجتمعٌ حرّتٌ، يكون للنّاس فيه دورٌ أساسٌ في

<sup>1 -</sup> الحياة بأُسلوب جهاديّ، ص278.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص.ص. 438-437.

إدارة البلاد وبناء مستقبلهم وتقدُّمهم؛ مجتمعٌ ذو عزة وطنيّة واكتفاء وطنيًّ، مُجتمعٌ يتمتَّع بالرَّفاهيّة وخال من الفقر والجوع، مُجتمعٌ مُتقدِّمٌ في جميع الأبعاد تقدُّمًا علميًّا، تقدُّمًا اقتصاديًّا، تقدُّمًا سياسيًّا، وأخيرًا: مجتمعٌ لا يَعرف الشُّكونَ، وبدون توقُّف، وفي حال مسير دائم للأمام (1)، ولكنَّ هذه الصِّفة الأخيرة، أي المسير الدّائم والمُستمرَّ نحو الأمام، مشروطةٌ بصفة أُخرى هي من أهم المفاهيم الإسلاميّة في فكر الإمام الخامنئيّ، وهي البصيرة...

# أ - «البصيرة» في كلام الإمام الخامنئيّ

كثيرًا ما يُؤكِّدُ (الإمام الخامنئيُّ) على هذه الملكة في مُؤلَّفاتِه وخطاباتِه، وما ذلك إلا لأهمَّيَّتها في تحقُّق الأهداف الإسلاميّة على كافّة المُستويات. وللبصيرة عدَّة أبعاد. فمن جهة، لها بُعدُّ دينيُّ لأنَّها "لازمة الإيمان"<sup>(2)</sup>، كما لها بُعدُّ سياسيُّ من حيث إنَّها عبارة عن «استطلاع سياسي»<sup>(3)</sup>، ولها بُعدُّ اجتماعيُّ، وهو أحدُ أسبابِ إدراجنا لهذا المَفهوم ضمن مرحلة تحقيق المجتمع الإسلاميِّ، وإنْ كان المُستفادُ من كلام (الإمام الخامنئيّ) أنَّ

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص.ص. 488-487.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2014)، ص23.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص353.

البصيرة عابرةٌ للمراحل. يُشير (حفظه الله) إلى البُعد الاجتماعيّ بقوله: إنَّ "معرفة حاجات المجتمع من البَصيرة" على سبيل المثال<sup>(1)</sup>، إذنْ من الواضح أنَّ لهذه الملكة دورًا كبيرًا في المجتمع الإسلاميّ، فالبصيرةُ لها علاقةٌ بـ "إدراك حساسيّة الظَّرف "(2)، وب "تشخيصِ خطً المُواجَهة "(3)، وبامتلاك الوُضوحِ في الرُّوية (4)، وقدرة المجتمع على "النَّظر بعين واعية "(3)، ومن ثَمَّ تكونُ البصيرةُ هي الأساس في تنمية "إرادة المواجهة "(6)، ولذا عبر عنها بأنَّها "بوصلةُ المَسير "(7)، ووصفَها بأنَّها «معيارُ العمل "(8)، والضّامنُ لـ "عدم فقدان الطَّريق "(9). "مَ أَنَّه لمِن الطَّبيعيِّ أن تتجليَّ هـذه الملكةُ المُهمّةُ في مقام العَمل، لا سـيَّما أنَّ المسالةَ الأُولى في البَصيرةِ قضيّةُ مُواجَهةِ الاستكبار (10)، والقائدُ يَطرحُ عنوانَ المسالةَ الأُولى في البَصيرةِ قضيّةُ مُواجَهةِ الاستكبار (10)، والقائدُ يَطرحُ عنوانَ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص677.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص38.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص610.

<sup>4 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2014)، ص515.

<sup>5 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص557.

<sup>6 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص483.

<sup>7 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص504.

<sup>8 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص237.

<sup>9 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2012)، ص17.

<sup>10 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2009)، ص548.

البصيرة مُقابِلَ الانجذابِ لأميركا<sup>(1)</sup>، ذلك أنَّ من أهم ركائو البَصيرة معرفة الفَرق بين النَّظرة التَّوحيديّة والنَّظرة المادِّيَة (<sup>(2)</sup>) إذ للرُّؤية الكونيّة دورٌ كبير في كيفيّة قراءة الأحداث ومواجهة التَّحديّات. فالبَصيرة مَطلوبة من أجل "إدراك تحرُّك العدوِّ»(<sup>(3)</sup>) ومن أجل «مجابهة العدوِّ بيقظة تامّة»(<sup>(4)</sup>) وبذلك تكونُ هي "سبيلُ النَّجاة»(<sup>(5)</sup>) ومن هنا نفهم ويكونُ تَحصيلُها واجبًا على الجَميع في المجتمع الإسلاميّ (<sup>(6)</sup>) ومن هنا نفهم معنى «التَّبيين» أيضًا، الذي يُصبح معناهُ رفع مستوى البَصيرة خاصَّة (<sup>(7)</sup>) ولذا فالمجتمع الإسلاميّ هو مجتمع بصيرٌ، ومن دون هذه البَصيرة لا يمُكن إيجادُ الحضارة الإسلاميّة. وتقريبُ ذلك في شرح نظريّة مُهمّة للإمام الخامنئيّ، وهي نظريّة الخواصِّ واللَّحظات المصيريّة.

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص815.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2010)، ص652.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2017)، ص24.

<sup>4 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2011)، ص43.

<sup>5 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2015)، ص514.

<sup>6 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2010)، ص656.

<sup>7 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص594.

# ب - توجيه نظريّة «الخواصِّ واللَّحظات المصيريّة»

لـ (الإمام الخامنئيّ) نظريّةٌ يُقسّمُ من خلالها المجتمع إلى صِنفَين: مَتبوع وتابع، حيث يُراد بالمَتبوع «الخواصُّ» الذين تُحرِّكُهُم الأفكارُ والرُّؤى ولديهم القُدرةُ على التَّحليل، ويُراد بالتّابع «العوامُّ» الذين هم أشبَهُ بالأرقام وتُحرِّكُهُم الأمواجُ الحاكمةُ سياسيًّا واجتماعيًّا وفقافيًّا، وليس لديهم القدرةُ على التَّحليل وإدراك الأمور على حقيقتها. ويَعتبرُ (الإمام الخامنئيُّ) الخواصَّ روّاد الحركة الإنسانيّة التّاريخيّة في كلِّ ظرف ومرحلة، بل يَرى أنَّ "كلَّ شيء مُرتبطُ بالخواصِّ، قراراتُهم في الوقت المناسب، تضحياتُهم في الوقت المناسب" في من القراءة الصَّعية التأثير على مصير المجتمع، إن لم نقلْ تحديدة. فإذا تمكنَّ الخواصُّ من القراءة الصَّحيحة للواقع، وتَشخيص المصالح والمفاسد، ومعرفة الأولويّات واتخاذ المواقف المطلوبة في ضوء جميع ذلك، استطاع المجتمعُ أن يتخطَّى الظَّرفَ الذي يعيشه وأن يَصنع الواقع الجديد. وهذه النَّظريّةُ مُهمّةٌ جدًّا، ولها موقعيّةٌ كبيرةٌ في نظريّة يعيشه وأن يَصنع الواقع الجديد. وهذه النَّظريّةُ مُهمّةٌ جدًّا، ولها موقعيّةٌ كبيرةٌ في نظريّة الحضارة الإسلاميّة.

وأمّا اللَّحظاتُ المَصيريَّةُ، فهي الحالاتُ والمنُعطَفاتُ الخَطرةُ في التّاريخ، التي يكون لاتِّخاذِ القرارِ السَّليمِ والموقف الصّحيح تجاهَها دورٌ في تجاوُزِ المرحلة. فهذه اللَّحظاتُ حسَّاسةٌ للغاية، ومن الطَّبيعيِّ أن تَضيقَ بأهلِها لأنَّها بمَثابةِ فرصٍ

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: الخواصّ واللّحظات المصيريّة، ص15.

مُستثناة من حتميّة المُرورِ بمَراحلَ تكوينِ الحضارة الإسلاميّة. فالمراحلُ ثابتةٌ في محلِّهًا إلاّ أنَّ العنصرَ المتحرِّكَ هو الإنسان، ومع حركة الإنسان تقع حوادثُ وامتحاناتٌ يكون النَّجاحُ فيها. وبذلك فالانتقالُ من مرحلة إلى أُخرى متوقّفٌ على معرفة حقائق الأُمور وترجيح الدِّين على الدّنيا. والمثالُ الذي يَطرحُ نفسه في هذا المحال هو القضيّةُ الفلسطينيّة. فعندَما يَصف (الإمام الخامنئيُّ) قضيّةَ فلسطين بأنَّها "مصيريّة" أنهُ وأنَّها "أكثرُ قضايا العالم الإسلاميِّ أولويّةً الإسلاميّة أنه الأسلاميّة الإسلاميّة الإسلاميّة أنه الإسلاميّة الإسلاميّة أنه الأمّة الإسلاميّة أنه الإسلاميّة أنه المسلم التّاريخيّ للأُمّة من شأنها أن تُعطِيَ تقدُّمًا كبيرًا نحو هدف إيجاد الحضّارة الإسلاميّة.

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: قضيّة فلسطين، ص12.

<sup>2 -</sup> م. ن. ص26.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: قضيّة فلسطين، ص51.

<sup>4 -</sup> كلمته في المؤتمر الثّالث لدعم حقوق الشّعب الفلسطينيّ بتاريخ 2006/4/14. (الموقع الرسمي)

# ج - المجتمع الإسلاميُّ يتبنَّى «نظريّة المقاومة»

إذنْ فالمجتمعُ الإسلاميُّ لا بُـدَّ أن يكونَ مجتمَعًا مقاومًا، وإذا عَلَم بوجود عدوٍّ مُتغطرس، وعرفَه على حقيقته من جهة الهويّة والأهداف والأساليب، لا يَتفادى مواجهتَه كما هو دَيدنُ المجتمعات التي تغلبُ فيها ثقافةُ الغَفلة وحبِّ الدُّنيا. بل المجتمع الاسلاميُّ يَختار سبيلَ المُواجَهة ويَرفضُ المُداهَنةَ والاستسلامَ. فالمجتمعُ الإسلاميُّ يَعرفُ أنَّ التّاريخَ يَحكي دورانَ قرار الشُّعوب بين هذَين السَّبيلَين: سبيل المقاومة والكفاح المُسلَّح، وسبيل الانخراط باللُّعبة السِّياسيّة والتَّعويَل على الأساليبُ الطُّويلة المدي، كَأَنْ تتمَّ المُطالبةُ بالحقوق المُغتصَبة عبرَ حملات التَّوعية والتّأثير، لعلَّ وعَسى. والمجتمعُ الإسلاميُّ يَرفضُ السَّبيلَ الثَّاني، ويُؤمنُ بأنَّ "نظريّةَ المُقاوَمة» ثابتةٌ وقائمةٌ على الـدُّوام. ذلك أنَّه الطَّريقُ الذي يَضمن تقدُّمَ المشروع بغيرِ أن يكون خاضعًا لـشُروط الظّالمين وأدواتهم. ولـذا يَقول (الإمام الخامنئـيُّ): «العدوُّ الذي يتجنَّبُ الإنسانُ العاقل الاحتكاكَ والاصطدامَ به ليس العدوَّ الذي يَستهدف هويَّةَ ذلك الإنسان ومصالحَهُ الحيويّةَ وأساسَ وجوده. المُقاوَمةُ أمامَ مثل هذا العدوِّ حكمٌ " قاطعٌ من أحكام العَقل الإنسانيِّ [..] الاستسلامُ مقابلَ مثل هذا العدوِّ على الضدِّ تمامًا من حُكم العقل، والمقاومةُ هي السَّبيلُ الوحيدُ الذي يُوصى به العقلُ والشَّرع "(١).

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: نظريّة المقاومة، ص73.

#### د - المجتمع الإسلاميّ؛ المجتمع القابل للعبور!

ثمَّ إِنَّ اللَّطيفَ في نظرة (الإمام الخامنئيِّ) تجاه المجتمع الإسلاميِّ هو أنَّه لا يَعتبرُهُ نموذجًا خياليًّا بعيدَ المنال، بل على العكس تمامًا، يُعطي الأفراد قيمةً عمليّةً مباشرةً في هذا المَشروع، ودورًا محوريًّا في تحقيق مُقدِّمات الحضارة الإسلاميّة. لا مجالَ للحديث المُفصَّلِ حولَ مختلف الأدوار التي تقعُ على عاتق أفراد المجتمع الإسلاميِّ، لكن لا بأس بذكر بعض الأمثلة في المقام، فلاحظ ما يلي لتعرف أنَّ تأكيد (الإمام الخامنئيِّ) على دور علماء الدِّين، والمرأة، والشَّباب، هو في الواقع وصفٌ للمجتمع القابل للعُبور إلى مرحلة الحضارة:

العلماء: يقول (حفظة الله): «قام النِّظامُ الإسلاميَّ بحَمد الله وتأسَّس، ونحنُ ننتظرُ أَنْ تتحقَّقَ الحكومةُ الإسلاميَّةُ بالمَعنى الحقيقيِّ للكلمة، ومن ثَمَّ الحضارة الإسلاميَّة بالمَعنى الحقيقيِّ للكلمة، ومن ثَمَّ الحضارة الإسلاميَّة بالمَعنى الحقيقيِّ للكلمة؛ اليوم أيضًا تتحمَّلُ الحَوزةُ العلميَّةُ مَسؤوليَّات تتناسبُ مع هذ العملِ العظيم، ويجبُ عليها القيامُ بها، فما الذي يَنبغي عليها القيامُ به؟ [..] اذهبوا وانتشرُوا في كلِّ أنحاء البلاد، واطرحُوا للنّاسِ هذه الأفكار الرّاقيةَ في هذه المَجالاتِ المُتنوِّعة عبر المنابر، قضيّة أسلوب الحياة، وقضيّة الحُكم الإسلاميِّ، وقضيّة الكفاحِ ضدَّ الطّاغوتِ، وقضيّة تكريسِ التَّوحيدِ في المجتمع بالمَعنى الحقيقيِّ للكلمة "أ.)

<sup>1 -</sup> كلمته في لقاء مع الأساتذة وطلبة الحوزات العلميّة بتاريخ 2019/08/05. (الموقع الرسمي)

الأُسرة: يقولُ (حفظه الله): «إنَّ غيابَ القانون هنا ذنبٌ وجُرمٌ وظُلمٌ ومُسبِّبٌ للاضطراب والفَوضى. إذن، تُودِّي هذه الضَّوابطُ إلى سلامة الأُسرة. إذا جرَتْ هذه الضَّوابطُ الى سلامة الأُسرة ألمجتمع الضَّوابطُ، فستَجعلُ الأُسرة سليمةً، وعندما تَصيرُ الأُسرة سليمةً، يَصيرُ المجتمع، سليمًا» (أ) ومَعنى ذلك أنَّ سلامة الأُسرة، باعتبارها الخليّة التي تُكوِّنُ المجتمع، شرطٌ في تقدُّم المجتمع وعُبوره إلى المرحلة التي فيها يتمُّ إيجادُ الحضارة الإسلاميّة. ففي رأي (الإمام الخامنئيِّ) أنَّ الأُسرة السَّليمة ضرورة تقافيّة، والحضارة مَبنيّة على الثَّقافة كما سيأتي، بل وضرورة حتى في المجالات غير الثَّقافيّة أيضًا، ولذا يَربِطُ (الإمام الخامنئيُّ) بينَ تلاشي أُسُس العائلة وانهيار الحضارة الغربيّة (أ).

الشّباب: يقول (حفظه الله): «المهمّ هو أن تَتركّز نظرة الجيلِ الصّاعد، وكلّ الذين يُريدون للطّاقات الشّبابيّة أن تكونَ في خدمة الأهداف والمبادئ السّامية، أن تتركّز على المُستقبلِ المُشرقِ البَعيد، فلا ننظرُ فقط إلى المدى القريب؛ وإنّ المستقبل البعيد هو بناء الحضارة الإسلاميّة، وهي حضارة جديدة تتناسب واحتياجات وإمكانيّات البشريّة المعاصرة الجريحة من مختلف حوادث القرون الأخيرة. إنّها إنسانيّة جريحة وحزينة وعزينة تُعاني فيها أجيالُ الشّبابِ من الياس والقُنوط والكآبة. ويستطيع الإسلامُ أن يُوصِلَ هذه الأجيالَ إلى آفاق جديدة، ويُدخِلَ الفرحة والسّرور

<sup>1 -</sup> كلمته في لقاء مع فئات نسائيّة مختلفة بتاريخ 2023/1/4. (الموقع الرسمي)

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص219.

على قلوبِهم، ويمَنحَهُم الكرامة كما هي لائقة بالإنسان؛ هذه هي الحضارة الإسلامية الجديدة. وأنتُم النّواة المُهمّة والأساسيّة والأصليّة في صناعة هذه الحضارة؛ المستقبل لكم. أنتم الشَّباب اليومَ صنّاعُ مستقبلِ البلادِ ومُستقبلِ هذه الحضارة، وفي الحقيقة أنتم صُنّاعُ مُستقبلِ العالَم»(1).

#### ثالثًا: مرحلة الحضارة الإسلامية

بعدَ تحقيق المجتمع الإسلاميّ، تأتي مرحلةُ إيجاد الحضارة الإسلاميّة، التي هي النَّمطُ المعيشيُّ الإسلاميّة بالتي هي النَّمطُ المعيشيُّ الإسلاميُّ بجميع أبعاده كما بيَّنَا. كلُّ ما مرَّ من الحديث عنه من مفاهيم ونظريّات للإمام الخامنئيِّ إنمَّا يَهدف إلى إيصال المُسلمين لحضارة إسلاميّة جديدة (2) وحديثة (3) ومتناسبة مع هذا العصر والقرن (4) ولا شكَّ أنَّ نَيلَ مثلِ هذه الغاية يَحتاج إلى نشر ثقافة حقيقيّة لدى الفرد المُسلم، لأنَّ الرُّؤية الكونيّة هي أساسُ الحضارة وهويّتُها. من هنا يقول (الإمام الخامنئيُّ) إنَّ "الحضارة قائمةٌ على أساس الثَّقافة "(5)،

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2014)، ص.ص. 249-250.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2014)، ص249.

<sup>3 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص.ص. 66-66.

<sup>4 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص24.

<sup>5 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص336.

ويُعرِّفُ الثَّقافةَ بأنَّها «مجموعةُ العناصر البانية والمُكوِّنة لفكر الإنسان وسلوكه»(١)، وأنَّها تَنبعُ من «الفكر والتَّفكير والرُّؤية الكونيّة»(2)، فالكلامُ على الحضارة الإسلاميّة إنمَّا هو كلامٌ عن نمط مَعيشيِّ يُولَدُ من صُلب الرُّؤية الكونيّة الصّحيحة المُتمثّلة بالإسلام.. يقول (الإمام الخامنئيُّ): «الحضارةُ الإسلاميّةُ هي ذلك الجوُّ الذي يَستطيعُ فيه الإنسانُ التَّطوُّرُ من النَّاحية المعنويّـة ومن النَّاحية المادِّيَّة، والوصولَ إلى الغايات المنشودة التي خلقَه اللهُ -تعالى- من أجل الوصول إليها، وأن يَحيا حياةً طيِّبةً، حياةً عزيزةً، أن يكون إنسانًا عزيزًا، إنسانًا قويًّا، صاحبَ إرادة، مُبتكرًا، بانيًا لعالَم الطُّبيعة، هذا ما تَعنيه الحضارةُ الإسلاميّة "(3)، ويُؤمنُ (الإمام الخامنئيُّ) بأنَّ في الإسلام ما هو جديرٌ بصنع هذا الواقع وإيصالِ الإنسان إلى هذه الغايات المَنشودة. فالإسلامُ غيرُ عاجز عن تقديمً هذا الجوِّ لُلنّاس، بل على العكس، «الحضارةُ الإســــلاميّةُ بمْقوّماتها الإيمانيّة والعلميّةُ والأخلاقيّة، ومن خلال الجهاد الدّائم، قادرةُ على أن تُقدِّمَ للأُمَّة الإسلاميّة وللبَشريّة المَشاريعَ الفكريّةَ المُتقدِّمةَ والأخلاقَ السّامية، وأن تكونَ مُنطلَقَ الخلاص من مظالم الرُّؤية الكونيَّة المادِّيَّة الظَّالمة، ومن الأخلاق الغربيَّة القائمة»(4).

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص336.

<sup>2 -</sup> م. ن. ص.ص. 336-337.

<sup>3 -</sup> على الشيرازي: مدخل إلى المنظومة الفكريّة للإمام الخامنئيّ، ص234.

<sup>4 -</sup> م. ن. ص233.

# 1 - مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق

الواضح من مجموع كلام (الإمام الخامنئيّ) عن المجتمعات والحضارات، والظّاهرُ من نظرته تُجاهَ الحضارة الإسلاميّة، أنّه يَرى وجودَ مُثلَّثُ مُكوَّن من الإيمان والعلم والأخلاق. ويَنطلق في تحليل الحضارات من هذا المُثلَّثُ، كما يُريد تأسيس حضارة وفق هذا المثلَّث. كما يُريد تأسيس حضارة وفق هذا المثلَّث. فمَثلًا، كلُّ مَن يتعرَّف على فكر (الإمام الخامنئيّ) يجدُ أنّه يُركّزُ كثيرًا على انتقاد النّموذج الحضاريِّ الأميركيِّ والغربيِّ الزّائف، ولكن قد يتبادرُ إلى ذهنِ البعضِ أنَّ هذا الانتقادَ إنمَّا هو نابعُ من التّنافُسِ السِّياسيِّ أو التَّزمُّتِ الدِّينيِّ، بينما هو في الواقع يَنبعُ من كون (الإمام الخامنئيّ) يُقدِّمُ الحضارة الإسلاميّة كطَرح بديلٍ للنَّماذج الأخرى، فالأمرُ يتعلَّقُ بالرُّؤية الكونيّة، وليس مُقتصرًا على السِّياسة والثَّقافة وصراعِ القُوى وما شابه ذلك. ولذا تبدأ مسيرةُ الحضارة الإسلاميّة بالتَّحرُكُ نحو اقتلاع النَّموذج كما مرَّ. المسألةُ فسادُ فكريٍّ يترتَّبُ عليه فسادٌ عمليُّ، ولذا عندَما يُريدُ أن يُقيِّمَ الحضارة العربيّة المُعاصرة، يُشير إلى النَّقص الأيديولوجيِّ الذي أدَّى إلى النَّقص الأيديولوجيِّ الذي أدَّى إلى النَّقص الأيديولوجيِّ الذي أدَّى إلى البَّابية التي تستحقُّ الانتقادَ.

وعندَما يَطرَحُ فكرةَ الحضارةِ الإسلاميّة كنموذج آخرَ يَصلُحُ لاستبدالِ الحضارة الغربيّة، لا يُريدُ بذلك أن تكونَ مُستقلَّةً عن سائر الحضاراتِ ورافضةً للتَّقدُّم الغربيّة، لا يُريدُ بذلك أن تكونَ مُستقلَّةً عن سائر الحضاراتِ ورافضةً للتَّقدُّم تلك التُّكنولوجيِّ مثلاً. بل على العكس، يُؤكِّدُ على ضرورة الاستفادة من تقدُّم تلك الحضارات وإنجازاتِها، لكنْ بشرط أن تتمَّ مراعاة جميع جوانب المُثلَّث، أي أن

يُوظَّفَ العلمُ والتَّقدُّم من أجل الأهداف الصَّحيحة والنَّبيلة. يقول: "لا إشكالَ في القوالب والمَظاهر. التِّقنيَّةُ النَّوويَّةُ لم تَرتكبْ أيَّ ذَنب. الذَّنبُ ذنبُ مَن يُوجِّهُها باتِّجاه تَدميرِ البشريَّة. أو تَقنيَّاتُ النَّانو المَّقدِّمةُ مشلاً، أو الصِّناعات الإلكترونيَّة باتِّجاه تَدميرِ البشريَّة. أو تَقنيَّاتُ النَّانو المَّقدِّمةُ مشلاً، أو الصِّناعات الإلكترونيَّة المُتطوِّرةُ جدًّا والآيروديناميكيّة وما إلى ذلك. هذه لا ذنبَ فيها، إنَّها إنجازاتٌ جيِّدةٌ جدًّا، وأدواتٌ تمُكِّنُ الإنسانَ من الانتفاع على أفضلِ وجه من المصادر والفُرص التي أودعَها الله في الطَّبيعة. الذَّنبُ ذنبُ الدينَ يُوظِّفُونَ هذه النَّعمةَ والكنوزَ الإلهيّة للتَّجبرُّ على البشرِ والهَيمنة على الآخرين وسَحق حقوقهم "(1)، فالتَّقدُّم الحقيقيُّ ليس في الوصول إلى تلك المصاديقِ من التَّطوُّر العلميِّ فقط، وإنمَّا لا بُدَّ من معالجة القضايا الأساسيّة.

والذي يُؤكِّدُ عليه (الإمام الخامنئيُّ) هو أنَّ معالجة تلك القضايا أمرٌ غيرُ مُمكن من دون اقتران العلم بالتَّقوى والأخلاق. وهذا مُرادُه من "محوريّة الإنسان" في المنظور الإسلاميَّ (individualism) التي تقوم عليها الحضارات المادِّيَّة. يُريد أن يقول: إنَّ الحضارة الإسلاميّة هي الحضارة التي تشترك فيها المادِّيَّة والمعنويّة، ومن دون توفُّر الجَنبتين معًا لا يمُكِنُ الوصولُ إلى

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص108.

<sup>2 -</sup> م. ن. ص152.

الأهداف الإنسانيّة التي يكونُ تحقيقُها شاهدَ الوصولِ إلى الحضارة الحقيقيّة. لذا ضمَّنَ كلامَه تحليلًا للعلاقة بين العلم والقيم الدِّينيّة والأخلاقيّة، وتحدَّثَ عن هذه الأهداف كمعيار في تقييم الحضارة قائلًا: «عليكم أن تتيقَّنوا أنَّه كلَّما تطوَّر العلمُ، دون أن يَقـترِنَ بالأخلاق والدِّينِ، فسوف لا يكونُ نافعًا للبشريّة "(1)، الأصلُ هو معالجة القضايا الإنسانيّة الأساسيّة، وليس التَّقدُّم بحدِّ ذاته، أو التَّطوُّر المستقلّ عن الدِّينِ والأخلاق.

فما هي تلك القضايا الأساسيّة للإنسان؟ يقولُ (الإمام الخامنئيُّ): «الذين يقولون: إنّنا نطلبُ العِلمَ من أجل تقدُّمِ الإنسانيّة، عليهم أن يَلتفتُوا إلى هذه الحقيقة أيضًا. لقد سمعتُم عن ذلك الكثيرَ من الأمثلة الواضحة [..] انظروا إلى الشُّعوب، ولْتأخُذوا بعينِ الاعتبارِ أحدَ الشُّعوبِ المتقدِّمة من النّاحية العلميّة، والتي أصبحَت في القمّة من هذه النّاحية في العالم، لتروا، هلَ أنَّ الشَّعبَ في ذلك البلد قد وصلَ حقًّا إلى السَّعادة؟ وهل تحقَّقتِ العدالةُ فيه؟ وهل قُضي فيه على الفقر والتَّمييز والظُّلم؟ وهل كما يدَّعونَ أنَّ شعبَهُم يَعيش بطمأنينة وبَعيدًا عن العُنف والانتهاك والاعتداء في الحياة؟ هل توجَدُ هذه الحقائقُ أيضًا معً وجود العلم هناك؟ وهل الشَّعورُ بالثَّقة والأمان هو الغالبُ على الحياة العائليّة؟ وهل يتمتَّعُ الأطفالُ بالتَّ بية الحسنة في والأمان هو الغالبُ على الحياة العائليّة؟ وهل يتمتَّعُ الأطفالُ بالتَّ بية الحسنة في

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص96.

أحضان آبائهم وأُمَّهاتهم؟ وهل تلك البلدانُ خاليةٌ من القَتل والإرهاب والجَريمة؟ ستُشاهدونَ العَكسَ تمامًا، فإنَّ أكثرَ البلدانِ التي تُعاني من فقدانِ الأمنِ اليومَ هي التي وصلَت إلى أعلى المراتبِ من النّاحية العلميّة، أي أمريكا [..] انظُروا، عندما لا يقترِنُ العلمُ والإيمان والأخلاق، ولا تكونُ جنبًا إلى جنبٍ، نصلُ إلى هذه النّتيجة "(1).

#### 2 - اضمحلال الحضارة الغربية

طبعًا (الإمام الخامنئيُّ) يَرى هذه الأُمورَ في ضوء السُّننِ الإلهيّة التي أكَّدَ عليها الوَحيُ في القرآن الكريم والرِّواياتُ الشَّريفةُ، فهو يَعتقَدُ أَنَّ شُـنّةَ الاستدراجِ تتربَّصُ بنَمطِ العَيشِ الحضاريِّ (2)، ويَدعو إلى الاستفادة من الدُّروسِ السَّماويّة في هذا المجال (3)، يقول: «عِلَّةُ وجود الشَّرخِ والنَّقصِ والضَّعفِ الحاليِّ في الحضارة الغربيّة، على الرِّغم من التَّقدُّ م المادِّيِّ الكبير الذي وصلَت إليه، هي افتقارُ هذه الحضارة للأُمور المعنويّة والإخلاقيّة المختلفة، المعنويّة والعمليّة والأخلاقيّة المختلفة،

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص.ص. 98-96.

<sup>2 -</sup> م. ن. ص.ص. 168-169.

<sup>3 -</sup> علي الخامنئي: تأسيس الحضارة الإسلاميّة، ص72.

انهيارَ بناء الأُسرة، العنفَ المُتزايدَ، الفسادَ الأخلاقيَّ، وعمليّاتِ الانتحار التي يُعاني منها العالمُ الغربيُّ، وخصوصًا أمريكا، جميعُها أُمورٌ ناجمةٌ عن هذا الأَمر ((1))، فمعَ تفكُّك المثلَّث، تُصبحُ الحضارةُ عُرضةً لزول العَذابِ الإلهيِّ، ويُصبحُ انهيارُها أمرًا حتميًّا..

يقول (حفظه الله): (لا يَحسن بالإنسان أن يكونَ صاحبَ نظرة سَطحيّة، بحيثُ عندَما يَرى الآلات المتُطوِّرةَ والتِّقانةَ المتُقدِّمةَ، وهذه الأُمورُ لا شكَّ أنَّها من مظاهر الحضارة والمدنيّة؛ ولكنَّها أحدُ أبعاد الحضارة، وليسَت كلَّ شيء فيها؛ لا يَجوزُ الانبهارُ بهذه المظاهر، وحسبانُ أنَّ مَن نالَها حظيَ بالسَّعادة وقبض عليها من جميع المرافها. وبحسب واقع الحال، لا يَشعرُ كثيرٌ من هؤلاء بالسَّعادة؛ وبعضُهم يَعيش حياةً بائسةً وشقيّةً. ومَن يُطالعُ أحوالَ الغَربيِّينَ يَكتشفُ هذا بسُهولة. عندما تَحيق لعنةُ الله بأُمّة من الأُمم، ويَبتعدونَ عن رحمته عزَّ وجلَّ، فلن تَنالَ هذه الأُمّة الهداية الإلهيّةَ، ولن تَستضيءَ بنورها، ولن يكونَ ربَّانُ سفينتها أحدًا من أولياء الله، وغالبًا ما يُحيطُ البلاءُ بهذه الأُمّة من كلِّ حدب وصوب. وهذه قاعدةٌ وسُنةٌ دائمةٌ: كلُّ الأُمم التي غفلَت عن الله ضاقت عليها سُبُل الحياة، وشملَتُها اللَّعنةُ "(3)، وأمّا عندَما

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2017)، ص18.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: تفسير سورة براءة، ص458.

يَبقى مثلَّثُ الدِّين والعِلم والأخلاقِ سويًّا، تُبنى الحضارةُ بالشَّكلِ الصَّحيح، وتكون محلًّا للتَّسديد والرِّعاية الإلهيّة.

#### 3 - الصَّحوة الإسلاميّة

اليومَ، يقفُ العالَمُ الإسلاميُّ، بل تقفُ شعوبُ العالَم، لتُشاهدَ انهيارَ البناء الاستكباريِّ للحضارة الغربيّة المادِّيّة. يَرى الجميعُ تبعثرُ الفكر العلمانيِّ واللّادينيِّ المُفتقر إلى القيم الدِّينيّة والإلهيّة، وفشلَ الأنظمة السّياسيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة وغيرها بعد أن خلَتْ من الوَحيي والتَّصاميم الإلهيّة. وقد أدَّى هذا الشُّهود إلى ما يُسمِّيه (الإمام الخامنئيُّ) «الصَّحوة الإسلاميّة"، والتي هي الترَّجمةُ الفعليّةُ لما وَصفناهُ في بدايات البَحث بـ "اليقظة التّوحيديّة". هذه الصّحوةُ واليَقظةُ تَعني حصولَ حالة من الاشمئزاز تُجاهَ أُطروحة الحضارة الغربيّة، وحالة من إدراك ضرورة العَودةِ إلى الإسلام والهداية الرَّبَّانيَّة، بعد سقوط كثير من الأقنعة وافتضاح الثَّقافات المُعادية للإسلام. بتعبير آخر، تحلِّي المجتمع الإسلاميِّ -في المرحلة السّابقة-بالوَعي والبصيرة، وأداءُ العلماء لمسؤوليّاتهم تُجاهَ الثَّقافة العامّة، وحفظُ مكانة المرأة في الأُسرة والمجتمع، وتعزيزُ دور الشَّبابِ في خدمة المَشروع الإسلاميِّ؛ كلُّ ذلك أدَّى إلى إدراك النَّقصِ في النَّموذج الحضاريِّ الغربيِّ تحتَ رايةِ أمريكا، وأثار في الشُّعوب حسَّ المَسؤوليّةِ تُجاهَ القيامِ بمُقتضياتِ التَّحرُّرِ من ذلك النَّموذج.

وقد ظهرَ أنَّ الصَّحوةَ التي حصلَت وتتَّسعُ في العالم الإسلاميِّ ما هي إلَّا أوَّلُ المَسيرة، فهي لحظةُ الإدراك التي تُعطى الشُّعوبَ طاقةً ثوريّةً باعثةً على إقرار نظام قائم على القيادة الشَّرعيّة والسِّميادة الشَّعبيّة كما مرّ. يقولُ (الإمام الخامنئيُّ): «لقد هُبَّتْ نسائمُ الصَّحوة الإسلاميّة في أنحاء العالم الإسلاميّ. وقد باتَ دخولُ الإسلام ساحةَ العمل مَطلبًا حقيقيًّا. كما اكتسبَتْ "نظريّةُ الإسلام السِّياسيِّ» مكانةً رفيعةً في أذهان النُّخَب، وفتحَتْ آفاقًا نيرَّةً تَبعَثُ على التَّفاؤل ضمنَ حدود رؤاهُم. ومع أُفول الأفكار المستوردة ذات الصَّخب الكبير، كالاشتراكيّة والماركسيّة، وخاصّةً بعدَ تمزُّق ستار الرِّياء والخداع وانكشاف اللِّيبراليّة الدِّيمقراطيّة الغربيّة، ها هو وجهُ الإسلام المُطالب بالعدل والحُرِّيَّة يَلـوح مـن جديد، وقد بـاتَ أوضحَ من أيِّ زمـن مَضي، ولا يقدر على منافسـته أيٌّ فكر آخر"(1)، على أنَّ (الإمام الخامنئيَّ) يُوسِّعُ مفَهومَ الصَّحوة بلفتة مُهمّة مُشيرًا إلى أنَّها لا تَعنى بالضَّرورة "أنْ تَعيَ جميعُ الشَّعوبِ وجميعُ الأفراد المُشاركينَ في هذه الصَّحوة، وبصورة منطقيّة وعقليّة، الأُسُـسَ الفكريّةَ لأيِّ نظام إسلاميٍّ؛ بل إنَّها تَعني تجلِّي الإحساس بالهويّة الإسلاميّة لدى تلك الشُّعوب المُسلمّة في كلِّ مكان"(2)، ومن نتائج هذا الإحساس بالهويّة الإسلاميّة أن يُؤدِّيَ إلى الوحدة الإسلاميّة.

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص.ص. 266-266.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: استراتيجيّات السّياسة الخارجيّة، ص51.

# 4 - الوحدة الإسلامية عند الإمام الخامنئي

لا شك أنَّ الوحدة الإسلاميّة من أهم ملامح المجتمع الإسلاميّ، ولذا كان من المفترضِ أن تُذكر ضمن المرحلة السّابقة. إلاّ أنَّنا أدرجناها ضمن مرحلة الحضارة الإسلاميّة، لأنَّ (الإمام الخامنئيّ) يَرى أنَّ للوحدة مراتب، أعلاها الحضارة الإسلاميّة. يقول (حفظه الله): «أدنى مراتبه [اتّحاد العالم الإسلاميّ] ألاّ تتطاول المجتمعات الإسلاميّة والبلدان الإسلاميّة والحكومات الإسلاميّة والقوميّات الإسلاميّة والمذاهب الإسلاميّة على بعضها، ولا تُوجِّه الضَّربات بعضُها لبعض؛ الإسلاميّة والمذاهب الإسلاميّة على بعضها، ولا تُوجِّه الضَّربات بعضُها لبعض؛ العالم الإسلاميّ الخطوة الأولى. طبعًا، المرتبة الأعلى من ذلك، فضلاً عن عدم توجيه العالم الإسلاميّ الفائر بالاتّحاد الواقعيّ والكافي، ويُدافع بعضُه عن بعضٍ. هذه مرتبة المُشترك، ويتحلّى بالاتّحاد الواقعيّ والكافي، ويُدافع بعضُه عن بعضٍ. هذه مرتبة أعلى.

والأعلى من ذلك أيضًا هو أن تتآزر البلدانُ والشُّعوبُ الإسلاميّةُ فيما بينها. فالبلدانُ والشُّعوبُ الإسلاميّةُ فيما بينها. فالبلدانُ والأمن الإسلاميّةُ ليسَت في مستوًى واحد من النّاحية العلميّة، ومن حيث الثرَّوة والأمن والقوّة السّياسيّة. لذلك، يمُكنُها أن تتعاونَ وتتآزر، فيأخذَ المتُمكنّونَ في أيِّ مجال بأيدي من هم أدنى تمكنُّا منهم. هذه أيضًا مرحلةٌ من مراحل الوَحدة. مرحلةٌ أعلى أيضًا، هي أن يتَحدَ العالمُ الإسلاميُّ كلُّه، للوصول إلى الحضارة الإسلاميّة الحديثة، وهذا ما جعلتْه الجمهوريّةُ الإسلاميّةُ هدفَها وغايتَها القصوى: الوصول

إلى الحضارة الإسلاميّة؛ ولكن حضارة متناسبة مع هذا الزَّمن، الحضارة الإسلاميّة الحديثة. هذه هي مراتب الوحدة"(1).

#### 5 - من مظاهر الوحدة والحضارة الإسلامية

والمسجدُ أحدُ مظاهرِ هذه الوحدة بينَ المسلمينَ والمؤمنينَ، كما أنّه من أركان الحضارة الإسلاميّة. يَقول (الإمام الخامنئيُّ): «إنّه قاعدةُ مقرِّ كما صار رائجًا ومُتداولًا في الكلام؛ هو حقًّا قاعدة. ليس قاعدة للمسائل الاجتماعيّة الفلانيّة فقط، بل يمُكِنُ للمسجد أن يكون قاعدةً لكلِّ الأعمال الصّالحة والحسنة؛ قاعدةً لبناء النَّفس، قاعدةً لصناعة الإنسان، إصلاح القلب، وإصلاح الدُّنيا، ومواجهة العدوِّ، والأرضيّة اللاّزمة لبناء الحضارة الإسلاميّة (2)، كذلك الأمرُ بالنِّسبة إلى شعيرة الحجِّ. يقول (حفظه الله): «الحجُّ فريضةٌ استثنائيّة. تَجتمع في الحجِّ مجموعةٌ من القيم الإسلاميّة، لا تَجتمع في أيّ واجب آخر، وفي أيّة فريضة أخرى؛ وهذه كلُها من الخصوصيّات والسّماتِ التي يمُجِّدُها الإسلامُ ويُشير لها. والواقعُ أنَّ الحجَّ مُؤشِّرُ صغيرٌ للمجتمع الإسلاميِّ الأسمى، وهو -في الواقع - نموذجٌ من ذلك الشيَّءِ الذي

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص.ص. 751-750.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2016)، ص622.

نَطمحُ إليه في الحضارة الإسلاميّة. إنَّه الشَّيءُ الذي يَجبُ على الحضارة الإسلاميّةِ أن تُهديَه للبشريّة "(١).

كما يقول مُتحدِّثًا عن «زيارة الأربعين»: «في الزَّمنِ الذي يَعملُ فيه أعداءُ الإسلام وأعداءُ الإسلامية وأعداءُ الأسلامية، بمختلف صنوف الأدوات والوسائل وأنواعها، وبالمال والسياسة عين بهذا الشَّكل، ويبرزها هكذا. هذه آية إلهية عُظمى، وهي مؤشِّرُ إرادة الأربعين بهذا الشَّكل، ويبرزها هكذا. هذا يدلُّ على أنَّ إرادة الله -تعالى - معقودةُ على نصر الأُمَّة الإسلامية. [..] ينبغي أن نُضاعف من معاني هذه المراسم ومضامينها باستمرار. فليُخطِّطُ أهلُ الأفكار وأهلُ الثَّقافة وأهلُ الأعمال الثَّقافية والفكرية، لهذه الحركة العظيمة. ينبغي على كلَّ مُسلمٍ في الوقت الحاضر أن يكونَ هدفه إيجاد حضارة إسلامية "(2).

# 6 - انتظار صاحب العَصر والزَّمان عِيْكُ

بقي شيءٌ، وهو العلاقة بين عقيدة الانتظار ومشروع الحضارة الإسلاميّة. وفي حين

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص547.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص645.

أنَّه قد يُفهَم من بعض الموارد التي يقرن فيها (الإمام الخامنئيّ) بين "إيجاد الحضارة الإسلاميّة المحديثة والاستعداد لبُزوغ شمس الوليّ الأعظم، أرواحُنا فداهُ" (1)، أنَّ الانتظارَ جزءٌ من مشروع الحضارة الإسلاميّة، يَبدو أنَّه يَرى العكس. فالمُستفادُ من بعض كلامه أنَّ تحقيقَ المجتمع الإسلاميّ والسَّعيَ في هذا المشروع هو ما يُؤدِّي واجبَ الانتظار في عصر الغَيبة. يقول (حفظه الله): "عليكم أن تُعدُّوا أنفسَكُم في هذا المجال، وأن تكونَ لديكُم مبادراتُكم، فلا يمكنُ الانطلاقُ من نقطة الصّفر. هذا المجال، وأن تكونُ قادرًا على استقبال المهديِّ المَوعود عليه، وتكونَ فيه هذه القابليّةُ وهذا الاستعدادُ" وبتقديرنا أنَّ هذا من الأمور المُهمّة جدًّا، ويَحتاج إلى بلورة نظريّة، وقد مهَّدَ (الإمام الخامنئيُّ) لذلك في الفصل الخامس من كتاب العَهد العالميّ الجديد"..

#### خاتمة

نقول في خاتمة البحث: تبين من خلال ما مر ان نظرية الحضارة الإسلامية ومراحل تكوينها هي في الواقع المِظلة والأساس في فكر الإمام الخامنئي، وغيرها من

<sup>1 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص.ص. 66-66.

<sup>2 -</sup> على الخامنئي: العهد العالميّ الجديد، ص128.

النَّظريَّات إنمَّا هي بمثابة مُكوِّنات لهذه النَّظريَّة الجامعة والشَّاملة. ومن المُهمِّ أن يتعرَّفَ الجميعُ اليومَ على فكر (الإمام الخامنئيِّ) في ضوء مشروع الحضارة، لا سيَّما أنَّ "عالَمَ اليوم يتطلَّبُ وجودَ الإسلام الحقيقيِّ")، ومن شأن هذا المَشروع أن يَنهضَ بالأُمَّة الإسلاميّة لو تمَّ تَعريفُه وتقديمُه بالشَّكل الصَّحيح والمُناسب. فالإمام الخامنئيُّ يَرِي أنَّ "الشُّعوب الإســـلاميّة لديها إمكاناتٌ هائلةٌ؛ َولو تمَّت الاستفادةُ من هذه الإمكانات والطّاقات، لبلغَت الأُمَّةُ الإســــلاميَّةُ ذروةَ عزَّتها. يَجب أن نُفكِّرَ بهذا. هدفُنا النِّهائيُّ إحداثُ حضارة إسلاميّة عظيمة "(2)، نسألُ الله -تباركَ وتعالى-أن يَحفظَ وليَّ أمر المُسلمينَ (السيّد القائد الخامنئيّ)، وأنْ يُوفِّقَه ويُسدِّدَه في أداء وظائفِ القيادة، وأن يُعجِّلَ في فرج صاحب العَصر والزَّمان، أرواحُ مَن سواه فداهُ؛ فهو خازنُ كلِّ عِلم، وفاتقُ كلِّ رَتق، ومُحقِّقُ كلِّ حقٌّ، ومُبطلُ كلِّ باطل، وهو الحقُّ الثَّابِتُ الذي لا عيِّبَ فيه، والشَّافَعُ الذي لا يُنازَعُ، والوليُّ الذي لا يُدافَع. والحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على خير خلقه مُحمَّد وآله المعصومين.

<sup>1 -</sup> على الخامنئي: الإسلام المحمّديّ، ص61.

<sup>2 -</sup> علي الخامنئي: خطاب الوليّ (2019)، ص645.

### المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم.

- الأمين، محسن، أعيان الشّيعة، تح. حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط1، 1982م.
- الخامنئيّ، علي، إنسان بعمر 250 سنة، دار المعارف الإسلاميّة الثّقافيّة، بيروت، 2020م.
- الخامنئي، علي، استراتيجيّات السّياسة الخارجيّة، دار الثّورة الإسلاميّة، طهران، ط1، 2021م.
- الخامنئي، علي، الأحكام الفقهية الميسرة للقائد، مكتب ممثلية الإمام السيد الخامنئي -دام ظله- في سوريا، 2010م.
- الخامنئيّ، علي، الأنس بالقرآن الكريم، دار المعارف الإسلاميّة الثّقافيّة، بيروت، ط1، 2022م.
  - الخامنئيّ، علي، الإسلام المحمّديّ، دار الولاء، بيروت، ط1، 2005م.
- الخامنئيّ، علي، الحسين الملي مسيرة متواصلة، دار الثّورة الإسلاميّة، طهران، ط1، 2020م.
- الخامنئيّ، علي، الحياة بأُسلوب جهاديّ، دار الوفاء للثّقافة والإعلام، [؟]، ط1، 2022م

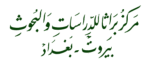
- الخامنئي، علي، الخواص واللّحظات المصيريّة، دار المودّة للترّجمة والتّحقيق والنّشر، بيروت، ط1، 2015م.
- الخامنئيّ، علي، العهد العالميّ الجديد، دار الثّورة الإسلاميّة، طهران، ط1، 2021م.
- الخامنئي، علي، تأسيس الحضارة الإسلاميّة، دار المعارف الإسلاميّة الثّقافيّة،
  بيروت، ط1، 2015م.
- الخامنئيّ، علي، تفسير سورة براءة، دار المعارف الإسلاميّة الثّقافيّة، بيروت، ط1، 2020م.
  - الخامنتي، على، ثورة الأنبياء الليكا، دار الثّورة الإسلاميّة، طهران، ط1، 2021م.
- الخامنئيّ، علي، خطاب الوليّ (2009 2019)، دار المعارف الإسلاميّة الثّقافيّة، بيروت، ط1، 2021م.
- الخامنئي، علي، روح التّوحيد رفض عبوديّة غير الله، دار المعارف الحكميّة، بيروت، ط1، 2014م.
  - الخامنئيّ، علي، قضيّة فلسطين، دار الثّورة الإسلاميّة، طهران، ط1، 2020م.
- الخامنئيّ، علي، مشروع الفكر الإسلاميّ في القرآن، مؤسّسة صهبا، قم (متجر افتراضي)، ط1، 2017م
  - الخامنئيّ، علي، نظريّة المقاومة، دار الثّورة الإسلاميّة، طهران، ط1، 2020م.

#### الحضارة الإسلاميّة ومراحل تكوينها

- نـور الدين، عباس، ولاية الفقيـه: ظلّ الحقيقة العظمى، مركز باء للدّراسات، بيروت، ط1، 2011م.
- الرضي، محمد بن الحسين، نهج البلاغة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط1، 1994م.
- الشّيرازيّ، علي، مدخل إلى المنظومة الفكريّة للإمام الخامنئيّ، دار المعارف الإسلاميّة الثّقافيّة، بيروت، ط1، 2021م.
- الطوسي، محمد بن الحسن، العقائد الجعفرية، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط1، 1412ق.
  - الكليني، محمّد، الكافي، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ط4، 1407ق.

# 🔳 الفهرس 🖿

| 5                          | مقدِّمة                                                                                                                                                                    |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7                          | أوَّلًا: الأُسُس والمُنطلقات                                                                                                                                               |
| 7                          | 1 - الأساسُ العقائديُّ للحضارة الإسلاميّة                                                                                                                                  |
| 13                         | 2 - الأساس التّاريخيُّ للحضارة الإسلاميّة                                                                                                                                  |
| 21                         | ثانيًا: مراحل تكوين الحضارة الإسلاميّة                                                                                                                                     |
| 22                         | 1 - بلورة الثَّورة الإسلاميّة                                                                                                                                              |
| 27                         | 2 - إقامة النِّظام الإسلاميِّ                                                                                                                                              |
| 37                         | 3 - تشكيل الحكومة الإسلاميّة                                                                                                                                               |
| 44                         | تحقيق المجتمع الإسلاميّ                                                                                                                                                    |
|                            |                                                                                                                                                                            |
| 53                         | ثالثًا: مرحلة الحضارة الإسلاميّة                                                                                                                                           |
| 53<br>55                   | ثالثًا: مرحلة الحضارة الإسلاميّة<br>مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق                                                                                                         |
|                            | مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق                                                                                                                                             |
| 55                         | مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق                                                                                                                                             |
| 55<br>58                   | مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق<br>اضمحلال الحضارة الغربيّة<br>الصَّحوة الإسلاميّة                                                                                          |
| 55<br>58<br>60             | مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق اضمحلال الحضارة الغربيّة الضمحلال الحضارة الغربيّة الصَّحوة الإسلاميّة الوحدة الإسلاميّة عند الإمام الخامنئيّ                               |
| 55<br>58<br>60<br>62       | مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق                                                                                                                                             |
| 55<br>58<br>60<br>62<br>63 | مثلَّث الإيمان والعلم والأخلاق اضمحلال الحضارة الغربيّة الصَّحوة الإسلاميّة الصَّحوة الإسلاميّة الوحدة الإسلاميّة عند الإمام الخامنئيّ من مظاهر الوحدة والحضارة الإسلاميّة |



Baratha Center for Studies and Research www.barathacenter.com barathacenter@gmail.com

المشرف العام: الشيخ جلال الدين علمي الصغير مدير المركز د. محمد مرتضهء -

009613821638