




ْ الفَلسَفَةِ امِلُ إِلَى الْمَدخَلُ الشَّ

د. محمّد محمود مرتضى



مكان الطبعة: تاريخ الطبعة:
بيروت - بغداد 2025 م - 1447هـ

رقم الطبعة:
الأولى

جميع الحقوق محفوظة للمركز

الآراء المطروحة لا تعبر عن رأي المركز بالضرورة

©

Baratha Center for Studies and Research
www.barathacenter.com

barathacenter@gmail.com



د. محمّد محمود مرتضى



تعُتبر مداخل العلوم وتاريخها قضيّة مركزيةّ في بناء المعرفة، وظاهرة طبيعيّة في التعليم، 

ومطلبٌ ضروريّ لمجتمعِ العلم لا يمكن الاستغناء عنه؛ للحاجة التي تلبّيها فكريًّا وواقعيًّا، 

وهي أساسٌ لمبدأ التدرّج المعرفّي، والسير مع العقل البشريّ في تلقّيه للمعرفة. 

العلم ومواده  تقريب موضوعات  الحديثة، في  التعليم  وعلى هذا المبدأ، جاءت مناهج 

وما  وتطوّرها،  وفلسفتها،  العلوم،  تاريخ  التعرفّ من خلالها على  يتمّ  بصورة موجزة؛ حيث 

يتصل بذلك، أو ما بات يعُرف في الأدبيّات المعاصرة بـ )المبادئ العشرة( لكلّ علم، كتعريفه، 

وموضوعه، وثمرته، وواضعه، وحكمه، ونحو ذلك، وكثيراً ما يتطرقّ مصنّفو العلوم لهذا الأمر 

مبادئ  المتعلِّم  عند  تتأسّس  لـم  ما  لأنهّ  وشروحهم؛  دروسهم  ومطلع  كتبهم،  مقدّمات  في 

ّ قبل تصوّر مسائله، فإنَّه يوشك بإتقانه للعلم أن يسقط أو ينهار.  العلم، وتطوّره، ومنهجه الكلّي

العلميّة في عصرنا الحالي أشكاًال مختلفة، وصورًا متعدّدة، تتفاوت   فأخذت المداخل 

في المحتوى والأسلوب؛ وذلك مع تطوّر العلوم وتشعّبها، خاصّة فيما يتعلقّ بالإسلاميّات 

والإنسانيّات منها، والرغبة في إعطاء صورة متكاملة الأجزاء عنها بشكل عام.

بمجال  يتعلقّ  فيما  خاصّة  الأهمية  بهذه  العلوم  وتاريخ  العلميّة  المداخل  أنَّ  وبما 

الإنسانيّات منها، نظراً لمساحة المستفيدين منها، ولـِمَا تقدّمه من رؤية ثاقبة، وقراءة شاملة 

لمجتمع العلم: كمادة وُجودِه وماهيَّتِه، وكيفيّة تطوّره وأعلامه، ونظرياّته ومفاهيمه، وعلاقاته 

، فإنَّ الأمر بحاجة لدرجة عالية من الدقة والاهتمام، وتكاتف الجهود  بغيره اتصاًال وانفصاًال

من المهتمّين بالعلم، ومحافل التدريس، ومراكز البحث العلميّ.

وللإسهام في هذا المشروع  الفكريّ والمعرفّي، قرّرنا في مركز )براثا للدراسات والبحوث( 

ومن خلال )سِلسِلةُ دِراساتِ مَداخِلِ العُلومِ وَتاَرِيخِها( التعريف بالعلوم الإسلاميّة والإنسانية 

وتاريخها، وبيان تطبيقاتها الممكنة على واقع الثقافة والمعرفة  في واقعنا العربي والإسلامي. 

ارِيخِها
َ
ت
َ
لومِ و

ُ
داخِلِ الع

َ
 دِراساتِ م

ُ
سِلسِلة



5 مُقَدّمَةٌ

ٌ
ة
َ
م

ّ
د
َ
ق
ُ
م

تأتي الفَلس��فةُ في الدّراساتِ الأكاديميَّةِ واحدةً من الفُروع والاختصاصاتِ التي تشُكّل 

مَيداناً لآراء كثيرة ومُتخالفِة، والتي أدَخل فيها المفكِّرون والباحثون مس��اهماتهم من كلّ 

الأقطارِ، فنجد فلس��فةً شرقيَّة: هنديَّة وصينيَّة، إلى الفلس��فة اليونانيَّةِ القديمة، ثمَُّ الفلسفة 

الإسلاميَّة، وصوًال إلى الفلسفة الغربيَّة، فالفلسفةُ نتاجٌ إنسانيٌّ يدور معه الفِكر الإنسانيُّ في 

أقط��ار العالم كلِّه، بخلاف بعض الاختصاصات الأخُرى التي نجد أنَّ نتِاجها وصيرورتها 

كان محدودًا في بقعةٍ من جُغرافيا العالم، وكانت بقيَّةُ المناطق أشبه بالمسُتهلك لما أنتجه 

ع هُويَّتي سواء أكان  ا الفلسفة فلم يكن الأمر كذلك؛ إذ كانت ترُافق أيَّ تجَمُّ الآخر فيها، أمَّ

دينيًّا أم غيَر ديني، فكل جماعةٍ أنتجت نفسها بإنتاج فلاسفة لها.

م��ن هنا، كان لا بدَّ لكلّ باحثٍ في مجالاتِ الفِكر الإنس��اني الع��ام مُلزمًا بالبحث عن 

ةِ، تاريخيًّا أم من جهة الأنظمةِ المعرفيَّة المنُتجَة  الفلس��فة في صيروراتها ومس��اراتها العامَّ

من قِبل فلاس��فة العالم، وهذا الأمر -أعني الاطلاع على هذه الصيرورات- من ضروريَّات 

البحث الفلسفي العميق؛ حيثُ نجد أنَّ الفلاسفةَ العُظماء في العالم الإسلامي على سبيل 

المثال، كان إنتاجُهم الفلس��في الخاص يتبلور بعد جولاتهم في الأنظمةِ الفلسفيَّة قبلهم؛ 

اء  حيثُ نجدُ -على سبيل المثال- أنَّ )صدرَ المتُألِّهين الشيرازي(، قد تنقَّل بين فلسفةِ المشََّ

وفلس��فة الإشراق، والحدي��ث والقرآن تفسري�اً وشرحًا، إلى أن وص��ل في النهايةِ إلى بناء 

ة بـ»الحكمة المتعالية«، ولك��ن لم يكن ليصل إلى هذا الإنتاج  ةِ المسّا�مّ� منظومتِه الخاصَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة6ِ المَْدخَلُ الشَّ

��ابقة. هذا المثال ال��ذي نذكره لنلفت النَّظر إلى أنَّ  ق في الأنظمةِ الفِكريَّة السَّ لولا أن تعمَّ

العُمقَ في الفِكر الفلسفي له شروطٌ ومتطلبّات، ومن شروطه الإحاطة بتاريخ الفلسفة، لا 

من جهة التاريخ نفس��ه والخطّ الزمني للأفكار بل من جهة الأفكار والفَرق بين المفُكِّرين 

في القضايا، وهكذا.

من هنا، فإنَّني عندما وجدت هذه القضيَّة أس��اس وتشكّل مدخًال لتعرُّف الطُّلاب على 

حَقل الفلس��فة، س��عيت بالمقدار المس��تطاع إلى بيان هذه القضيَّة من خلال طرح جديدٍ 

، وبعبارة أخُرى، إنَّ وجودَ كتابٍ مُس��تقلّ يحمل عُنوان  لم أجده مس��تقًِّال في كتاب معَّني

المدخل للبَحث الفلس��في، بحيثُ يعين المبتدئين في ه��ذا العلم على معرفة أهمّ قضايا 

ة،  الفلس��فيَّة وأهمّ المدارس الفلس��فيَّة عبر التاريخ، كان أمراً ضروريًّ��ا لإنجاز هذه المهَمَّ

ولكن بعد تدريس هذه المادَّة في الجامعات لم يكن يتوفرّ بين أيدينا كتاباً يملأ هذا الفراغ، 

ة، فكان ه��ذا الكتاب الماثل أمام الق��ارئ، بعنوان المدخل  زنا للقي��ام بهذه المهَمَّ م��ا حفَّ

الشامل إلى الفلسفة.

ث��مَّ إنَّ بِنيةَ هذا الكتاب تتألَّف من تس��عة فصول، مُوزَّعة عىل� النحو المنطقي الآتي: 

، ابتدأنا ببيان السؤال الفلسفي ومنشئه؛ حيثُ تعُتبر هذه القضيَّةُ هي بذرة بدء التَّفكير  أوًَّال

الفلسفي في العالم مُنذ فجر التَّاريخ، ثمَُّ بعد ذلك انتقلنا في الفصل الثاني إلى بيان الفلسفة 

وباقي العلومِ، وبيان أقسام الفلسفة من الأنطولوجيا والإبستمولوجيا وغيرها من الأقسام، 

ا في الفصل الثالث، فقد بيََّنا الفَلسفة وتصنيفاتها،  والعلاقة بين الفلس��فة وسائر العلوم. أمَّ

ا الفصل الرابع، فهو الفصل الذي يشتمل بشكلٍ  بين فلسفةٍ غربيَّة وإسلاميَّة وغير ذلك. أمَّ

��ع -إلى حدّ ما- على أبحاث الفلسفةِ، من أبحاث الوُجودِ والإلهيَّات وغيرهما. وفي  مُوسَّ

يَّته وعلاقته بالبحث الفلسفي عمومًا، ثمَُّ  الفصل الخامس بيََّنا مَبحثَ فلس��فةِ العِلم وأهمِّ

صنا الفصل السادس للحديث عن فلسفةِ الأخلاق الذي يعُدُّ من أكثر المباحث حيويَّةً  خصَّ

في عصرنا الراهن، وبعدها انتقلنا إلى فلسفة الجمال في الفصل السابع، ثمَُّ فلسفة التَّاريخ 

في الفصل الثَّامن، وختمنا بالفصلِ التَّاسع عن فلسفةِ الدّين.



7

ومِن خلال هذه الفصول، نكونُ قد رسمنا محاولةً جادَّةً لتأسيسِ مدخل شامل للبحث 

كّن الطالبَ الإحاطة بأهمّ مدارس الفلسفةِ، وأهمّ مباحثها وأبوابها وقضاياها،  الفلسفي، ُمي

على أمل أن يلَقى هذا الكتاب اهتمام الباحثين نقدًا وتعليقًا. 

والحمد لله أوَّلًا وآخرًا

د. محمد مرتضى

بيروت في 07 شباط 2025

مُقَدّمَةٌ





:
ُ
ل

َّ
و

َ
 الأ

ُ
ل

ْ
ص

َ
الف

ُّ
فِي

َ
لس

َ
 الف

ُ
ال

َ
ؤ
ُّ
الس





11

لُ: طَبِيعَةُ الفَلسَفَةِ المبَحَثُ الأوََّ

يحسُ��ن أن نتجاوزَ الوصفَ الشائعَ عن الفلسفة، بأنَّها عملٌ فكريٌّ يزُاوله ذوو الاختصاص 

على هامش الحياةِ، ونؤكّدُ على عكس هذه الدعوى تمامًا، بالقول إنَّ الفَلس��فةَ نش��اطٌ فِكريٌّ 

إنسانيٌّ عام، وأنَّ كلَّ إنسانٍ مُتفلسف بطبيعته، سواء التفت إلى ذلك أم لم يلتفت، بل هي ظاهرةٌ 

إنسانيَّةٌ وُلدت على أرصفة الطرُقات، ومنها استقى الكائنُ البشري أسئلته المركزيَّة عن وجودِه، 

والكون، والمب��دأ، والمعاد، فتراه يطرحُ في فرضيَّاته المشروع منها وغير المشروع، والممكن 

والمستحيل، ناشدًا الوضوح وتحطيم المجهولِ الذي يؤُرقه، وهدفه في ذلك أن يصلَ إلى معنى 

بيل إلى سعادته))). لوجوده، وحقيقة كونه، وعلَّة مبدئه، ومُتسائًال عن السَّ

لا غرابةَ في ذلك ما دام الس��ؤال خاصيَّةً أصيلةً في الإنس��ان، فهو فاعلٌ فلسفي، ولهذا يعُدُّ 

ا هو قدرنا جميعًا. التَّساؤل جوهرَ الفلسفةِ، فها هنا حقيقة، وهي أنَّ التَّفلسف ليس خيارًا وإنَّم

ؤالُ الفَلسَفِيّ؟ ذَا السُّ : لِمَا أوَّلًا

الفلسفةُ سؤالٌ كبيٌر دائمٌ، فهي تعُادل التَّفكير، وما دامت طبيعةُ الفلسفةِ هي السؤال، وفاعل 

الس��ؤال هو الإنسان، فإنَّ أوَّلَ موضوع لس��ؤاله هو نفسه وذاته، يقوم بسؤالها ويسأل عنها، ثمَُّ 

اتي ليس��ألَ الآخرَ والحياةَ والقِيمَ، وهكذا تتوالى دوائرُ أس��ئلته أفُقيًّا ثمَُّ يصعد  يرتقي بوعيِه الذَّ

له نحو الوجودِ، ومنشئه، وعِلَّته، ومصيره. بتأمُّ

ومعنى أن يسألَ الإنسانُ، أي أنْ يفُكّرَ، ويستعمل معلومَ عقلهِ للوُصولِ إلى مجهولِ مطلوبِه، 

وأن لا يقنع بجوابٍ إَّال إذا برهن عليه فِكرهُ، وأذعنت له نفسُه.

، يتأمَّل في القضايا الكُليَّّةِ، ويبحث عن الصّفةِ  ٌّ لكنَّ السؤالَ الفلسفيَّ مشروطٌ بأنَّه سؤالٌ كلّي

ه البحث مثًال في الأعوام والفصول والش��هور والأيَّام باعتبارها  الكُليّ��ة التي تجمعها، فلا يهمُّ

1 - أزفلد كولبه: المدخل إلى الفلسفة، ص.ص9-8.

لُ لُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة12ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا يلتفتُ إلى الصّفةِ المشرت�كة بينها، وهي “الزمان”، فيسأل حينئذٍ عنه: هل  أجزاء متفرقّة، وإنَّم

الزمان حالات مُتوالية من الش��عورِ تختلف من إنس��انٍ إلى آخر؟ فيتن��زع منها مفهومًا كُليًّّا هو 

اتي.  “الزمان النَّفسي”؛ حيثُ يتشابك الزمان بالشعورِ والوعي الذَّ

يَّةُ حركةِ الأرض ومقدارها بالنس��بةِ إلى حركة الش��مس، فينتزع منها  ا الزمان الذي هو كمِّ أمَّ

مقياسًا للزمان هو “الزمان الطبيعي” المتُمثلّ في الدقائق والساعات. 

هكذا يرتقي التَّساؤلُ الفلسفيُّ من الجزئي المألوف إلى التَّساؤل الكُلّي العام. فهو لا يبحث 

، والألم واللَّذة،  ّ ا يبحثُ عن أصلِ الخيرِ والَّرش ةِ، وإنَّم في تفاصيل الشرِّ والخيرِ والألِم واللَّ��ذَّ

والسعادة والشقاء))).

يكُِرث الفيلس��وف من السؤال والتَّساؤل، ويتفنَّن في أس��اليب الاستفهام عن آراء ومعتقدات 

��كّ والريبة؛ ليس��ألَ عن مصدرها،  وقضايا يراها النَّاس بديهيَّة، فيعيد طرحها تحت مِبضع الشَّ

ومدى يقينيَّتها، ودليلها، وجدواها، والغاية منها. 

كلُّ شيء بالنس��بة إلى الفيلسوف قابلٌ للسؤال عنه والش��كّ فيه، يسأل عن ماهيَّة الأفكار؟ 

يَّة كبيرة  ا الجواب في مجال الفلسفة فلا أهمِّ وماهيَّة الأشياء؟ وكيف يكون الاتصّال بينهما؟ أمَّ

ا، فيحتاج إلى سؤال آخر يكُمله، ولهذا فإنَّ  له بالنس��بة إلى الفيلس��وف؛ لأنهّ غالبًا لا يكون تامًّ

الجوابَ في الفلسفةِ يفَنى بينما السؤال فيها يبَقى))).

ثانيًا: الإنِسَانُ وَالتَّفكِيرُ

يشُري� هذا العنوان إلى التعريفِ المنطقي المشهور »بأنَّ الإنس��ان حيوان مُفكّر«. فالتفكير 

لازم الإنسان، لكن ليس في وس��عه أن يفُكّرَ دون أن يقومَ مقامَ الفيلسوف، أو يعُّرب ضِمنيًّا عن 

؛ ذلك أنَّ ما يعمل عليه الفيلسوفُ هو تلك المذاهب الفكريَّة والمبادئ  مذهبٍ فلس��فيّ مُعَّني

البسيطة التي توجد في أيّ ذِهن بشري ساذج غير مُلتفتٍ إليها. 

1 - لجنة من المختصين: دروس في الفلسفة، ص.ص12-9.

2 - طه عبد الرحمن: فقه الفلسفة، ص11. 



13

ينُبّهن��ا هذا التحليل إلى فارق المس��افةِ التي يمرُّ بها كلّ من الذِهنني� للوصول إلى حقيقةِ 

المطلوب))).

ينشأُ الإنسانُ مُفكّراً ساذجًا، ويحُدّثُ نفسَه وهو طفل، ويتعجَّب من أشياءٍ واقعيَّةٍ أو خياليَّةٍ 

يش��عر بها، ثمَُّ ينمو فيدفعه فضوله إلى معرفتها، لماذا هي موجودة؟ ولماذا تتحرَّك وتس��كن، 

وتظهر وتختفي؟ ولماذا تحدث وتزول كأنَّها لم تكن؟ ثم يزداد وعيًا ونضُجًا فِكريًّا، فيسأل عن 

 . الثابت والمتحركّ في الموجودات، مُتفكّراً ومتأمًّال

لهذا، لا غِنى للإنسان عن التَّفكير بطبعه الفلسفي؛ لأنَّ التَّفكيَر مُحايثٌ في كلّ زمان ومكان، 

ة ش��عبيَّة وأساطير خياليَّة في الشعر  دة؛ مرَّة في صورةِ أمثال عامَّ لكنَّه يظهر له في أش��كال متعدِّ

والفنّ والأدبِ، وأخُرى في صورةِ حِكمٍ ش��ائعةٍ، وثالثة في آراء عُرفيَّة سائرة بين الناس، ورابعة 

في نظريَّات اجتماعيَّة وسياسيَّة))).

ا، لكنَّ هناك اختلافات وفروقاً مميَّزة بين التَّفكُّرِ  إذا كان التَّفكير الفلس��في نشاطاً بشريًّا عامًّ

المألوف العام وبين التَّفكّر المنُسّ��ق، فالتفكير الإنس��اني له مراتب: تفكير عامِّي غير محترف 

��عبي بصيغ��ةٍ عاديَّة ضِمنيَّة وغامضة، وهن��اك تفكير خاصّ، محترف  ثلّه لغةُ الَّال وعي الشَّ ُمت

ثلّه لغةُ الفلاسفةِ بصيغةِ اصطلاحات فنّيَّة صريحةٍ وواضحةٍ.  ومنهجي ُمت

كن القول: إنَّ التَّفكيَر الإنسانيَّ العامّيَّ هو فلسفةٌ في طورها الساذج والطفُولي،  بناءً عليه، ُمي

وسيلتها الخيال، بينما هو في الفلسفة المنُسّقَة والمنَُظمّة تفكير واعٍ وناضج، بصرفِ النَّظر عن 

مدى مطابقته للحقيقةِ أو عدم مطابقته.

التَّفكيُر الفلس��فيُّ العامّيُّ عبارة عن فلسفة مُتقطِّعة وعَفويَّة، بينما التَّفكير الواعي المحترف 

هو عبارة عن تأمُّلات مس��تمرَّة ودائمةٍ؛ حيثُ يجعل منها الفيلس��وف أهمّ أغراضه، مستخدمًا 

فكرهُ مع معرفته بآراء من سبقه))).

1 - هنتر ميد: الفلسفة أنواعها ومشكلاتها، ص.ص10-9.

2 - يسبرز: مدخل إلى الفلسفة، ص.ص15-14.

3 - أ.س. رابوبرت: مبادئ الفلسفة، ص2.

لُ لُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة14ِ المَْدخَلُ الشَّ

ثمَُّ إنَّ أش��كال المعارف متداخِلة وغير مُس��تقِلةّ في التَّفكير العامي الساذج، ولذلك لا مائزَ 

عندهم بين كيف، ولماذا، ومتى، فهي مختلِطة في أس��ئلتهم اختلاطاً يعكس أش��كالَ التَّفكير 

كّ والنَّقد في أذهانهم. والشعور الجماعي والفردي، بحيثُ لا مكانَ لعنصر الشَّ

بينما في التَّفكير المنُظَّم تس��تقلّ أشكال المعارف والعلوم وتتغَّري شكًال ومضموناً، فينقسم 

النشاطُ الإنس��انيُّ إلى فِكري وجس��دي، ويظهر الوعي والتفكير النظري المنسّق، مترافِقًا مع 

كّ والنَّقد. الشَّ

ه��ذا مضافاً إلى أنَّ معارفَ التفكير العَامّي هي مُجرَّد انطباعاتٍ حِسّ��يَّةٍ غامضةٍ، ومُتفرقّةٍَ لا 

تجمعها مفاهيم وقوانين كُليَّّة، بسبب فقُدانهم للتَّحليلِ والتَّعليل؛ لأنَّ مخزونهَم اللُّغوي خالٍ 

من تلك المعاني الكُليَّة التي يستطيع التفكيَر الفلسفيَّ المنُظَّم أن ينتزعها ويستنتجها بملاحظاته 

واستقرائهِ لطبائع الأشياء))).

هشَةُ ثالثًا: الدَّ

هش��ةِ. وقد قلُنا إنَّ  ؤالِ فاقدٌ للدَّ هش��ةُ في التَّفكيرِ الفلس��في نتيجة التَّس��اؤل، ففاقدُ السُّ الدَّ

الإنس��ان كائنٌ سائلٌ ومُتسائل عن طبيعة نفسه، وعلاقته بالكون والحياة، وعن وجوده ووجود 

الآخر والأش��ياء من حوله، فإذا س��لَّم بجوابٍ لا يلبَث أن يغادرهَ، ويعيد التَّس��اؤلَ مرَّةً أخُرى، 

هش��ة والتَّعجُّب مَّام هو غير مأل��وفٍ وخارق للعادةِ والمألوف  فيرمي به هذا التَّس��اؤل إلى الدَّ

الذي لا أساسَ له.

هشةُ الفلس��فيَّة مراتب، فكُلمّا كان الإنسانُ في فكرهِ أقربَ إلى العفويَّةِ والسذاجةِ  وهذه الدَّ

بًا وحيرة تجاه أسرار نفسه ووجوده، ولكن كُلمّا ابتعد  كان تس��اؤلهُ أقلَّ غرابةً وأقلَّ دهشةً وتعَجُّ

هش��ة أعظم، والحيرة أكبر، والغرابة أشدّ،  عن العفويَّة والغفلة، وزاد وعيه وضوحًا بدت له الدَّ

فيتحوَّل تساؤلهُ إلى وعي شقي ودهشة))).

1 - محمد علي أبو ريان: الفلسفة ومباحثها، ص.ص99-58.

2 - وليم جيمس: بعض مشكلات الفلسفة، ص27.



15

هشةِ الأوُلى مُؤثرّاً في إيقاظ الإنسان من سُباته المعَرفي  لكن في كلِا المرتبتين يبقى فعلُ الدَّ

هشة، فكما  وخمولهِ الفِكري بسبب العَادة وما ألفِه، فما علينا إَّال أن نعُيدَ تكوينَ أفكارناِ بفعل الدَّ

ذكر )أرسطو( أنَّ ما يدفع النَّاسَ في الأصل وما يزال يدفعهم إلى التَّأمُّلات الفلسفيَّة الأولى هو 

هش��ة، غاية الأمر أنَّ التَّفكير العامّي أضعف قدرة على الاندهاش، بينما التَّفكير الفلس��في  الدَّ

أكثر قدرة عليه.

اتِ والآخر؛ لأنَّ  هش��ةِ هو مبدأ التَّفكير الفلس��في، ورابط التَّواصل بين الذَّ إذن، فانفعال الدَّ

م في  هش��ةَ ترُافقُ الإنس��انَ العاقلَ في كلّ خُطواته وتسري في تفكيره ومش��اعره سريان الدَّ الدَّ

عروقِه، وهي عاطفة وانفعال بمعنى غرابة وحيرة وصبر ومعاناة أمام غيرِ المألوفِ والمجهولِ، 

هشة الفلسفيَّة عبارة عن قشعريرة الإنسانِ تجاه أوّل انكشاف للموجود))). فالدَّ

هشةَ إلى فكره ومش��اعره، واستعاد مُجدّدًا السؤال القديم: من  فكلمّا ازداد وعيًا اس��تعاد الدَّ

أنا؟ وما هو الوجود؟

إنَّ تجربةَ الإنسانِ في معاناته اليوَميَّة هي إحدى دواعي دهشته الفلسفيَّة التي تهزُّه من جديد 

ائم عن معنى هذه المعاناة، ويحاول أن  كلمّا تراكمت عليه أثقالُ الحياةِ. فيلجأ إلى تساؤلهِ الدَّ

يعلو بدهشته فوق عالمه اليومي ليَخرج من أسر المجهول، ويسأل عن مدى اليقين في معرفته، 

وهل بلغ يقينه بوجوده وبالأشياء مبلغًا لا شكَّ معه؟ أليس في هذه الأسئلة ما يدفع الإنسانَ إلى 

هشةِ؟ ويبعده عن التفسيرات السائدة والمألوفة ويجعله أكثر غربة في عالم المسلمّات الذي  الدَّ

يعيشه، فتصبح هذه المسُ��لَّمات في لحظةٍ من الزَّمن غير مسلَّمة، وغير مألوفة، وغير واضحة 

بذاتها، بحيثُ يختفي وجهُها العادي الساذج، ويظهر مكانه وجهُ الحقيقةِ.

هشة أصل الفلس��فة«، فإنَّ هذه الحقيقةَ القديمةَ  إذا كان الَّتفكيُر الفلس��فيُّ بدأ بحقيقةِ »الدَّ

س��تغزو لاحقًا ضميَر كلّ إنسانٍ يفُكّر، ولن تغادره أبدًا، فها هي الفلسفة الحديثة تعّرب عن هذا 

هش��ة  ��كّ أصل الفلس��فة«، موحية بالصّلةِ الوثيقةِ بين الدَّ الأص��ل بعبارةٍ قريبةٍ منه تقول: »الشَّ

1 - مارتن هيدغر: ماهي الفلسفة، ص40.

لُ لُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة16ِ المَْدخَلُ الشَّ

��كّ القابعين في ضَمير كلّ إنس��انٍ مُفكّر، فكما كان )س��قراط( يثير في تلاميذه الدهش��ة  والشَّ

ضِدَّ العادات، كذلك فعل )ديكارت-Descartes( بطريقته في المنهج؛ حيثُ حمل الإنس��ان 

��كّ في كلّ المعتقدات الموروثة دون دليل، ويعيد بناء الفكر الإنساني على  الحديث على الشَّ

“صخرة لا تتزعزع”.

هذا المعنى ذاته عَّربَ عنه )هيغل-Hegel( بقوله: “إنَّه الإرباء الذي ينبغي لكلّ فلسفة أن تبدأ 

به. إنَّ على الإنس��ان أن يش��كَّ في كلّ شيء، ويتخَّىل عن كلّ ما افترضه من قبلُ؛ لكي يحافظ 

عليه من بعدُ شيئاً ناتجًا من خلال التصوّر”))).

هشة ساريةٌ في كلِّ أصنافِ البشِر، فكما أنَّها حاجةٌ للفيلسوف هي أيضًا حاجة للشاعر؛  فالدَّ

إذ كلّ منهام� يبدأ من القلقِ وي��رى العالمَ كأنَّه يراه لأوَّلِ مرَّة، هنا يتَّصل الاندهاشُ الفلس��في 

هشة. بالاندهاش الشِعري؛ حيثُ كلاهما يطالبان الإنسان بالدَّ

إذن، هي دهش��ةُ الفِكرِ وحيرتهِ تجاه نفس��ه وتجاه الآخر، وهي الثَّم��ن الذي لا بدَّ منه لكي 

يستيقظَ الإنسانُ على المطلق وأسراره المتناقضة!

كُّ رابعًا: الشَّ

كُّ في الإنسان عندما تخدعه  كُّ وليدُ التَّأمُّل وأحد خصائص التَّفكير الفلسفي، يثور الشَّ الشَّ

معارفه الحِسّيّة، ويقع عقله في التناقضات، واختلاف الأحكام والآراء على شيء واحد.

ويزداد شكُّه غُربة حينما يكتشف الإنسان أنَّ مُسلَّماته التَّقليديَّة ليس لها أساس، فينغمر في 

ا لا يصل إلى اليقين فيظلّ  ش��كّه ويغترب عن موروثه محاوًال العثور على معارف يقينيَّة، ورَّمب

كّ البيروني نسبة إلى )بيرون-Pyrrho( في اليونان القديمة  شاكًّا ما دام حيًّا كما حصل لتيَّار الشَّ

)ت حوالي 270ق.م(. 

كُّ نوعان: ش��كٌّ حقيقيٌّ يعيشه الفيلس��وفُ في التَّجربة؛ حيثُ يقوم الفيلسوفُ بوصل  الشَّ

1 - هيغل: محاضرات عن تاريخ الفلسفة، ج2، ص69.



17

النَّظر العقلي بمراحل من الشكوك بدءًا بالمألوف، ثمَُّ بالحواس، ثمَُّ شكّ بالعقل ذاته، لينتهي 

إلى اليقين كما حصل مع )الغزالي( )ت 505هـ/ 1111م(.

��كّ  عيه الفيلس��وفُ ليتأكَّد من معارفِه ومُس��لَّماتهِ على طريقةِ الشَّ وهناك ش��كٌّ مصطنَعٌ يدَّ

: كيف أتيقَّن بأنَّه موجود؟ وهل العالم موجود؟ وما هو  الديكارتي )1596-1650(، متسائًال

لي��ل على ذلك؟ عبر خُطوات من التَّش��كيك في جميع المع��ارف، فلا الحواس ولا العقل  الدَّ

يوصِلان إلى اليقين بالحواس؛ لأنَّها خادعة، والعقل لا يصيب دائماً في اس��تنتاجاته، فالحيرة 

والشكّ قائمان حينئذٍ في هذا المجال. 

ا باعتباره وسيلةً للوصول إلى اليقيِن في  ، وإنَّم ��كّ لا من أجل أن نشكَّ لذا، يجب البدء بالشَّ

��كّ المنهجي”؛ باعتباره منهجًا وأداةً  ى )ديكارت( طريقته بـ “الشَّ َ��مَّ اعي س معرفتِنا، ولهذا الدَّ

لاختبار معارفنا وقدراتنا العقليَّة، فمهما بلغت ش��كوكنا -حينئذ- لا بدَّ أن نصلَ إلى ما لا يطَالهَ 

الش��كّ، مثل قواعد علم الجبر بل حتَّى لو شكَّكنا في كلّ الموجوداتِ، فإنَّ ما يبقى بعيدًا عن 

الشكّ هو وجود “شكّنا”، وفعل الشكّ هذا يقوم به فكرنا. ومن هنا، قرَّر )ديكارت( مبدأه: “أنا 

كّ فيه؛ لأنَّه واضح  أفُكّرُ، إذن أنا موجود” الذي اكتش��فه بحدس��ه العقلي؛ حيثُ لا مجالَ للشَّ

وجلّي.

اتي  ا في الوعي الذَّ فاليقين والحقيقة عند )ديكارت( لا نعثر عليهما في التجرِبة العمليَّةِ، وإنَّم

ليم؛ حيثُ تقبع الأفكار والحقائق الفِطريَّة، وأوَّلها “المسُلَّمات”. للعقل الإنساني السَّ

ا أساسها العقل السليم الذي  ليس��ت المعرفة عمليَّة مكتسبة من المدُركات الحِسّ��يّة، وإنَّم

يمتلك قدرتين نظريَّتين تضمنان له الخروج من الش��كّ والوصول إلى اليقين، وهما: الحدْس 

والاستنباط))).

ينُبّهنا الش��كُّ في التفكير الفلس��في إلى عدم الوثوق في أيّ معرفةٍ قبل اختبارها والتأكُّد من 

صحتها، فالش��كُّ هنا، مِفتاح المعرفة بما يثيره من فضول لدى الإنسان للفحص والتدقيق في 

1 - ديكارت: مقالة في المنهج، ص87.

لُ لُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة18ِ المَْدخَلُ الشَّ

المعارف الموروثةَِ والراهنةِ، لكي تتَّضحَ لديه المعرفة الحقيقيَّة، ويقترب شيئاً فشيئاً من التمييزِ 

حيح والخاطئ. بين الصَّ

هكذا يرتقي الشكُّ بالإنسان فوق الإيمان الساذج، والتَّسليم المتُعسّف بالاعتقاد السائد دون 

دليل أو تبرير يؤدّي إلى المعرفةِ اليَقينيَّة.

إذن، التفكيُر الفلس��فيُّ لا يكون دون ش��كّ منهجي؛ لأنَّ الفلس��فةَ موقفٌ للعقل تجاه آراء 

ة النَّاس. ومعتقدات مُسلَّم بها عن جهلٍ أو سذاجةٍ عند عامَّ

نقول ش��كًّا منهجيًّا لكي نستبعدَ الشكَّ السفس��طائي عند )جورجياس-Gorgias( اليوناني 

)483 ق.م-375( الذي أصبح لاحقًا تيَّارًا س��لبيًّا يشكُّ في البديهيَّات، وهو نوع من الارتياب 

��خصي  ام الذي لا يرُاد منه الوص��ول إلى الحقيقة، بقدرِ ما يرُاد منه الجدال والهوى الشَّ اله��دَّ

كّ الإيجابي المجُرَّد من الهوى والذاتيَّة والعاطفة والمصلحة  اتيَّة، في مقابل الشَّ والمصلحة الذَّ

النفعيةّ، هو شكٌّ إيجابيٌّ بموضوعيَّته ونزاهته في الحكم، والميل إلى البرهان السليم وتحليل 

المسائل وتأليفها من أجل معرفة حقيقتها))).

اتِ خامسًا: الوَعيُ بِالذَّ

ات بعادة الانتباه إلى الطريقةِ التي نشعر ونفُكّرُ بها، وكيف يكون سلوكنا  يعَُّرب عن الوعي بالذَّ

ات السعي إلى كشف طرُق التَّفكير التي نرغب فيها، والكيفيَّة  مطابقًا لها، أو يقُصد بالوعي بالذَّ

ات هو وعيٌ بالـ  التي نفّرس بها الأش��ياءَ لذواتنا، ووعي العالم من حولنا، يعني أنَّ الوَعيَ بالذَّ

»أنا« بصفتها كائنًا منفردًا، ووعي بالوجود بوصفه كائنًا آخر مطلقًا.

ات يس��توجب الوعي بالآخ��ر “وحضوره”، لكي لا يكون وعيًا  يقول )هيغل(: “الوعي بالذَّ

وات الأخُرى، بمعنى الاعتراف بقيمةِ الآخر،  مغترب��ا مثاليًّا”، أي يلزم منه بالضرورة وعياً بال��ذَّ

اتُ مع رغبتها الفِطريَّةِ في التَّواصُل مع الآخرين. لكي تنسجمَ الذَّ

1 - توفيق الطويل: أسس الفلسفة، ص214.



19

ات هو فعل انس��جامٍ مع الأنا الإنس��اني تجاه الآخر الممُاثل أو المختلف  إذن، الوعيُ بالذَّ

أو الأرقى منه في الوجود، لكنَّه من جهةٍ أخُرى هو فعل انش��طار؛ لأنَّ هذا الوعيَ حتى بالفَهم 

الديكارتي هو أساس هذه العودة على الذات، بدءًا من وجود الآخر كموضوع رغبةٍ، فالعلاقة 

ات وموضوعها تبلغ منتهاها عندما يدرك الإنسانَ أنَّهما يتقاسمان فعل الانشطار نفسه.  بين الذَّ

ثلّه  ات تظَهر في انعكاس الأنا على ذاته بدءًا من استبعاد الآخر، الذي ُمي إذ إنَّ حقيقةَ الوعي بالذَّ

الجسدُ والواقعُ الخارجيُّ المحيط بنا، لكنَّه استبعادٌ يؤكّدُ الاختلافَ الذي لابدَّ منه لتتمايز قيمةُ 

ات حقيقتها  كل ذات ع��ن الأخرى، ويتمّ الاعتراف بها واحترامها. هنا، تنكش��ف للوعي بالذَّ

الإنسانيَّة التي تختلق جوهريًّا عن الحيوانيَّة التي لا تتجاوز الإحساس بالذات.

ات بدأ حينما قال الإنسان لأوَّل مرةً “أنا”، فالأنا هي  يرُش��دنا هذا التمايز إلى أنَّ الوعيَ بالذَّ

أصله الذي كش��فت عن��ه اللُّغة، وذاته التي يع��ود إليها دائماً، لكن هذه الع��ودة إلى الذات لا 

تتحقَّق إَّال عن طريق رغبته -بصفته موجودًا واعيًا- في معرفة الآخر والتواصل معه. فالرغبة في 

ات، وتمايزها الرغبة الحسّيَّة  التوّاصل والتَّعارف مع الآخر هي الأساس في تحقيق الشعور بالذَّ

التي لا يتخطاّها الحيوان.

الأنا الإنساني الواعي بذاته لا يكتفي بالرغبةِ الحِسّيَّة، فهي لا تشُبع فضولهَ المعرفي بـ “أناه” 

وبالآخرين، ولا تستطيع أن تنكشفَ لذاتهِا وللآخرين إَّال باعتبارها إحساسًا غامضًا وساكنًا لا 

يصل أبدًا إلى مرتبةِ الوعي بالذات.

ات ينبغي أن تتعلَّقَ الرغبةُ الإنس��انيَّةُ بموضوع غير طبيعي، بمعنى  لكي يكتملَ الوعيُ بالذَّ

تتعلَّ��ق بشيءٍ يتج��اوز الواقع المعُطىَ، ويخال��ف في جوهره الأنا الحّيس الحيواني الس��اكن 

والدائ��م الذي لا أفق له بعد الح��سّ. هذا الموضوع غير الطبيعي هو أنا آخر حرّ، وله صيرورة 

باتج��اه قصدٍ وغايةٍ إنس��انيَّتين. صورة ه��ذا الآخر هي الزمان، أي اس��تمرار ذات هذا الأنا في 

الوجود بحيثُ يصير ما ليس هو نحو غايته في تطوُّر واعٍ حرّ.

، هو وحده الذي لا يستطيع أن ينكشفَ لذاته وللآخرين بوصفه وعياً  هذا الأنا البشري الحرُّ

ورة، ورغباته اجتماعيَّة كذلك، لكنَّها رغبات إنسانيَّة تتعالى  بالذات؛ لأنَّ واقعَه اجتماعيٌ بالَّرض

لُ لُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة20ِ المَْدخَلُ الشَّ

ع��ن رغبات الأن��ا الطبيعي؛ لأنَّ طبيعةَ ذاتِ الإنس��انِ الواعية ترغب في م��ا يرغب فيه الآخر، 

ليتحقَّق الاعترافُ في قيمته بوصفه إنساناً، وفي واقعِه بوصفه فردًا إنسانيًّا.

اث��ل الرغبةَ الحيوانيَّةَ  إنَّ هذه الرغبةَ الإنس��انيَّةَ في التَّواص��ل مع الآخر، حتَّى وإن كانت ُمت

في سعيها للإش��باع، لكنَّها تختلفُ عنها في موضوعِ الإشباع وقيمتِه، فالرَّغبة الحيوانيَّةُ تطلب 

ات وبالآخر،  ، بينما الرغبة الإنسانيَّة رغبة في قيمة تطلب الإشباعَ المعرفيَّ بالذَّ الإشباعَ المادّيَّ

وتنأى بنفس��ها عن رغبات الحِسّ، بحيثُ يبلغُ الإنسان بقيمةِ معرفتِه مستوى المجازفةِ بحياته 

الحيوانيَّة من أجل رغبته الإنسانيَّةِ.

ات بالحديثِ عن المجُازفةِ بالحياةِ في س��بيل  لهذا، ارتبط الحديثُ عن “أصل” الوعي بالذَّ

غاي��ةٍ غير حيوانيَّة، كما ارتبط الحديثُ عن هذا الأصل بالحديثِ عن ملحمةِ الصراعِ من أجل 

ات والآخر، وهو صراعُ وعي يكش��ف عن واق��ع هذين الطرفين،  الاعرت�افِ المتب��ادل بين الذَّ

ويعكس علاقةَ وعي سيّدٍ ووعي عبدٍ، وسلوكين بشريين متمايزَين.

سادسًا: الوَعيُ بِالآخََر

ات والوعي بالآخر التَّأثير، لكن الرَّاج��ح أنَّ الوَعيَ بالآخر ثمرةٌ مباشرةٌ  يتبادلُ الوع��يُ بالذَّ

ات، واعترافٌ من الإنس��ان بعجزه وضعفه عن البقاءِ مُنفردًا. ومن هنا، ندُرك معنى  للوعي بالذَّ

ات يستوجبُ الوعي بالآخر. ورةِ للوعي بالمعنى الهيغلي؛ حيثُ إنَّ الوعيَ بالذَّ الَّرض

المتُبادَرُ الأوََّلُ من مفهوم الوعي بالآخر هو التواصل؛ إذ إنَّ أهمَّ خصائص طبيعةِ الإنس��ان 

هو كونه كائنًا تواصُليًّا لا س��يَّما إذا لاحظناه في مجالّي علم النفس وعلم الاجتماع؛ ففي علم 

ات وتمايزها عن الآخر )كائنات  النَّفس يعني الوعي حالة “الانتباه” والقُدرة على الش��عور بالذَّ

وأشياء(. وفي علم الاجتماع يرتبط الوعيُ بقدرةِ المخُّ البشري على إبداع اللُّغة والعمل؛ حيثُ 

تتفاعل المعرفةُ مع جهاز المخُّ، فيُصبح الَّال وعي جزءًا من الوعي الفردي والاجتماعي.

إذا كان الوعيُ بالآخر هو فنّ التَّواصلِ، فإنَّ أهميَّةَ عنصِر التَّواصلِ مُتأتيّة في الوقت نفسه من 

كّ، والشعور بالضعف، والفضول المعرفي لما  أنَّه نتيجةٌ وشرطٌ؛ فلولا تجربة قلق الدهشةِ والشَّ



21

انبثق من الإنس��ان عنصر التَّواصل والوعي بالآخر، لك��ن من جهةٍ أخُرى، قيمة هذه التجارب 

الفلس��فيَّة الثلاث مشروطة بالتَّواصل مع الأبعاد الثلاثة للوجود )الله، والإنس��ان، والطبيعة(؛ 

ه حاجته وفقره الوجودي إلى الوعي بالآخر، ليجُبر ضعفَه ويروي فضولهَ  ذلك أنَّ كلَّ عاقلٍ تشدُّ

المعرفي بأن يتعرَّفَ إلى حقيقةِ الآخر ويفهم الوجود))).

إذن، الرَّغبةُ في الوعي بالآخر والاتصّالِ به خاصيَّة إنس��انيَّة، بيئتها الفلسفة خاصّة، فوجود 

التوّاصل متعلقٌّ بوجودها، فحيثُ لا فلس��فةَ لا وجودَ للتَّواصُل، فهو -حينئذٍ- وس��يلة لإيصال 

أسئلةِ الإنسان الفلسفيَّة إلى الآخرين، وكشف موضوعات دهشته وشكّه.

هكذا يصُبح الوعيُ بالآخر، في أبعاده الثلاثة، موضوعًا للتَّفكير الفلسفي ومجاله. فالفلسفة، 

من حيثُ هي فنّ التفكير والتأمُّل، لا بدَّ لها من موضوع تعمل فيه، وأسئلة تجعلها ترسم قضايا 

هذا الموضوع ومشكلاته، فهو يطالبُها بأسئلةٍ ضروريَّة تتعلَّق بالمعنى الحقيقي للإنسان، والله، 

والعالم )الطبيعة والكون(.

ا  تها، فهي قديمةٌ قِدم الوعي الإنساني، وإنَّم تكتسب هذه الموضوعات قيمتها ليس من جدَّ

من ضرورتها وعدم اكتفاء الفلسفة بأجوبة المذاهب الفلسفيّة عنها.

لذا، يطالب الوعي بالآخر بموقفٍ فلس��في يجيب عن ثلاثةِ أس��ئلةٍ كُبرى بصيغها الثلاث، 

تتعلَّق بكلّ عنصر من موضوعه المركَّب، وهي كما يأتي:

ما حقيقةُ الإنسان؟ وكيف وُجد؟ ولماذا وُجد؟  

ما حقيقة الله؟ وكيف وُجد؟ ولماذا وُجد؟  يتكفَّل بهما علم ما بعد الطبيعة

ما حقيقة الوجود؟ وكيف وُجد؟ ولماذا وُجد؟  يتكفَّل بهما علم ما بعد الطبيعة 

ماذا نعرف عن الإنسان؟ وعن الأشياءِ؟ وكيف نعرفها؟  تتكفَّل بها فلسفة المعرفة

م��ا الذي ينبغي أن نعملَ؟ وكيف تعمل؟ ولماذا تعم��ل بطريقة دون أخرى  يتكفَّل بها علم 

الأخلاق.

1 - كارل يسبرز: مدخل إلى الفلسفة، ص30.

لُ لُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة22ِ المَْدخَلُ الشَّ

إنَّ محاول��ةَ الإجابة عن هذه الموضوعات يجعلُ من فلس��فة الوع��ي بالآخر وعياً بالعالم، 

ورغبة في معرفته في وحدته )علَّته الأولى(، وفي كثرته )معلولاته(، وفي مصيره )غايته())). 

حاولَ كلُّ مذهبٍ فلسفي أن يجُيب عنها تبعًا لمنهجه، لكنَّ الجميعَ كان ينشدُ التَّواصُلَ مع 

الآخر، ومعرفة حقيقته مستعينًا بالأدلَّة الفطريَّة والعقليَّة، لكن مهما تكن الأجوبةُ، فإنَّ الفلسفةَ 

لا تكفُّ عن طرحها وإعادة النظر فيها، بعد أن سلَّمت بأنَّ العقلَ وحده غير قادرٍ على الجوابِ 

الأكمل، والإحاطة بموضوع أسئلته الكُبرى!

هذا ما دفع ببعض الفلاس��فةِ لطرح موضوع الدين وسؤاله عن إمكان مساندته للإنسان في 

محنته الوُجوديَّةِ. 

هل الدّين كفيل بإكمال مشوار التَّفكير الفلس��فيّ؟ وهل تستغني فلسفةُ الوعي بالآخر عن 

الدّين وتكتفي بعقلِها المحدودِ أم أنَّه��ا تحتاج إلى ثنُائيَّةِ العقل والدّين، لتأمين اليقَين بحقيقة 

موضوعها، وحلّ مشكلات الفلسفةِ الكُبرى: الوجود والمعرفة والقيم؟

ت في وجهِ الإنسان كلُّ  ات على المعرفةِ بالآخر، في حال انسدَّ يمكن أن تتوقَّف المعرفةُ بالذَّ

سُ��بُلِ المعرفةِ، وأصبح يعيش في عالم مقفرٍ وخالٍ من العلاقات، لكن أنَّى لتاريخ الإنسان أن 

ات واستثار فيه  يخلو من العلاقات والتَّواصل، فمنذ فجر التاريخ الإنساني انكشف الآخر للذَّ

عنصر التواصل، ومنذ لحظة الوعي تلك، بحثَ الإنس��انُ عن أنماط مختلفةٍ من التَّواصل في 

الزمان والمكان، لتطويرِ سلوكه تجاه ذاته وتجاه الآخرين وما يحيط من أشياء.

وات،  يقتض�ي الوعيُ بالآخر الاعترافَ به وتقدير ذاته، بحيثُ ينش��أ الاحترامُ والتعايشُ بين الذَّ

ا للتعارف الذي من ش��أنه أن يرفعَ الغموضَ والجه��لَ بالآخر، والعداء  لا لدرج��ة التَّماه��ي، وإنَّم

ل��ه أو نكُرانه. هذه النتيجةُ تؤمّنها فلس��فةُ الوعي بالآخر على المس��توى الأفقي؛ أي مجال علاقة 

ا على المستوى العمودي فيُنتظر من هذه الفلسفة الغَيريَّة أن تتَّجهَ نحو مجهولِ  الإنسان بالإنسان، أمَّ

الوجودِ، والطبيعةِ وما بعد الطبيعة، للكشف عن الآخر المغُاير، سواء كان وجودًا أم عِلَّة للوجود، 

1 - رابوبارت: مدخل إلى الفلسفة، ص.ص21-20، 141.



23

هَ إلى الآخر، هو خاصّيَّة الإنسان )البحث عن الحقيقة وفهم أسرار الكينونة والكائن(. فإنَّ هذا التوجُّ

: مَنشَأُ الفَلسَفَةِ المبَْحَثُ الثَّانِي

يستدعي البحث في نش��أة الفلسفة تناوُلها بمنهج تأريخ الفلس��فةِ، وهو منهج يطُلعنا على 

ة معرفةِ الإنس��ان للوُجود  سري�ورة الفكر الإنس��اني، وفهم التجربةِ التأريخيَّ��ة الكبيرةِ عن قصَّ

والع��الم. كما يعُرفّنا هذا المنهج على طريقة ظهور أش��كال العقلِ النَّظري ومقولاته، ومناهج 

المعرفةِ العلِميَّة، وما جرى في العقول عبر التاريخ))). وما أنتجه من آراء صُنّفت في الموضوعاتِ 

امل لفلس��فة الطبيعة وما بعدها، ومبحث فلسفة القِيمَ  الكُبرى للفلسفة، كمبحثِ الوُجود الشَّ

اتيَّة، وموضوعاتها: المنَطق  )الأخلاق( و)الحقّ والخير والجمال( باعتبارها فلس��فة القي��م الذَّ

وفلسفةُ الأخلاق والقانون، وفلسفة الجمال. ومبحث نظريَّة المعرفةِ بصيغة أسئلتها الثلاثة: ما 

هي؟ وكيف نحُصّلها؟ وهل تحصيلها ممكن؟

يخال��ف كتابنُا سرديَّةَ كُتب تأريخ الفلس��فة في الغرب ومن تبعه��ا في الشرق، من أنَّ العِلم 

والفلس��فةَ اختراع اليونان في القرن )6 ق.م(، وهي سرديَّة مبنيَّة على اس��تعلاء مركزي أوروبي 

يحُاول أن يطمسَ ما س��بقه من حضارات، ويؤُرّخ للفلس��فة والعلم بدءًا من اليونانيّين، مرورًا 

بالفلسفةِ الوسيطةِ، ثمَّ الحديثةِ، بل يذهب مُعظم الغربيّين المرُوّجين لهذه السرديَّةِ إلى تجاهل 

الفلسفة الإسال�ميَّة الوسيطة، كما يؤكّدون على خُلوّ المشرق القديم من الفلسفةِ )أعني الهند 

والصين، والحضارة المصريةّ ووادي الرافدين())).

1 - توفيق الطويل: أسس الفلسفة، ص12، وراجع:

 L. robin: Greek thought and the origines of the scientific spirit, P.4.

2 - مؤرخّو الفلس��فة في بلاد الاتحاد السوفياتي الس��ابق لا يخضعون لهذه السرديةّ الغربيّة، وإنما يحترمون 

الفلس��فة الشرقيّة في المقام الأوّل ثمّ الإسال�ميّة، ويعطون أهمية أكثر لحضارة الشرق تليها اليونانيّة. راجع: 

مجموعة مؤلفين: موجز تأريخ الفلسفة، ج1، ص.ص29-28.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة24ِ المَْدخَلُ الشَّ

: الفَلسَفَةُ المصِِريَّةُ القَدِيمةَُ »بلاد وادي النيل« أولًا

ترَافقت الفلس��فةُ في بلاد وادي النيل »مصر القديمة« مع ظهور حضارتها في الألف الرابع 

ق.م؛ حيثُ بلغت درجةً عالية في المعرفةِ النَّظريَّة بش��هادة من زاروا مصر وأشادوا بها، ومنهم 

)أفلاط��ون(، بل إنَّ المؤُرّخَ اليوناني )هيرودوت( ذكر أنَّ المصِرييّن كانوا الس��بَّاقين في ضبط 

لوا إلى  دوا الشهورَ والأسابيعَ والأيَّام، وتوصَّ طول أيام الس��نة بـ365 يومًا وربع اليوم. كما حدَّ

��مس والقَمر، والعناصر الأربعة التي يتكوَّن منه��ا العالم. واعتقدوا أنَّ أصلَ  معرفة كرويَّة الشَّ

الكون هو الماء »نون« الذي ظهرت منه الآلهة »قوى الطبيعة«: 

“كان المصريوّن يقولون بأنَّ الخالقَ خرج من مياه الهيولى”))).

  فِكرةَُ الِإلَهِ الوَاحِدُ:

 ظهرت عند المصِرييّن -في مجال الخَلق- فكرةُ الإله الواحد )آتوم( أصل الكل كما ورد في 

»نصوص الأهرام«؛ حيث »النقش يخاطب آتوم، ويستذكر الزمان الذي اعتلى فيه الإله الرابية 

الأولى«))).

وترتَّبت على فكرة الإله الواحد فكرة الإيمان بالبعث والحياة بعد الموت يكون فيها الثواب 

والعقاب على الأعمال.

كما آمنَ المصريون بخُلود النفس بعدَ أن عرفوا أنَّها مُغايرة للجسد، فكان بناء الأهرام وابتكار 

التحنيط نتائج لهذه الاعتقادات.

س��وا ثنُائيَّة الكون والإنس��ان، والآلهة  يمكن الإش��ارةُ هنا إلى أنَّ المصريني� هم الذين أسَّ

والمادَّة، والجس��م، والنفس، بعد أن انتقل تفكيرهُم من التصوُّرات الأسُ��طوريَّة »إلى التَّأويل 

الفلسفي للأسُ��طورة، فقد تغَّري مضمون الأسطورة ليصبح فلس��فيًّا أكثر منه أسطوريًّا أو دينيًّا. 

ولا شكَّ أنَّ كلَّ هذه الآراء المختلفة المتضادَّة أثَّرت في علم اليونان وفلسفتهم، فيذكر المؤرّخ 

1 -  هـ. فرانكفورت: ما قبل الفلسفة، ص34.

2 - هـ. فرانكفورت: ما قبل الفلسفة، ص69.



25

)بلوتارك-Plutarchy( أنَّ الفيلس��وف اليوناني )طاليس-Thales( تعلَّم من المصرييّن بالذات 

أن يفترض الماء أصًال للأشياء وعِليَّتها الأولى. ونجد شهادة مماثلة على صلةِ فكرة )طاليس( 

عن الماء بفكر وادي الرافدين))).

يعتق��د المصريُّون في أس��طورة »تاج« أنَّ الإله خلق الموجودات بواس��طة »الكلمة«، وهي 

فكرة سنجد صداها لاحقًا))). 

ثانيًا: فَلسَفَةُ مَا بَيَن النَّهرَين

ناً من فكرةِ النّظامِ الكوني المؤُتمن إليه،  َ��ى مكوَّ لأنْ كان الم��زاجُ الذِهني للمِصرييّن القُدام

فإنَّه على العكس من ذلك لدى سكان ما بين النهرين، فالكون لدى هؤلاء -وإنْ بدا منظًَّام لكنَّه 

مُمتل��ئ باحتمالات الفوضى- تنظمّه إراداتٌ كَونيَّةٌ وق��وى الطبيعةِ العاتيةِ الحيَّة التي لا يمكن 

الس��يطرة عليها، فالأش��ياء المحُيطةُ بهم تؤثرّ في حياتهم، وكلّ ظاهرةٍ يلحظها إنس��ان العراق 

ة به))). القديم كانت شيئاً حيًّا له إرادة خاصَّ

انعكست هذه النظرة للكون على التَّفكير التَّأمُّلي لسكَّان ما بين النهرين ولظواهر العالم من 

سوها بعد أن تكوَّنت حضارة  حولهم، وعلى الأنظمة الاجتماعيَّة والسياس��يَّة والدينيَّة التي أسَّ

الكتاب��ة البدائيَّ��ة الرافديَّة في منتصف الأل��ف الرابع قبل الميلاد؛ حيثُ ص��ار نظِامُ المجتمع 

والدولة مطابقًا لنظ��ام الكون وصورته، مُمثًالَّ في إرادات إلهيَّ��ة، وهي عبارة عن آلهة: أعلاها 

وأقواها إله السماء »آنو«، يليه إله الرياح والعواصف »إنليل« الحاكم في كلّ ما تحت السماء، 

، واهبة الحياة وصاحبة النِعم على الإنسان في الحضارة  ثمَّ ملكة الآلهة »كي« وهي الأرض الأمُّ

الس��ومريَّة، ثمُّ الحضارة البابليَّة التي جاءت اختلاط الأكادييّن بالس��ومرييّن؛ حيثُ جرى بناء 

1 -  حسام الألوسي: مدخل إلى الفلسفة، ص155. 

2 - ه��ـ. فرانكفورت: ما قبل الفلس��فة، ص72، وراجع: طه باق��ر: مقدمة في تأريخ الحضارة القديمة، ج2، 

ص.ص109-90.

3 - هـ. فرانكفورت: ما قبل الفلسفة، ص151.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة26ِ المَْدخَلُ الشَّ

مدين��ة بابل على ه��ذا المنهج الحضاري، وأصبح لها مس��اهمة كبيرة في تطوُّر الطبّ ونش��أة 

عل��م اللغة والقانون. كما أفادت الإغريق بمبادئ الرياضيَّات والطبيعة والفلس��فة والهندس��ة 

المعماريَّة، ونشرت في العالم أدبَ الأسُطورة والحِكَم والأمثال))).

أخذ البابليُّون اعتقادهم في الخلق من تراث الآلهة السومريةّ وأضافوها إلى الطابع الخاصّ 

بآلهة بابل الس��امية، فأصبح »مردوك« إله بابل وكبير الآله��ة البابليةّ. وتظهر من أدب الملاحم 

البابلي اعتقادات تأمّليّة في أصل الكون والكائنات والأش��ياء والإنسان، منها ملحمة التكوين 

البابلي »إينوما إيليش«؛ حيثُ يعلو ش��أن »مردوك« عىل� جميع الآلهة، ومن هذه الاعتقاد في 

سيادة »مردوك« نشأت رغبة مدينة بابل في السيطرة على جميع المدن والأمم))).

هكذا تكوَّن التفكير الفلس��في البابلي في الوجود والمجتمع عبر أس��طورة سومريَّة وبابليَّة 

مبكرة عن دولة الكون باعتبارها قضيَّة مسلَّم بها، يعُّرب عنها الأدب الأسطوري ضمنًا في قصص 

وحكايات بأشكال مختلفة في مرحلة الألف الثالث ق.م.

تس��تجلِي هذه الموضوعات كلهّا غرضها الأصلي، وهو الوصول إلى إجابة عن تس��اؤلات 

تفصيليَّة عن الكون، والقوى التي تهدّدُ الإنس��ان في الطبيعة بأسلوب معالجة نفسيَّة، أي فهم 

شخصيَّات هذه القوى والإرادات الفاعلة في الكون. 

هوت في اعتقاد شعوب العراق القديم، كما في مصر القديمة، هو لاهوت  نخَلص إلى أنَّ الَّال

حُلوُلي؛ حيثُ الآلهة تحلُّ في الطبيعة، وتتوزعّ أدوارها لتنس��يق نظام الأرض على نس��ق نظام 

الكون. 

ومَرِيُّونَ وَالبَابِلِيُّونَ«   نشَأةَُ الفَلسَفَةِ وَمنهَجُ المعَرفَِةِ الفَلسَفِيَّةِ: »السُّ

لم يقُدّم السومريُّون نظامًا فلسفيًّا بالمعنى الحديث، لكنَّهم نهجوا طريقةَ التَّأمّل في الكون، 

وطبيعت��ه، وأصله، ونظامه، وحوادث��ه، وصاغوا أفكارًا وعقائدَ في أص��ل الوجود والإلهيَّات، 

1 - ويل دبورانت: قصة الحضارة، ج2، ص.ص188-187.

2 - فراس السواح: مغامرة العقل الأولى، ص95.



27

بنوها على تبريرات عقليَّة، بحيثُ صارت لاحقًا مبادئ مؤثرّة في مجتمعات الشرق الأدنى))).

اعتمد السومريُّون في البحث عن هذه المس��ائل الفلسفيّة على الخيال والعاطفة، لتأسيس 

عقائدهم في الكون والكائنات من خلال مقدّمات أدبهم الملحمي، منها: 

ا في البدء كان »ميلاد الماء« أو كان »البحر الأوّل«، ?? أنَّ الخَلقَ ليَسَ مِن العَدَمِ: وإنَّم

وهو في تصوُّر الس��ومرييّن المحُركّ الأوّل الذي وُلد »الجبل الكوني« المكوَّن من 

السماء والأرض معًا، ويدلُّ هذا الاعتقاد على وحدة الكون الأصليَّة عندهم.

: فكان »آن« إله السماء، ?? ةُ آلَهَِةٍ عَىلَ هَيئةَِ بَرشَ بَبَ الأوََّلَ »الإله« توََلَّدَت مِنهُ عِدَّ أنََّ السَّ

و«كي« إله��ة الأرض، ومنهما وُلد »إنليل« إل��ه الفضاء والعاصفة، وهو الذي فصل 

السام�ء عن الأرض ليهيّئ خلق الإنسان والحيوان والنبات، ويؤسّس المدينة على 

الأرض.

أنَّ هَذهِ الَآلهِةُ تتَقَاسَمُ إدَِارةَ الكَونِ وشؤونه، وتحكمه بمقتضى قوانين مقرّرة.??

أنهّ مِن المَفرُوضِ خُلود الَآلهةِ حتىّ لا ينهدم نظام الكون ويغرق في الفوضى.??

ة الخَالقِِيَّ��ة، أو فعل الخلق الذي تنطق باس��مه الآلهة ?? َ��ةَ الِإلهيَّةَ هِ��ي القُوَّ أنَّ الكَلم

ة »جلجامش«: »بعد أن جرى إبعاد السماء  فتعيَّنت سام�ت الكائنات، جاء في قصَّ

عن الأرض بعد أن فصلت الأرض عن السام�ء بعد أن تعَّني اس��م الإنسان ...« هنا 

»كلمة الخلق« لها فاعليَّة وقدرة على الإبداع والتصوير))).

أنَّ الوُجودَ قاَئمٌِ عَىلَ مَبدَأ الثُّنائيَِّةِ بيََن الجِسمِ وَالرُّوح؛ حيث إنَّ الإنسان مصنوع من ??

طين على صورة الآلهة ليكون خادمًا لها.

تشير عَمَليَّة الخَلق هذه إلى مغزى سامٍ وهو أنَّ الإنسان يعي مكانته الفريدةَ بين المخلوقات، 

ة الخلق البابليَّة »إينوما إيليش« يظهر الإنس��ان مصنوعًا  وعلاقته المميَّزة بالآلهة، بينما في قصَّ

من دم إله معاقب فداء لرفاقه.

1 - صموئيل كريمر: من ألواح سومر، ص.ص252-151.

2 -  يوسف الحوراني: البنية الذهنية الحضارية، ص133.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة28ِ المَْدخَلُ الشَّ

يَّة لا تنَفَكّ، ففي كل إنس��ان نفس إلهي يرعى ?? أنَّ الصّلَ��ةَ بيَن الَآلهةِ وَالإنِس��انِ دَاِمئ

ش��ؤونه، فهو في عناية إلهيَّة دائمةٍ؛ حيثُ تمنحه الآلهة القدرات وتعلمّه كيف يميّز 

؛ لأنَّها مصدر الضمير الخُلقُي ومنبع القِيم.  بين فعل الخير وفعل الشرِّ

رابعًا: الفَلسَفَةُ الفَارِسِيَّةُ

يختلف التفكيُر الفلس��في في بلاد فارس جذريًّا ع��ن ميتافيزيقا بلاد مصر وما بين النهرين، 

دةِ ولا  فالفلس��فةُ الفارس��يَّة تفُّرس الوجودَ وظواهرهَ بتفكيرٍ مغاير؛ حيثُ لا مكانَ للآلهةِ المتُعدَّ

عادةِ  ا يوجد إلهٌ مُطلق هو »أهورا مزدا« إله الرُّوح والنور، والممُثلّ للخيرِ والسَّ الإله الوسيط، وإنَّم

المطُلقة، وإليه تعود النُّفوس بعد موتها لتحُاسب على أفعالها.

تعاقبت على تمثيل الفلس��فة الفارس��يَّة ثلاثة تيّارات كُبرى، وهي “الزرادش��تيّة” -نسبة إلى 

الحكيم )زرادشيت( )ت 660ق.م(- و”المانوية” -نسبةً إلى الحكيم )ماني( )215-273م(- 

و”المزدكية” نسبةً إلى )مزدك( )ت531م(.

أهمّ هذه الثلاثة هي “الزرادشتيةّ”؛ لمِا لها من تأثير في ذهنيَّة الشعوب الفارسيَّة قبل الميلاد 

وبعده. 

تقوم الفلسفةُ “الزرادشتيّة” على تماهي الميتافيزيقي والفيزيقي، وتصل بين هذين التصوُّرين 

بمبادئ معرفيّة مجردّة، تفُّرس علاقةَ الطبيعة بما وراء الطبيعة ضمن منظَّمةٍ فلسفيَّةٍ أصيلة. 

إنَّ أصالةَ الفلسفةَ الزرادش��تيَّة لا يعني عدم حصول تأثيرات خارجيَّة وفدت من الفلسفات 

قيّة، لكنَّ هذه الثقافاتِ الوافدةَ جرى استيعابها  الهِنديَّة والعراق وسوريا القديمة ذات الثقافة الَّرش

في الفِكر الفارسي عمومًا والزرادش��تيَّة خصوصًا ضمن علاقة العامّ بالخاصّ؛ حيث جمعت 

الزرادشتيَّة بين الأسُطورة والدّين والفلسفة.

1 - وِحدَةُ الِإلَهِ ِيف كِتَابِ الحِكمَةِ الزَرَادِشتِيَّةِ

ن كتاب »الغاتاس« )أو الغاث( التعاليمَ القديمةَ لحكيم الفُرس )زرادشت( الذي بَّني  يتضمَّ



29

فيه أس��س الخلق والتكوين؛ حيثُ قال: »إنَّ النُّور كان فوق الظلام، وبينهما كان فراغ مفتوح، 

وأنَّ »أهورا مزدا« كان عالماً بوجود »أهريمان« ومجيئه لأجل الصراع«.

يعني هذا أنَّ الإلهَ الواحدَ “أهورا مزدا” هو المبدع الأوَّل قبل كلّ الأش��ياء، والحافظَ الأوَّل 

للأرض والسماء، وقد جعل الإنسانَ حُرًّا))). وهذه دعوة صريحة إلى التَّوحيد رغم ما شاع خطأ 

ثلّه ثنُائيّة الخير والشر. ويظهر أنَّ مردَّ  رًا ثنُائيًّا للخل��ق والوجود، ُمت بأنَّ الزرادش��تيَّة تحمل تصَوُّ

هذه الفكرة الخاطئة التي التصقت بالزرادشتيّة هو الخلط القائم بين النزعة الزرفائيَّة التي نادت 

د الآلهة، وبين الزرادشتيّة التي حاربت  بالثنويَّة قبل ظهور الزرادشتيّة، باعتبارها حًّال وسطاً لتعدُّ

ة من عقيدة الثنويَّة.  الثنويَّة ودعت إلى التوحيد وتنقيةِ أذهان العامَّ

نالت فكرة الألوهيَّة الاهتمامَ نفسَه في كتاب »الزند أفَِسْتا« الذي ظهر لاحقًا، محتفظاً بتعاليم 

)زرادشت( إلى جانب الاعتقاد بالتَّصوُّر الشعبي للثنُائيَّةِ المتُضادَّة التي تبنَّتها المذاهبُ الفكريَّة 

ا  الإيرانيَّة، وهي ثنائيةّ »عالم الخير« و«عالم الشّر«، وتأتي حكمةُ الإله »أهورا مزدا« لتضع حدًّ

لصراع الخير والشّر في العالم.

يعني هذا أنَّ الفلسفةَ الزرادشتيَّة بدأت بتماهٍ واضح بين الميتافيزيقي والفيزيقي والإنساني، 

وهي مستويات ثلاثة لا يخلو منها تفكير معرفي فلسفي. 

2 - الميِتَافِيزِيقَا الِإلهَِيَةُ

د الآلهة في  يظهر )زرادش��ت( في »الأفَِسْ��تا« داعي��ة إلى التوحيد بعد أن انتشر مفه��وم تعدُّ

مجتمعه. 

م )زرادش��ت( تصوُّره لمعنى الإله الواحد “أهورا مزدا”: هو كائن في السماوات، يعلو كلَّ  قدَّ

الأشياء، يرُى فقط بأفعاله، وكماله مطلق، وصفة خيره منعكسة على العالم، وهو عِلَّة خلق العالم. 

ا معرفة العالم وأسراره فتحصل بواس��طة القلب والعقل الذي يوصل إلى رؤية واحدة للإله. أمَّ

1 - ويل ديورانت: قصة الحضارة، ج2، ص.ص425-424.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة30ِ المَْدخَلُ الشَّ

يختَّصُّ إله )زرادش��ت( بصفات: الن��ور، والعقل، والطيّب، والخير، والس��لطان )القدرة(، 

والتقوى، والخلود))). 

»أهورا مزدا« في »الأفَِسْتا« هو إله مُطلق، ومفيض الموجودات جميعًا، وهو الأوَّل والآخر، 

ويستحقُّ العبادةَ دون غيره. 

خامسًا: فَلسَفَةُ الهِندِ القَدِيمةَ

1 - مَرَاحِلُ الفَلسَفَةِ الهِندِيَّةِ

ة منذُ الألفِ الأوَّل ق.م إلى القرن 17م.  ظهرت الفلسفةُ الهنديَّة على امتداد أربع مراحل مهمَّ

يعنينا منها المرحلتان الأولى والثانية، أي مرحلة النَّشأةِ ثمَّ مرحلة تأسيس مذاهبها.

:  المرَحَلَةُ الأوُلَى

 تبدأُ نشأةُ الفلسفة الهنديةّ من 1500ق.م مع ظهور الكتابات الفِيديَّة )نسبة إلى كُتب الفيدا 

ى هذه المرحلة، من بابِ المسُ��امحة، بأنَّها عصر فلس��في، وإذا أردنا الدِقَّةَ  )Veda((. وتسُ��مَّ

ة، اختلطت فيها الفلس��فة والدّين  في الوص��ف نقول إنَّها مرحلةُ نش��وءِ وتجميع لمعارف عامَّ

ى  والسحر، والأسُطورة. كما كانت مرحلة ظهور عقائد ذكُرت في الديوان الأوّل للفيدا المسمَّ

. وذكُرت أيضًا في القسم الأخير للديوان،  “سامهيت”، أي كتاب المعارف، وهو الديوان الأهمُّ

ا بالفلسفة، وقد ظهر في أوَّل الألف الأوَّل ق.م. وهو “الأوبانيشاد” باعتبارها قسًام خاصًّ

أقدمُ الآثارِ الأدبيَّة الهِنديَّة هو كتاب “الفيدا” الديني؛ حيثُ يجمع بعضَ الأفكار الفلس��فيَّة 

ا يشتمل أيضًا  هوت والميتافيزيقا، وإنَّم عن الإنسان والحياة والعالم. لكنَّه ليس مقتصًرا على الَّال

على معارف الطبّ، والفلك، والحساب، والحيوان، والمنطق، والبلاغة، والنحو، والأخلاق، 

وعلم النفس. 

1 - ويل ديورانت: قصة الحضارة، ج2، ص429.



31

المرَحَلَةُ الثَّانيَةُ:

 تقع بين )500 أو 600ق.م إلى 200م(، وهي الفترة التي انتشرت فيها »البوُذيَّة« و»الجينية«، 

أكبر المذاهب الفلسفيَّة الهنديَّة.

أ - الجِينِيَّةُ:

نشأت هذه الفلسفة تحت رعِايةِ اتجاهين واسعين:

اتجّاهٌ مُحافظ يقدّس “الفيدا”.��

واتجّاهٌ غير محافظ، ولا يعترف بقدسيَّة “الفيدا”. ��

فَلسَفَتُهَا الخُلُقِيَّةُ:

 تصُنَّف الجينيّة مذهبًا خٌلقُيًّا، وتعُدُّ المبادئُ الخُلقُيَّةُ الفصلَ المهمَّ لهذا المذهب. موضوعها 

الروح الإنسانيَّة، وغايتها تعليم طرُقُ »انعتاق« الروح من الشهوات عبَر المعرفةِ التي يتكفَّل بها 

ك، إلى  شخصُ المعُلمِّ الموثوق فيه، وعبر الاستقامة في السلوك اليومي، بواسطة الزُّهد والتَّنسُّ

أن يجري الفصلُ بين المادَّة والروح في جسم الإنسان.

  فَلسَفَتُهَا ِيف الوُجُودِ:

 تق��وم الجينيّة على مذهبٍ خاصّ في »الوج��ود«. يعتبر أنَّه مُكوَّن من جواه��رَ واقعيَّةٍ ثابتةٍ 

كالمادَّة )البسيطة والمركَّبة والزمان والمكان والحركة والسكون( والروح، ومُكوَّن من أعراض 

، تتميَّز بالوعي  زائلة. تعتقد الجينيّة أنّ كلَّ هذه الجواهر أزليَّة لا خالق لها وخالدة. فالروح مثًال

والش��عور وكمالها بذاتهِا؛ لأنَّها تتوفَّرُ على كل فضائل المعرفةِ والسعادةِ والقُوّة، لكن نزوعها 

إلى رغبات الجسد يقف عائقًا أمامها بسبب الجهل.

ة الجيني هي إيجاد الوس��ائل الضامنة للخلاص بالتجرُّد من المادَّة والظفر بالانعتاق  ومَهمَّ

عبر معرفة اليقظة بالوجود وجواهره. 

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة32ِ المَْدخَلُ الشَّ

  نظََرِيَّتُهَا ِيف المعَرفَِةِ:

 تقومُ فلس��فةُ المعرفةِ الجينية على التمييز بين س��بعةِ أش��ياءٍ أو مواد رئيس��ة، تسُاعدنا على 

فهَم العالم، وهي: )الحياة واللا حياة - تيّار النَّش��اطِيَّة الذي يل��وّن الحياةَ النباتيَّة بالروحانيَّة - 

والعلاقة التي تجعل الحياة الروحيّة بذلك التيّار - الحاجز وهو يقوم بدور التصدّي للتيار - إزالة 

والنشاطيَّة التي تسُيطر على الإنسان - الانعتاق والتحرّر(.

  النّسبِيَّةُ ِيف المعَرفَِةِ:

أي إنَّ وس��ائل الإحس��اس والإدراك تختلف من كائن إلى آخر، إزاء الشيء الواحد، بل إنَّها 

تختلف في الإنسان الواحد ذاته باختلاف حالاته ومرتبته الاجتماعيّة والوجوديةّ))).

ب - الفَلسَفَةُ البُوذِيَّةُ:

 نسِبة إلى مؤسّسِها )بوذا( بين القرن 6-5ق.م. قامت البوذيَّة على تناقضها مع سلطة الكهنة 

عبيّة الفقيرة وانتشرت بينهم، وظلَّت تقُاوم  البراهماتيّين ودينهم القديم. وانحازت إلى الفئاتِ الشَّ

لطات القائمة. بطشَ الحُكَّام حتَّى اعترفت بها السُّ

مت البوُذيَّة فلس��فتها بوصفها نظامًا رهبانيًّا يتأمَّل في الوضع الإنس��اني ويهتم بمصيره،  قدَّ

ويبحث في إخراجه من ألم الواقع وشروره. 

البوُذيَّة في جوهرها عقيدةٌ فلسفيَّةٌ في الاستسلام والخضوع من أجل الخَلاص والتحرُّر 

من قه��رِ العالم المادّي، لذلك تجاوز انتش��ارهُا الهند إلى الصني� واليابان، وغيرها من 

البلاد.

ت الحِكمة الثلاث” )التربيتاكا(،  رة مكتوبة في “سَّا�لَّ� ظهرت الكُتب البوُذيَّة في مرحلة متأخِّ

وهي أوَّل تنظير متكامل لفلسفة البوذيةّ. 

1 - علي زيعور: الفلسفة الهنديةّ، ص.ص319-317.



33

   المبََادِئُ التَّعلِيمِيَّةُ لِلبُوذِيَّةِ

 تعمل البوُذيَّة على موضوعات فلسفيَّة ثلاثة:

الحياةُ يملؤها الألم والعذاب.??

سبب ظهور العذاب في العالم هو “هناكس” )الجهل(.??

العذاب يمكن إيقافه. ??

قاءِ في حياةِ الإنسان وتجاربه اليوميَّة،  مِحورُ التفلسف البوذي يؤكّد على حتميَّة العذابِ والشَّ

ويبحث في الس��ؤال ع��ن إمكانيَّة الخلاص من آلام الأرض، وتعَترب� البوذيَّة أنَّ هذا الخلاص 

ممكن إذا نجح الإنسانُ في الوصول إلى حالة »الانطفاء« أو »النيرفانا«؛ حيثُ يصُبح الإنسانُ 

ر وشكوى، وفي تلك الحالة يعيش شعورًا ينمو بالانعتاق من كل  في حالةِ سكينةٍ من دون تذمُّ

دواعي الألم والع��ذاب، ويجعله منصرفاً عن عالمهِ الخارجي وعن أف��كارهِ. وهذا التأمُّل في 

الخلاصِ والانعتاق هو بديلٌ عن الطقوس الدينيَّة البراهماتيَّة))).

   فلسفتها الخُلُقيّة:

تقُدّمُ الفلسفةُ الخُلقُيَّة البوذيَّة خارطةَ سلوكٍ ومعرفة للخلاص من الشقاء الوجودي)))، وهي 

الوعي الفلس��في بالألم في الحياة، والوعي بس��ببه وهو الجهل، والوعي بكيفيَّة التغلُّب على 

الجه��ل والقض��اء عليه، والوعي بالطريق الم��ؤدّي إلى إزالة الألم وحذف��ه، وذلك من خلال 

انٍ: معارف َمث

حيح.?? الفَهم الصَّ

ليمُ من الأوهام والأحكام المسُبقة.?? التَّفكيُر السَّ

ليمةُ من ظلُمة الأنا وآلامها. ?? الغايةُ السَّ

الكلام المتَُّزن الذي لا مصلحة شخصيَّة فيه.??

1 - علي زيعور: الفلسفات الهنديةّ، ص238.

2 - الشقاء جذوره ثلاثة: )الجهل، الشهوة، الكره(.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة34ِ المَْدخَلُ الشَّ

ليم والمسالم.?? لوك السَّ السُّ

الوسائلُ الشريفةُ للارتزاق. ??

التَّأمُّل المحَض. ??

التَّصرُّف العادل.   ??

   نظََرِيَّةُ الكَائِنِ وَعِلمِ الظَّوَاهِرِ، وَنظََرِيَّةُ الَّال أنَاَ وَالَّال ثبََات

لا تتََّفق البوُذِيَّة مع البراهماتيَّة في نظرتها إلى الكائن، فالبراهماتيَّة تعتقد أنَّ في كلِ ذاتٍ يقبعُ 

ى »أتمان«، وفيه استعداد ليعود إلى المصدر– البرهمان. نورًا من »البرهمان« يسُمَّ

ات” لا واقع لها، فهي تتج��زَّأ وتتحلَّل حتَّى تصير لفظةً مُجرَّدة  ا البوُذيَّ��ة، فتعتقد أنَّ “الذَّ أمَّ

وبسيطةً تسُاعد على الدلالة والإشارة فقط. 

ات عدم ذات، وهي عبارة عن فلس��فةِ الَّال  بناءً على النظريَّة البوُذيَّة، تصُبح الأنا لا أنا، والذَّ

.)Anitta-نفس في النفس )أنيتا

ويترتَّب على نظريَّةِ زوال عالم الأعراض في الكون مبدأٌ فلس��فيٌّ آخر في البوذيَّة، وهو الَّال 

ثبات في الوجود؛ حيثُ يستمرّ كلّ شيء في التَّغُّري في آنات الزمن داخل الإنسان، وفي عالمه 

ا لا ثباتَ، ولا استقرار.  ، وإنَّم الخارجي، فلا شيءَ ثابتٌ ومستقرٌّ

بَبِيَّةِ وَقَانوُن العَمَلِ:    مَبدَأُ السَّ

ببيَّة؛ حيثُ يلفُّ العالم قانون السبب والمسبَّب أو العِلَّة والمعلول،   تعتقدُ البوُذيَّة بمبدأ السَّ

دفةِ في البوُذيَّة. هذا القانون  فلا شيءَ خارج عن هذا القانون الكوني، وعليه ينتفي مفهومُ الصُّ

الس��ببي كما يسَري في الكَ��ون والكائنات، يسَري أيضًا في النَّفس ب��ل حتَّى الأفعال والأفكار 

تخض��عُ لهذا القانون، ولهذا صار الاعتقادُ في البوذيَّة بأنَّه لا ثواب ولا عقاب، وبأنَّ الإنس��انَ 

يحمل أعباءَ أعمالهِ، يطُلق على هذا الاعتقاد عقيدة »الكارما« )العمل(. وتعتبرها البوذيَّة قانون 

الوجود الس��ائد على كلّ شيءٍ، فه��و يتجاوز الخيَر والشرَّ والعدالةَ، باعتب��ار أنَّها تجعل الفردَ 



35

ل وحدَه نتيجةَ أعماله وأفكاره، بل إنَّ ش��خصيَّةَ الإنس��انِ ذاتها هي تجسيدٌ حيٌّ لأعماله  يتحمَّ

وتصرُّفات��ه وأف��كاره، لذلك كانت فكرة الرجع��ة إلى الحياة، و»الأنولاد« م��ن جديد من نتائج 

فلسفة الكارما، الأمر الذي ترتَّب عليه شعور بالقلق من ظاهرة هذا العَود البُدّي في عالم الشقاء 

. الحِّيس

يطُلقَ على هذا الرجوع المتكرِّر اس��م “السمسارا”، وهو قانون جار ومستمّر، يكرّر مظاهرَ 

وحالات الوجود لكلّ كائن. 

نلُاحظ هنا، أنَّ قانوني “الكارما” و“السمس��ارا” يتكاملان في الفلس��فة البوُذيةّ، فالسمسارا 

تجُبر الفردَ على الاعتقاد بأنَّ أعمالهَ وأفكارهَ وأخلاقهَ الش��خصيَّة هي س��ببُ س��جنه في دوَّامة 

التَّناسخ الدائم. 

ا هو اعتقاد يربط بين الجبريَّة  لكنَّ هذا الاعتقاد في البوذيَّة لا يصل بها إلى جبريَّةٍ مطلقةٍ، وإنَّم

والحُريَّةِ أو بين الشقاءِ والانعتاق))).

   الحَقِيقَةُ الأخَِيرةَُ هِيَ الفَرَاغُ »صُونيِا«:

 بعد »بوذا«، انضمَّت إلى الفلسفةِ البوُذيَّة نظريَّة الفراغ والحقيقة، وذلك في القرن الثاني أو 

الثَّالث بعد الميلاد على يد المعلمّ )ناغارجونا( الذي عكف عميقًا على دراس��ة كُتب »الفيدا« 

وقوانين الفلسفةِ البوُذيَّة.

َّ��حت هذه النظريَّة من عقيدة الَّا�لَّ� ثبات البوذيَّة؛ حي��ثُ كلّ شيءٍ لا يتوقَّف عن التَّغُّري  ترش

ل، في صيرورة مُضنيةٍ وهي فكرة “بوذا” بالأساس. انطلق )ناغارجونا( منها ليتساءلَ عن  والتبدُّ

؛ لأنَّها أشياء فوق إدراكنا.  كن أن تفَُّرس ى، ولا ُمي ، ولا تسُمَّ وجودِ أشياءٍ مطلقةٍ لا تتَغَّري

، وبين  بنَ��ى )ناغارجونا( نظريَّته عىل� المقُابلة بين الزائل والمطلق، وبني� الثابت والمتغّري

الاس��تقرار الأبدي والعود الأبدي، لكنَّ المطُلقَ بوصفه هدفاً أسمى للإنسان مُردَّد بين حالتيْ 

1 - ترونجبا تشوجيام: الحكمة المجنونة، ص46.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة36ِ المَْدخَلُ الشَّ

الوجود والَّال وجود، ولا هو مختلف عَّام هو موجود أو غير موجود.

فبن��اءً على فكرة التَّغيير الدائم، تصُبح العن��اصُر التي تركّب “الذات” أو “الأنا” هي أيضًا لا 

واقعيَّة لأنَّها عناصُر مفتقرة إلى بعضها بعضًا، هذا هو صلب نظريَّة الفراغِ؛ حيثُ لا وجود ولا 

عدم، لا ولادةَ ولا موت، فكلُّ شيءٍ وهم، ولا شيء غير الوهم.

لكن لا نجازفُ بالقولِ إنَّ نظريَّةَ الفراغ عند )ناغارجونا( ترُادف العدميَّة المطُلقة التي تلغي 

كلّ الحقائق الواقعيَّةِ، وكلَّ سلوكٍ وعملٍ، وكلّ تفكيرٍ، وكل وصايا لاهوتيَّة. 

المشُكلة في مفهوم “الفراغ” هي أنَّه لا يمكن تعريفه؛ لأنَّه لا يندرج تحت مقولةٍ معروفة. 

غاية الأمر هو حقيقة واقعيَّة نس��بيَّة تحتفظ في داخلها بالقواعد الدينيَّة التي لا تلُغى؛ لأنَّها 

ة  امن للوص��ول إلى المعرفةِ التَّامَّ صالح��ة دائماً. وهذه القواعد الطقس��يَّة هي المم��رُّ الضَّ

بالفراغ.

سادسًا: الفَلسَفَةُ ِيف الصّيِن القَدِيمةَِ

تختلفُ طبيعةُ الفلس��فة في الصين عن فلس��لفات الحضاراتِ الأخُرى، من حيثُ أسلوب 

تقسيماتها ومضامينها وأهدافها. 

إذ إنَّ فلاسفتهَا لا يعُيرون اهتمامًا للإقناع العقلي في المعرفةِ والحقيقةِ والوجود، بل إنَّ نظريَّةَ 

المعرفةِ اس��توردها الصّينيُّون من الهِند؛ لأنَّها ليست من طبيعةِ مِزاجهم الفِكري الذي لا يسُلمّ 

ة الكاملةِ والبُطلان الكامل. لذلك يتجنَّب الصينيُّون في  بصرامةِ المنَط��ق وحذلقتِه، أو بالصحَّ

فلسفتهم استخدامَ المصطلحات الفنيَّة والتَّخصصيَّة، ويفُضّلون الأسُلوبَ العَامي البسيط في 

محاوراتهم، لذا لم يكن لديهم اعتقاد بنظامٍ معرفي مُطلق.

- صنَّف مبح��ثَ الأخلاق تحت عب��ارة: “الطبيعة  ف��ـ )كونفوش��يوس-Confucius( -مثًال

البشري��ة”، وصنَّف مبحث “الميتافيزيقا” تحت عبارة “طرائق السام�ء”، وتناولهما بأس��لوبٍ 

وهدفٍ مختلفين.

ش��هدت المرحلةُ ما بين ظهور )كونفوش��يوس( إلى س��نة 1000ق.م وضعَ منهج البحث 



37

الفلسفي في الصين، أو “طريقة توجيه البحث” في التفكير الفلسفي.

ا لوضع قواعد  والغاي��ة من هذا المنهج لم تكن من أجل المعرفة المجُ��رَّدة والحقيقة، وإنَّم

للتثقيف الذاتي واكتشاف الفضيلة والبحث عن الخير))).

إذا كانت المعرفةُ من أجل المعرفة هي الغاية عند اليونانيّين، فهي ليست قيّمة -في حدّ ذاتها- 

عند فلاسفة الصين، فقد كانوا ينشدون المعرفةَ العمليَّة أو المعرفة بالحياة وشؤون الناس، كان 

هدفهُم العلمَ »بما هو كائن«، للوصول إلى الطمُأنينة والسعادة. ولعلَّ هذا المزاج الفِكري هو 

الذي يفُّرس لماذا لم يعتِن الصينيُّون بنش��وء المدارس الفِكريَّة؛ حيثُ لم يفُردوا لنظريَّة المعرفةِ 

فصًال مستقًّال في مُؤلَّفاتهم.

كن أن نلُاحظَ الفارق بين الفلسفة الصينيّة القديمة وبين الفلسفة الغربيَّة التي فصَلت  كما ُمي

ات والموضوع، أي بين عالم »الأنا« والعالم الخارجي، فمن هذا التمييز أخذت نظريةّ  بين الذَّ

المعرفة شأناً كبيراً في فلسفة الغرب. 

1 - الكُونفُوشيُوسِيَّةُ:

 نسبة إلى مؤسّسِها )كوُنفوشيوس( )551-479ق.م(، أعُلنت الكونفوشيوسيّة مذهبًا رسميًّا 

منذ القرن الثاني الميلادي، ولاتزال إلى اليوم.

ثلّ الكونفوشيوسيّة التراثَ الفكريَّ للصينيّين، فهي جزءٌ لا ينفصل عن ذواتهم؛ إذ لم تكن  ُمت

ا هي طبيعة متأصّلة فيه.  مجرَّد معتقدٍ يختاره أو لا يختاره الشخص، وإنَّم

أ - مَكَانةَُ التَّعلِيمِ وَالمعَرفَِةِ عِندَ )كُونفُوشيُوسَ(

يعُ��دّ )كونفوش��يوس( معلًام من طراز رفي��ع، وقد جلبت إليه هذه الموهب��ةُ آلاف التلاميذ، 

منهم 72 مخلصًا عقًال وفضيلةً، تجدر الإشارة إلى أنَّ التعليم عنده ليس معرفةً مطلوبةً لذاتها، 

1 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص325.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة38ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا هي طريقة تهدف إلى فهَم سلوك الناس وتصرفّاتهم  ومنقطعة عن حياة الناس وهمومهم، وإنَّم

أفرادًا وجماعةً.

كان هدف )كونفوشيوس( التعليمي مزدوجًا:

تكامل الذهن بالمعرفة، وتمرين النَّفس على الفضائل العمليَّة، والحدّ من القوى العصبيّة 

والانفعاليّة في الإنس��ان، ليكون ش��خصًا مُتَّزناً ونافعًا لمجتمعه وقادرًا على حلّ مُش��كلاته 

ا بنرش� التعليم العامّ بين جميع  بنفس��ه. فالدولة عند )كونفوش��يوس( لا تطُاع بالإكراه، وإنَّم

أفرادها.

كن أن نلُاحظ الفرق بين فلس��فة التعليم الصينيةّ، وبين اكتفاء اليونان والغرب بالعقل  هنا ُمي

النَّظري في ترقية الذهن دون السلوك العملي.

ب - منهَجُ المعَرفَِةِ ِيف الكُونفُوشيُوسِيَّةِ

عن النَّظر كثيراً وينُصت كثيراً،  يس��تخدم )كونفوش��يوس( أداتي الملُاحظة والتحليل، أي ُمي

ويجتنب المشَكوك والغامض. فالحكمة في نظره لا تتحقَّق بالكشف والإشراق، كما أنَّ التَّأمُّل 

وحده لا يوصل إليها. 

الفَضِيلةَُ: عاش )كونفوشيوس( في مجتمع كانت فيه الخُرافة والشعوذة والخوف من ظواهر 

الطبيعة منتشرة بني� الناس. كما كان حكَّام عصِره يعتقدون بتأثري� الكهانة والأحلام، وأرواح 

الموتى على النَّاس، ويخافون من ظواهر الخسوف والكسوف.

أمامَ هذه الاعتقادات، قرَّر )كونفوش��يوس( اس��تبعاد خوارق الطبيع��ة والغيبيَّات من طرقُ 

تعليمِ��ه، وصرف النَّظ��ر عَّا�مَّ� وراء الطبيعة، موجّهً��ا أذهان تلاميذه إلى الاهتمام بمش��كلات 

المجتمع الجوهريَّة وهمومه؛ باعتبار أنَّ الإنسانَ -في نظره- كائنٌ اجتماعي بالضرورة.

وركَّز )كونفوش��يوس( على أهمّيَّ��ة الفضيلة ودورها في علاج عذاب��ات النّاس وشرورهم، 

فالفضيلة الكاملة »جين« والحكمة لا تتضّح إَّال بدراسة التاريخ وتجارب الأمم السابقة، معتبراً 

أنَّ الفضيلة والحكم الصالح تمثَّلت في الملَاكين الحكيمين: »ياد« و»شون«. 



39

يات  ويرُجع )كونفوشيوس( سبب هموم الناس في حياتهم اليوميّة إلى عدم التَّطابق بين مسمَّ

الأشياء مع أسمائها في حياةِ الإنسان.

2 - التَّاوِيَّةُ:

 هي خُلاصة مذهب الفيلسوف )لاو تسو-Laozi( )القرن 6 و5 ق.م(. وتعني “التَّاو” الطريق 

ا  أو قانون الأش��ياء، ووفقًا لهذا القانون لا يتصرَّف الإنس��ان والطبيعة تبعًا لإرادة السماء، وإنَّم

د.  تبع لطريق طبيعي محدَّ

يشكّل قانون “التَّاو” مع جوهر الأثير “تسي” أساس العالم، هو عالم الحركة والتغُّري الدائم 

بحيثُ ينتج عنه بالضرورة انتقال كلّ شيء إلى نقيضِه، هكذا تستمرّ الحركة حتى تتحقَّق العدالةُ 

في النهاية. 

يفُهم من هذا أنَّ “التَّاوية” طريق طبيعي إلى التَّحرُّر والانعتاق. فهي، خلافاً للكونفوشيوسيَّة، 

غايته��ا في الطبيعة لا في الإنس��ان، يعني هذا الاختلاف أنَّ فلس��فةَ التَّاو تؤكّد على الأس��س 

الميتافيزيقيَّة للطبيعة، بدًال من التَّأكيد على المجتمع الإنساني -بعبارة أخرى- التاوية ميتافيزيقيةّ 

أرضيَّة.

تمرَّد )لاو تس��و( على الحكم القائم واتَّهمه بإحداث الك��وارث والآلام في المجتمع، وقد 

استمدَّ فلسفته من القلق إزاء أوضاع الناس المزُرية والدمار الذي حلَّ بمجتمعه.

لهذا يبرز تأكيدُ التَّاوية على تناغم الطبيعة وكمالها في فلسفتها التي تدعو إلى اتبّاع طريق أو 

“تاو” الكون، وأن يتَّحدوا مع هذا الطريق المنُجِي، فالحياة المثاليَّة عند “لاو تسو” هي الحياة 

البسيطة المتناسقة والعاديَّة دون حِيَل، وأنانيَّة، ورغبات جامحة، وغشّ، وربح فاحش))).

فالفارق هنا بين الفلسفة الكونفوشيوسيّة وبين التَّاوية، هو فارق بين الاعتقادِ بأنَّ الإنسانَ هو 

معيار كلّ شيء وأصله، وبين الاعتقاد بأنَّ الطَّبيعةَ هي معيار كلّ الأشياء وأصلها. 

1 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص.ص375-374.

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة40ِ المَْدخَلُ الشَّ

هكذا تبَنَّت التاوية نظريَّة في الكون والإنسان بوصفهما وحدة واحدة. لهذا ركَّزت الفلسفة 

التاوية على أنَّ المبادئ التي تنُظِّم أفعال الإنسان هي ذاتها المبادئ التي تنُظِّم الطبيعة، فالحياة 

السعيدة لا تتحقَّق إَّال عندما تتطابق وتتناغم بصورةٍ كاملةٍ مع الكون جميعًا؛ حيثُ تتَّفق أفعال 

الناس مع أفعال الكون. 

سابعًا: اليُوناَن

ظهرت الفلس��فة اليونانيَّة في دُويلات ومدن اليوُنان بين القرنني� )7-6ق.م( في أيونية، ثمَُّ 

في جن��وب إيطالي��ا وصقلية، إلى أن اس��تقرَّت في أثين��ا )الق��رن 5ق. م(، وبلغت نضجها في 

القرنين )6-5ق.م(، ثمَّ تنامت حتىّ عهد الإسكندر المقدوني )4ق.م(، واستمرَّت تحت رعاية 

الإمبراطوريَّة الرومانيةّ، إلى أن بلغت نهايتها في حدود القرن السادس الميلادي. 

1 - عوامل ظهورها: 

الإنجازات العلميَّة والفنيَّة لحض��ارة مصر وبلاد ما بين النهرين، وفينيقيا، وإيجة، وأدبيَّاتها 

الأسُطوريةّ؛ إذ كان لقرب اليونان الجغرافي من هذه الحضارات تأثيٌر مباشر في تسرُّب ثقافتها 

إليهم عبر جزيرة »ملطية« التي استقبلت منها اليونان علوم الهندسة المصريَّة، والفلك البابلي، 

وثقافة فينيقيا، وفنون هذه الحضارات وعقائدها وطقوسها.

2 - مَرَاحِلُ الفَلسَفَةِ اليُوناَنِيَّةِ

أ أصلُ الكون وبناؤه وعناصره على امت��داد القرنين )7-5ق.م(، طرفاهما )طاليس( 	.

و)سقراط(.

ة: البحث في جوهر الإنسان والمجتمع والنفس والطبيعة وما بعدها، 	.ب الفلسفة العامَّ

امتدَّ من القرن )5-4ق.م(، مَثَّلهما )أفلاطون( و)أرسطو(.

ج الفلسفة العمليَّة )خلقيَّة أدبيَّة( من بعد )أرسطو( إلى )أفلوطين(.	.



41

د الفلسفة الدينيَّة والصوفيَّة للأفلوطينيَّة المحدَثة )القرن 4-6ب.م(. 	.

ه الفلاس��فة قبل )سقراط(  فالمرحلة الأولى: انطلقت من الموضوع إلى الذات؛ حيثُ توجَّ

أوًالَّ إلى دراسة الكون وأصل نش��أته، ثمَّ جاء دور السفسطائيِّين و)سقراط( ليدرسوا الإنسان، 

وهي المرحلة الثانية في التفكير الفلسفي.

ا المرحلة الثالثة: فكانت بعد اجتياح الرومان لليونان وس��قوطها سنة 146ق.م، وانهيار  أمَّ

هوا إلى فلسفةِ العملِ والحياةِ من خلال  النظام السياسي اليوناني، فكان على اليونانيّين أن يتوجَّ

كتاباتهم في الأخلاق والسلوك والمسائل التي تخُصُّ الإنسانَ الفرد، مجرَّدًا عن بيئته الاجتماعيّة 

والسياسيَّة، والتاريخيَّة.

ه: الأبيقوريوّن، والرواقيّون، والشكّاك، والأفلاطونيّون الجدد))).  مَثَّل هذا التوجُّ

انطلاقاً من القرن الثاني للميلاد اختلطت مذاهب الفلس��فة اليونانيَّة بالمسيحيَّة واليهوديَّة، 

فظه��رت مباحث الفلس��فة والدين بصيغة صوفيَّ��ة أو لا أدريَّة أو توفيقيَّ��ة. تحاول الجمع بين 

الفلسفةِ والعقلِ من جهة، وبين الدين والنَّقل من جهة ثانية، كفلسفة )فيلون(، و»الأفلوطينيَّة«، 

و»الغنوصيةّ«.

ّ ةُ لِلتَّفَلسُفِ اليُوناَنِي 3 - المنََاشِئُ العَامَّ

ة بين 2500-900ق.م، كانت الجسر الواصل  نشري� إلى أنَّ حضارات بحر »إيجة« الممُتدَّ

بين الحضارة الفينيقيَّة، وبلاد ما بين النهرين، ومصر القديمة من جهة، وبين الحضارة اليونانيةّ 

من جهة أخرى.

انطل��ق التفكيُر الفلس��في العام وغير المنظَّ��م في اليونان م��ن الأدب الملحمي لديهم، لا 

سيَّما ملحمتيْ “الإلياذة” و“الأوديسا” لـ )هوميروس-Homeros( وقصيدتيْ “أنساب الآلهة” 

.)Hesiod-و“الأعمال والأيام” لـ)هزيود

1 - رابو بورت أ. س: مبادئ الفلسفة، ص75. 

انِي لُ - الَمبْحَثُ الثَّ الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة42ِ المَْدخَلُ الشَّ

وضع اليونان والإغريق، كغيرهم من الشعوب، الإنسان في منزلةٍ أقرب إلى الآلهة الأولمبيَّة 

من خلال تجليّها في الطبيعة، وما تحكيه الأس��اطير اليونانيَّة عن عشق كثير من النساء للآلهة، 

مت الديانات والمعتقداتُ والطقوس الشعبيَّة في اليونان حلوًال  وإنجابهنّ منها الأولاد. لهذا قدَّ

ة، حاول الأدبُ الأسُطوري والمسَرحي الخوض في موضوعاتها كأصل  لقضايا فلس��فيَّة مُحّري

العالم، والحياة وطبيعة الإنسان ومصيره، وأصل الخير والشّر، والموت، وعالم ما بعد الموت، 

وجدوى القِيَمِ الخُلقيَّة والاجتماعيةّ.

هذا الانقلاب في التصوُّر الكوني عند اليونان والإغريق أخرج إلى حد ما مش��كلات الإنسان 

في الطبيعة من عالم الأسُ��طورة والش��عر إلى عالم الحِكمة والعقل، وأصبح بالإمكان الحديث 

عن بدايات متواضعةٍ لنظريَّات فلس��فة نقديَّة، رغم أنَّها لم تصل بعد إلى صياغة فكريَّةٍ منظمّة لا 

عي أنَّ  سيَّما مع فلاسفة الإغريق الأوائل، لكن جرأتهَم الأدبيّة دفعتهم إلى افتراض فكرة أوَّليَّة تدَّ

” قابل للفهم، وأنَّ هناك وراء الَّال نظام في إدراكاتنا نظامًا واحدًا، باستطاعتنا أن نفهمه. الكونَ “كلٌّ

وما دام الكون في سيرورة دائمة لا نهائيَّة فلا معنى -حينئذ- أن نبحثَ عن أصله بمنهج الأسُطورة؛ 

لأنَّه لا بدايةَ له ولا نهاية، فليس هناك إَّال الوجود، هذا ما عَّرب عنه )هيرقليطس-Heraclitus( بقوله: 

“هذا العالم الذي هو دومًا ذاته للجميع لم يصنعه قط أحد من الآلهة أو البشر. لقد كان حتى الآن، 

وسوف يبقى إلى الأبد نارًا حيَّة لا تخمد، بها مقادير تشتعل، ومقادير تنطفئ”))).

صَةُ التَّفكِيرِ الفَلسَفِي قَبلَ )سُقرَاط( وَالسُفَسطَائِيّيَن المبحث الثالث: خَُال

مُ المرَحَلَةِ قَبلَ )سُقرَاط( : أعََال أولًا

مُ بِالعَالَمِ الخَارِجِي: 1 - الاهَتِمَا

 قبَلَ )سقراط( كان هَمُّ الفلاسفة هو السؤال عن أصل الأشياء، وعن التَّغُّري والكثرة.

1 - وولتر ستيس: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص60.



43

أ ج��واب )طالي��س( )640-562ق.م(: الماء هو المادَّة الأوُلى لكلّ الأش��ياءِ، فهو 	.

لأُ الآلهةُ العالمَ، ه��ذا العالم تسري فيه  يرس�ي فيها لأنَّ الحياةَ ترس�ي فيه، كما َمت

الرُّوح بدليل أنَّ المغِناطيس والكهرمان يحُركّان الأجسامَ الأخرى. يعترف )طاليس( 

بوجود كثرةٍ وتغُّري في الأشياء لكن يردّها إلى أصلٍ واحد.

جواب )أناكسيماندر-Anaximander( )610 ق.م ...؟(: الأصل هو اللا محدود 	.ب

الجامع لكلّ شيءٍ، ثمَّ صدرت عنه الأشياءُ بالانفصال عبر الحركةِ الحلزونيَّة.

ج جواب )أنكس��يمانس-Anaximenes(: الأصل هو الهواء، فالأش��ياء تكوَّنت فيه 	.

بالتخلخُل والتَّكاثف.

د جواب )هيرقليطس-Heraclitus( )530-470 ق.م(: الأصل الأوَّل هو النَّار من 	.

خلال التَّغُّر�يُّ� الدائم في الكون، وبحكم »الكلمة« أو »الرض�ورة« تصبح النار كلّ 

عناصر الأشياء، وقانون الوجود هو التغُّري وصراع الأضداد.

اعترض الإيليون في جنوب إيطاليا بس��ؤال: كيف تصدر الكثرة والتغُّري عن الواحد بصفته 

أصلَ الأشياء؟

ه )بارمينيدس-Parmenides( )504ق.م( و)زينون-Zeno( )490-430ق.م( أبرز 	.

فلاسفة إيليا. كان الحلّ مع المدرسة الإيليَّة في إنكار الكثرةِ والتغُّري والحركة؛ لأنَّ 

كلَّها من آثار المعرفة الحِسّيَّة، ومظاهر خارجيَّة وليست الحقيقة.

ا  إذن، الوجود واحد، لكلّ شيءٍ نسبة منه، فهو الصفة الجَوهريَّة لكلّ موجود ولكلّ شيءٍ، أمَّ

الاختلافات والتباينات بين الأشياء فهي صفات عرضيَّة. ليس هناك عند الإيليين إلا الوجود، 

ا هناك انتقال من وجود إلى وجود آخر.  فلا شيءَ يصيُر عدمًا، وإنَّم

ا الطريق  الحواس طريقٌ خاطئ في المعرفة؛ لأنَّها تخدعنا بمظاهر الكثرةِ والتَّغُّري في الموجودات، أمَّ

المصيب فهو العقل؛ لأنَّه يتجاوز المظاهرَ الخارجيَّة المختلفة ويوصلنا إلى جوهرٍ واحدٍ هو الوجود.

و .	 )Anaxagoras-494-444ق.م( و)أناكساغوراس( )Empedocles-أمبادوقليس(

، لكنَّ أصلَ الموجودات لا ترجع إلى عنصر  )428ق.م( اعترف��ا بوجود كثرة وتغُّري

لُ - الَمبْحَثُ الثالث الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة44ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا الماء  واح��د، وقرَّرا الاعتقاد بمرجعيَّ��ة العناصر الأربعةِ أصول للأش��ياء، وهي إمَّ

واله��واء والتراب والنار، كما رأى )أمبادوقليس(، أو هي ذرات غير متناهية الصغر 

كما رأى )أناكساغورس(.

إذن، أصول الأشياء متداخلةٌ ومتمازجةٌ من العناصر أو من الذرَّات التي تختلط في ما بينها 

ع وتفرُّق، بحيثُ لا يكون هناك تولُّد أو  ��َّما هو مجرَّد تجمُّ كيب، وإن دون أن تص��ل إلى حدّ الَّرت

تحوُّل حقيقي، فكلّ عنصر أو ذرَّة يبقى ثابتاً بخصائصه.

ز )ديمقريطس-Democritus( )460ق.م ...؟( تمَّم الرأيَّ السابق، معتبراً أنَّ أصلَ 	.

رات التي لا تنقسم؛ لأنَّ ماهيّتها واحدة، لكنَّها تختلف فقط  كل المركَّبات هي الذَّ

��كل، كالح��روف الأبجديَّة، وفي الترتيب بين ه��ذه الحروف، وفي الوضع  في الشَّ

بينها، ورأى أنَّ حقيقةَ الأشياء هي غير ما تظُهره لنا الحواس.

ح الفيثاغوريون: نس��بة إلى )فيثاغ��ورس-Pythagoras( )570-500ق.م( يرون أنَّ 	.

أصل جميع الكائنات هو العدد، فليس هناك جس��م غري� مكوَّن من العدد، لذلك 

يساوي العدد الشكل الهندسي في المدرسة الفيثاغوريَّة.

إذن، كلُّ شيء يتَّخذ شكلَ العدد كالمثُلَّث والمربَّع والمكعَّب والكُرة إلخ.  وبعبارة أخرى، 

الأشياء عندهم “تشارك” في العدد لتتَّخذ شكًال ومظهًرا لوجودها في المكان.

ة على الفلس��فة الحديثة  س��تكون لآراء )فيثاغورس( ع��ن ثنُائيَّةِ النَّف��س وخلودها آثار مهمَّ

والمعاصرة.

ثانيًا: التفكير الفلسفي في عهد سقراط والسفسطائيّين

1 - )السفسطائيون(:

هن��ا اتجّه البحث نحو الإنس��ان؛ حي��ث أعرضت الفلس��فةُ في هذه المرحلة ع��ن الوُجود 

رسَ الفلسفي من الكون  الخارجي حينما ظهر السُفس��طائيوّن في القرن )5-4 ق. م( وقلبوا الدَّ

إلى الإنس��ان والقضايا الخُلقُيَّة والاجتماعيَّة، لا سيَّما بعد أن انتقلت الفلسفةُ إلى أثينا حاضنة 



45

الدس��تور الديمقراطي والمسرح النَّاقد للأعراف وللأفكار الأيونيّة، مضافاً إلى مهنة المحاماة 

والمجالس الشعبيَّة، والجدل السياسي، وفنّ الخطابة للتأثير على الجمهور.

اتَّخذ التَّفكيُر الفلس��في عند السُفس��طائيّين طابعَ النس��بيَّة، فقالوا إنَّ كلَّ معرفة وكلّ حقيقة 

، فأنكروا وجود ح��قّ وباطل، أو خري� وشّر وتفنَّنوا في ع��رض الرأي ونقيضه  ه��ي أمرٌ نس��بيٌّ

وتصحيحهما في الوقت نفسه.

طبَّق السفسطائيّون مبدأهم في النسبيَّةِ على كلّ شيءٍ، فصارت كلّ المفاهيم الإنسانيَّة نسبيّة 

في نظرهم، حتَّى المعايير والقِيمَ الخُلقُيَّة.

عَّرب عن هذا المبدأ زعيمه��م الأوّل )بروتاغورس-Protagoras( )481-411ق.م(. حينما 

قال: “الإنسان مقياس الأشياء جميعًا، هو مقياس وجود ما يوجد منها، ومقياس لا وجود ما لا 

يوجد”. على أنّ مقصوده هنا هو الإنسان “الفرد” وليس الإنسان بالمفهوم الكلي.

ثاني زعماء السفسطائيّة هو )غورغياس-Gorgias( )480-380( صاحب الثُّلاثيَّةِ المشهورةِ: 

“لا يوجد شيء، فإن وُجد لا نعرفه، فإن عرفناه لا نستطيع نقله إلى الآخرين”.

هذه الثُّلاثيةّ تنفي اليقين في كلّ شيء، وتش��كّك في وج��وده، وإن وُجد فلا يمكننا معرفته 

َّرب عن معرفتنا به إلى  ا إن حصل وعرفناه، فلا نقدر أن نع تمامًا، لأنَّ كًّال سيعرفه على طريقته، أمَّ

الآخرين؛ لأنَّ اللُّغة تعُيقنا عن إيصال المعنى الحقيقي، وإن حاولنا اس��تعمالها فإنَّها لا تعدوا 

ة غير مُتَّفق على معناها.  إَّال كلمات عامَّ

2 - )سقراط( )469-399ق.م(

ى )سقراط( لدِراسةِ »الإنسان« والردّ على الجدل السُفسطائي الذي يعتمد على اللَّعب   تصدَّ

بمعاني الكلمات وخلط المفاهيم.

   اتَّخذ )سقراط( وسيلة “الاستقراء العقلي” للوصول إلى “الجوهر الثابت” الذي يكمن وراء 

دِها، فاهتمّ بـ “التعريفات” و“التحديدات”. اختلاف المظاهر وتعَدُّ

فعند س��ؤال: ما هو الإنسان؟ حذف س��قراط في الجواب أعراض الإنسان الخارجيَّة: لونه 

لُ - الَمبْحَثُ الثالث الفَصْلُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة46ِ المَْدخَلُ الشَّ

أو طوله أو عرضه، وأكَّد على أنَّ له حقيقةً وماهيَّةً جوهريَّةً يش��اركه فيها جميع أفراد الإنس��ان، 

ة للكلّ، وبذلك وضع  وهي التفكير، فصارت حقيقة الإنسان هي “التَّفكير” باعتبارها صفة عامَّ

الأسُس الصحيحةَ للفلسفةِ التي س��يبني عليها لاحقًا )أفلاطون( و)أرسطو( هرم الموجودات 

ة، هكذا هيَّأ )سُقراط( لعصر  على أس��اس “ماهيَّاتهِا” الثابتة وليس أش��كالها الخارجيَّة المتُغّري

فلسفي يوناني يقوم على مفهوم “العام”.



انِي:
َّ
 الث

ُ
ل

ْ
ص

َ
الف

ومِ
ُ
ل
ُ
اقي الع

َ
ب
َ
 و

ُ
ة
َ
ف
َ
لس

َ
الف





49

لُ: تعَرِيفُ الفَلسَفَةِ المبَحَثُ الأوََّ

كن القول إنَّ التعريفَ هو حاجة العقلِ النَّاقد إلى وضع حدّ لإبهام تداخل العلوم واختلاط  ُمي

ة بها، فيحدث في الذهن تشويشًا يمنع من التَّمييز بين موضوعاتها. مسائلها الخاصَّ

يَن بضبط العُلوم كلمّا استقل فرع من فروعها. لذلك، كان التَّعريف وما يزال يشغل المهتمِّ

: سقراط ووضع الحدود أولًا

، حينما حاول أن  ّيك هذا ما فعله )سقراط( في ميدان الفلسفة، لتفنيدِ منهج السُفسطائيّين الشَّ

يضع أساسًا لتعريف الأشياءِ وفهَم حقائقها، فاستخدم العقل مائزاً بين حقيقة الشيء وأعراضه، 

كّن الباح��ثَ من التَّمييز بين أصل الشيء الذي يريد  بحي��ثُ جعل من التَّعريف أداة منطقيَّة ُمت

تعريفه وبين العوارض الزائدة على حقيقته، فيرتفع به الغموض واللَّبس الذي طالما عمل عليه 

السُفسطائيُّون لتشويشِ أذهان النَّاس، خدمة لأغراض السفسطائي الشخصيَّة.

ة، وقد استفاد  لذا، يعُدُّ )سقراط( الممهِّد لعلمِ أسُس التَّعريف وهُويَّة العلوم والفلسفةِ خاصَّ

منه تلاميذه والفلاسفة من بعده.

بدأ تعريفُ الفلس��فةِ عن��د اليونان بتصوُّر أوَّلي عنها، من خلال معن��ى لفظها المرُكَّب وهو 

محبَّة الحكمة. والراجح، على خلاف ما هو س��ائد، أنَّ هذا المعنى اس��تخدمه )س��قراط(، لا 

)فيثاغورس(، ثمَّ اعتمده تلميذُه )أفلاطون( ليُميّز -في محاوراته- بين حبّ الحِكمة عند أستاذه 

وبين ادّعاء الحكمة عند السُفسطائيّين))).

ثانيًا: أفلاطون والصبغة الميتافيزيقيَّة للتعريف 

لاحظ )أفلاطون( أنَّ تعريفَ )سقراط( للفلسفة جاء محدودًا، فقام بتوسيع مفهومها ليُصبح 

1	 أحمد أمين وزكي نجيب محمود: قصّة الفلسفة اليونانيّة، ص.ص128-120.

لُ انِي - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة50ِ المَْدخَلُ الشَّ

معناها عنده: »كسب المعرفة«، والفيلسوف هو الذي يسعى إلى معرفة حقائق الأشياء وأزليَّتها، 

وبذلك أضفى )أفلاطون( على الفلسفة صِبغة ميتافيزيقيّة تعلو على العلوم الأخرى.

ثالثًا: تعريف )أرسطو(

ا )أرسطو( فاستعمل كلمة »فلسفة« بمعنى مُرادِف للعلم، أي إطار جامع للمعرفةِ الإنسانيَّة  أمَّ

ا هي »الفلسفة الأولى« التي تبحث في عِلل الأشياءِ  ة، لكنَّه اعتبر أنَّ الفلسفةَ الحقيقيَّة إنَّم عامَّ

الأولى ومبادئه��ا العُليا نحو المبدأ المطلق الذي ليس فوقه مبدأ، لذا نطُالع من بين التعريفات 

العديدة التي ذكرها أرسطو للفلسفة، ما يأتي:

الفلسفة هي: “علم العلل البعيدة والمبادئ الأوُلى” أو هي: “علم الوجود بما هو موجود”)))، 

أي البحث في العلل والأسباب العُليا للموجودات.

حقة لمدرستِه وصل إلى حدود العصور  وقد ترك تعريف )أرسطو( أثراً بالغًا في الفلسفات الَّال

قِ. الوسيطةِ في الغربِ والَّرش

م  يضع )أرس��طو( الفلس��فة في ه��ذا التعريف في أعلى مرات��ب العلوم النَّظريَّ��ة، فهي تتقدَّ

م على العلوم العلميَّة، وهو  الرياضيَّ��ات والطبيعيَّات، كما أنَّ هذه العلوم النظريَّ��ة جميعًا تتقدَّ

تصنيف مشهور عن اليونان الذين يرفعون من شأن العلمِ النَّظري العقلي على العمل والممارسة 

الوَاقعيَّة.

وهذا ما يش��عر به وصف )أرسطو( بالفلسفة الأولى؛ لأنَّها تمتازُ بدارسةِ الموَضوعِ الأسَمى 

ة كُليَّّة؛ لأنَّ البحثَ في جزئيَّات  وهو »الوجود بما هو موجود«، أي تبحث في الوجود بصفةٍ عامَّ

الوجودِ هو من شأن العلوم الأدنى.

ة الفلسفة عند )أرسطو( هي البحث في العِلَّة الأولى أو »السبب الأوَّل« للوجود،  إذن، مَهمَّ

ولهذا يسُمّى )أرسطو( »الفلسفة الأولى« العلم الإلهي. ثمَُّ تهتمّ في الدرجة الثَّانية بموضوعات 

1 - عبد الرحمن بدوي: أرسطو، ص284.



51

أخرى كالطبيعيَّات والرياضيَّات والإنسان والفنون.

فالبح��ث في »العلم الإلهي« ه��و بحث في عِلَّة العِلل عند )أرس��طو(؛ لأنَّه العلم البرهاني 

الذي يش��مل كلَّ المبادئ الرئيسة في المعرفةِ العِلميَّة التي توُصلنا إلى التَّسليم بالمحُركّ الذي 

لا يتحرَّك، أي العِلَّة الأولى التي تحرِّك الكَونَ.

لكن لا يعني هذا أنَّ »الله« في فلسفة )أرسطو( هو موضوع للبحث الفلسفي؛ لأنَّه ليس فكرة 

ا »الله« هو »الفلس��فة الأولى« التي يعن��ي موضوعها بالعِلل الأولى؛ إذ إنَّ مُنطلق  نظريَّة، وإنَّم

فلسفة )أرسطو( الميتافيزيقيَّة يكمن في هذا العالم الواقعي ويبدأ به))).

ولمَّا كانت الفلس��فة أو الحكمة تطلبُ المبادئُ الأولى في نظر )أرسطو(، فهناك بالضرورة 

موج��ود ترجع إليه بالذات هذه المبادئ والعِلل، يعني أنَّ البحثَ في كل الموجودات بما هي 

موجودة مآلها إلى علم واحد. 

ولمَّا كان الجوهرُ ه��و البعُد الأوَّل من أبعاد الوجود كان موضوع هذا العلم هو مبادئ هذا 

الجوهر وعلله ولواحقه الكُليَّّة والفحص عنها، لذا كان هذا العلم الأوَّل أرقى أقسام الحكمة، 

وهي "الفلسفة الأولى"، فهي كالجنس لسائر العلوم الأدنى منها))).

( )185-256هـ( رابعًا: تعَرِيفُ )الفَارَابِي

يطُلق على )الفارابي( لقب »المعُلمّ الثَّاني« بعد »المعُّلم الأوَّل« )أرسطو(؛ نظراً لشهرته في 

المشرق، وانش��داده إلى فلسفة )أرس��طو(، لكن معارضتهَ لميتافيزيقاه جعلته يقترب أكثرَ إلى 

)أفلاطون(.

وترتَّب على هذه المعُارضة فارقٌ جوهري بين )أرس��طو( و)الفارابي( في ما يتعلَّق بالله في 

فلس��فتيهما؛ فالله عند الأوَّل حالة عرضيَّة وعند الثَّاني مرك��ز الوجود، وغير ذلك من الفوارق 

الأخرى ليس هنا محل ذكرها. 

1 - عماد الدين الجبوري: الله والوجود والإنسان، ص.ص33-92.

2 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، ص.ص203-200.

لُ انِي - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة52ِ المَْدخَلُ الشَّ

ويعُرف عن )الفارابي( محاولة توفيقه بين فلسفتي )أرسطو( و)أفلاطون( في كتابِه المشهور 

”))). ومحاولة الجمع هذه في نظره تؤُكّد أنَّ الفلس��فة، مهما كان  “الجم��ع بين رأيي الحكيمْني

اختال�ف الفلاس��فةِ فيها، هي واح��دة »لا يبُدّل الزم��ان مقاصدها وغاياتها ب��ل يبُدّل صورها 

وطرائفها«))). لكن يبقى عند )الفارابي( أنَّ )أرسطو( و)أفلاطون( المرجعان الأوَّلان للفلسفةِ.

ن لأواخرها  يقول: »هذان الحكيمان هما مبدعان للفلسفة ومُنشئان لأوائلها وأصُولها ومتمّمَا

وفروعها، وعليهما المعوّل في قليلها وكثيرها، وإليهما المرجع في يسيرها وخطيرها«))).

لذا جاء تعريفه للفلسفة مُركّبًا بين مذهبيهما مع إضافةِ بعُد إسلاميّ عليها؛ حيثُ إنَّ »الله«، 

ا طبيعته تستوجبُ وجودَه))).  في نظره، واجب الوجود، أي لا عِلَّة لوجوده وإنَّم

   تعَرِيفُه لِلفَلسَفَةِ:

»إذ الفلس��فة، حدّها وماهيَّتها، أنَّها العلمُ بالموجودات بما هي موجودة«)))، وأرقى مراتب 

الوج��ود هو العلم الإله��ي بوصفه علًا�مً� كُليًّّا ينَظ��ر في الوجود العامّ لجمي��ع الموجودات، 

كالوجود، والوحدة والكثرةِ، والقُوّة والفعل، والمتقدّم والمتأخّر. لذا كان العلم الكُلّي أس��مى 

وأشرف من العلوم الجزئيَّة.

م )الفارابي( العلمَ الإلهي إلى ثلاثةِ أقسام رئيسة:  بناءً على تعريفه، قسَّ

أ علمٌ يبحث في الموجودات والأش��ياء التي تعرض لها بما هي موجودة، وهو علم 	.

الوجود.

1 - بغض النظر عن الخطأ الذي وقع به الفارابي حول كتاب »أثولوجيا )الربوبية(” الذي ظن أنه لأرس��طو، 

لكن تبّني أنه قسم من كتاب تاسوعات أفلوطين.

2 - مصطفى غالب: الفارابي، ص24.

3 - أبو نصر محمد الفارابي: الجمع بين رأيي الحكيمين، ص80.

4 - أبو نصر محمد الفارابي: المدينة الفاضلة، ص6 وما بعدها.

5 - مصطفى عبد الرزاق: تمهيد لتاريخ الفلسفة، ص54. 



53

علمٌ يبحثُ في الجواهر المفُارقة من جهة مراتبها، إلى حدّ المعرفةِ بالكائن الكامل 	.ب

الأعلى، وهو المبدأ الأوَّل لجميع الكائنات، وهو العلم الإلهي بالمعنى الأخصّ.

ج علمٌ يبحث في مبادئ البرهان الأوُلى التي تعتمد عليها جميع العلوم الجزئيَّةِ.	.

خامسًا: تعَرِيفُ )ابِن سِينَا( )370-428هـ(:

س��ارَ )ابنُ س��ينا( على خُطى )الفارابي(، فإذا كان لكلّ علمٍ موضوع، ف��إنَّ موضوعَ العلم 

الإلهي هو الموجود من حيث هو موجود، فهو الفلسفة الأولى عند )ابن سينا(، وأفضل علم؛ 

لأنَّه علم اليقين، وأفضل معلوم؛ لأنَّه ينحصر في البارئ والأسباب التي بعده.

يقول )ابن س��ينا( في تعريف��ه: العلوم “الإلهيَّةُ تبح��ثُ عن الأمور المفُارقة للام�دَّة بالقوامِ 

والحدّ. وقد سمعت أيضًا أنَّ الإلهي هو الذي يبُحث فيه عن الأسبابِ الأوَُىل للوجود الطبيعي 

والتعليمي وما يتعلَّق بهما، وعن مسبّب الأسباب ومَبدأ المبادئ وهو الإله تعالى جدّه ... ههنا 

فلسفة بالحقيقة وفلسفة أولى...، وأنهّا هي الحكمة الحقيقيَّة ...، والحكمة المطلقة”))). لذا 

وجب أن يكون الموضوع الأوَّل لهذا العلم »الموجود بما هو موجود«؛ فالفلسفة عند ابن سينا 

ع إلى ثلاثة أقسام: « وهو يتفرَّ محورها »العلم الكلّي

أ ة وهو 	. ة، وفي »السبب الأوّل« خاصَّ قسم يبحث في أس��باب الوجود القصوى عامَّ

الله.

ى علم الوجود.	.ب قسم يبحث في خواصّ الوجود وأحكامه الأساس، ويسُمَّ

ج قس��م يختصُّ بالمبادئ الأس��اس التي تس��تند إليه��ا العلوم الجزئيَّة، أي الأس��س 	.

الماورائيَّة للمعرفة))).

هكذا يكون »الغرض في الفلسفة أن يوقف على حقائق الأشياء كلهّا«))). أشرفها »الموجود 

1 - ابن سينا: الشفاء )الإلهيّات(، ص.ص5-4، 9، 15. 

2 - ماجد فخري: تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص235.

3 - صدر الدين الشيرازي: تعليقات على إلهيات الشفاء، ج1، ص.ص7-5.

لُ انِي - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة54ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا، وشامًال لجميع الموجودات ...، ولا تتحقَّق  المطلق؛ لأنَّ موضوعه يجب أن يكون أمراً عامًّ

هذه الأوصاف الثلاثة في شيء من المعاني إّال في الموجود بما هو موجود«))).

سادسًا: )صدر الدين الشيرازي( )980-1050هـ(

يعُرف )الشيرازي( بمنهج الجمع بين الفلسفة والعرفان، والذي يسُّمى »الحكمة المتُعالية« 

وعلى هذا المنهج جاء تعريفه للفلسفة كما الآتي: 

“الفلسفة استكمال النفس الإنسانيَّة بمعرفة حقائق الموجودات على ماهي عليها، والحكم 

بوجودها تحقيقًا بالبراهين، لا أخْذًا بالظنّ والتقليد، بقدر الوس��ع الإنساني، وإن شئت قلت: 

نظم العالم نظًام عقليًّا على حسب الطاقة البشريَّة، ليحصل التشبُّه بالباري”))). 

وتسُمّى الفلسفة الأولى عنده بالعلم الإلهي؛ لأنَّ موضوعه الموجود بمعناه العامّ، والله وما 

وراء الطبيعة هو محور هذا العلم الأشرف، بوصفه الوجود المطلق.

و«الموجودات« في التعريف تعمُّ الفلس��فة النظريَّة والعمليَّة، والفلسفة عنده هي الحكمة 

التي »هي العلم بالحقائق على ما هي عليه، والعلم نور في نفسه مُنوِّر لغيره«))).

سابعًا: تعريف )الطبطبائي(

تمَّم )الطبطبائي( منهج المَُّال )صدر الدين الشيرازي( معتبراً أنَّ الفلسفة هي: »البحث عن 

وجود الشيء، والوقوف على عِلله ومبادئ��ه، ومرتبته من الوجود«)))، وهي عبارة عن الحكمة 

الإلهيَّة العُليا والفلسفة الأولى.

وتدخل موضوعات العلوم بوصفها مصاديق له��ذه الحكمة، كما أكَّد )الآملي( بقوله: »إنَّ 

1 - صدر الدين الشيرازي: تعليقات على إلهيات الشفاء، ج1، ص51.

2 - صدر الدين الشيرازي: الحكمة المتعالية، ج1، ص.ص24-23.

3 - صدر الدين الشيرازي: الحكمة المتعالية، ج1، ص29.

4 - محمد حسين الطبطبائي: أصول الفلسفة، ص60.



55

نسبة موضوع هذا العلم إلى موضوعات سائر العلوم نسبة الكلّي إلى أفراده، فتكون موضوعات 

العلوم من مصاديق هذا العلم، ولهذا استحقَّ بأن يسُمّى بالعلم الأعلى، والفلسفة الأولى«))).

وفي التعريف إش��ارة إلى أنَّ للموجود جهتين: جهةٌ من حيثُ هو موجود مطلق؛ وجهة من 

حيثُ هو موجود خاصّ.

وبعبارةٍ أخرى، مرةّ يكون الموجود مشرت�كًا مع غيره م��ن الموجودات، وأخُرى يبحث عن 

أحواله من حيثُ هو موجود خاص.

ف��إذا بحثنا ع��ن الموجود من الجهة المشرت�كة بينه وبين غيره، يكون البح��ث فيه -حينئذٍ- 

فلسفيًّا؛ لأنَّه وجود مطلق دون قيد أو شرط، وهذا ما ينظر فيه التعريف وغايته.

ثامنًا: تعريف )محمد تقي مصباح اليزدي(

باعتبار أنَّ الفلس��فة تعُادل الفلسفة الأولى في نظر )اليزدي(، وأنَّ موضوعها هو »الموجود 

المطلق«؛ حيث عرفّها بأنَّها:

ة للوجود،  “العلم الباحث عن أحوال الموجود المطلق، أو هي العلم الدارس للأحوال العامَّ

أو هي مجموعة من القضايا والمسائل المطروحة حول الموجود بما هو موجود”))).

إذن، الفلسفة الأولى في هذا التعريف يبحث فيها عن أعمّ مبادئ العلوم، وأنَّ موضوعها 

ًّ��ا، يكون موضوعها  يش��مل جميع العل��وم الحقيقيَّة، وباعتبار أنَّ هذه الفلس��فة علًام عام

ا موضوعها بالمعنى الأخص »العل��م الإلهي« فهو »الموجود  هو »مطلق الموج��ود«، أمَّ

المطلق«.

بناءً على هذا المعنى للفلسفة، يمكن للإنسان أن يحصل على »المعيار الذي يميّز به الحقائق 

من الوهميَّات والاعتباريَّات«))).

1 - الحكيم الآملي: درر الفوائد، ج2، ص126.

2 - محمد تقي مصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ص.ص37، 81-79.

3 - محمد تقي مصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ص.ص83-82. 

لُ انِي - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة56ِ المَْدخَلُ الشَّ

: أقَسَام الفَلسَفَةِ المبَحَثُ الثَّانِي

: الأنَطوُلُوجيَا أولًا

تتفكَّر الفلسفة في قضايا رئيسة، وتحاول حلَّها، ولكلّ فيلسوف ومذهب فلسفي إجابة عنها 

طبقًا لأسئلة جوهريَّة عن حقيقتها. كيف تكون؟ ولماذا هي كذلك؟

- ه��و من القضايا التي تفكّر الفلس��فة في حقيقت��ه وكيف تكوَّن؟  مبح��ث »الوجود« -مثًال

ولم��اذا؟ والجوابُ يتكفَّل به »الميتافيزيقا« أو »ما بعد الطبيعة« أو »ما وراء المادّة« وهو بحث 

في مشكلات الوجود غي المادّي، وعن علله الأولى وغايته القصوى.

ل به فلس��فة المعرفة. فهنا  ا س��ؤال: م��اذا نعرف عن الموجودات؟ وكي��ف نعرف؟ فتتكفَّ أمَّ

مشكلتان فلسفيَّتان رئيستان تبُحثان في الفلسفة، هما:

مشكلة الوجود »الأنطولوجيا«.??

مشكلة المعرفة »الإبستمولوجيا«.??

فتعريف الأنطولوجيا أو علم الوجود: هو علم يدرس الوجود بذاته، أو بالتعبير المش��هور: 

ة، كالجواهر والأعراض. الوجود بما هو موجود، بقطع النظر عن أشكاله الخاصَّ

إذن، الأنطولوجيا تنظر في العنوان الكُلّي العام الذي يجمع الموجودات، وهو الوجود بصفته 

علًام معادًِال للميتافيزيقا. 

ة في الوجود، تتأمَّل في أعمّ قوانينه. ولعلَّ هذا  وبعبارة أخرى: الأنطولوجيا ه��ي نظريَّة عامَّ

المعنى يعود تأسيسه إلى )أرسطو(، بأنهّ »علم الوجود بما هو موجود« بناء على الأصل اليوناني 

لمصطلح الأنطولوجيا.

هكذا تبحث الأنطولوجيا عن حقيقة الوجود على الإطلاق، بعيدًا عن كل تحديد أو تشخُّص 

ا طبيعة الوجود ذاته فهي  لجزئيَّات الوجود التي تهتمُّ بها العلوم الجزئيَّة، نعني ظواهر الوجود، أمَّ

ت الأنطولوجيا. غاية الأنطولوجيا وضع تصوُّر شامل لطبيعة العالم، والتأمُّل في ما إذا  من مهَّام

كانت أحداثه تستند إلى قانون ثابت أو تجري مصادفة؟ وهل تصدر عن أسباب ضروريةّ، أو من 



57

تلقاء نفسها؟ وهل لها غاية أو تتحرَّك عبثاً؟ وهل الوجود المادّي صرف، أو روحي صرف، أو 

هو مادّي وروحي معًا؟ لذلك يبحث في الأنطولوجيا عن جملة من القضايا الفرعيَّة للوجود: 

ة: كالمفُارقة والوحدة والتماثل،  كالممكن والواقعي والرض�وري، مضافاً إلى خصائصه العامَّ

كما يبحث في مبادئه وعلله الأولى.

م تبدو هناك صلة وتداخل بين مبحث الوجود و»الميتافيزيقا«، لا سيَّما عند  بناءً على ما تقدَّ

فلاس��فة الإغريق والعصور الوسطى. فاتَّصفت فلس��فتهم بالأنطولوجيَّة؛ لأنَّها درست المبدأ 

الذي صدر عنه الوجود، ومنتهى هذا الوجود إلى جانب البحث في نظريَّات المعرفة. 

خالفت الفلسفة الحديثة الفلسفة القديمة؛ حيث وصلت بين »الميتافيزيقا« ونظريَّة المعرفة، 

 )Locke -ودرست مشكلة الوجود استنادًا إلى المعرفة. فبعض الفلاسفة المحدثين مثل )لوك

و)كانط-Kant( يعتبرانها نظريَّة في المعرفة مقوّمة للوجود وأساس��ه. يعني هذا أنَّه توجد صلة 

وثيقة بين السؤال )الوجودي(–الأنطولوجي والسؤال الإبستمولوجي-)المعرفي(؛ لأنَّ دراسة 

كيف نعرف الأش��ياء يقتضي البح��ث عن الوجود وماهيَّته))). ه��ذا مقابل من ربط بين مبحث 

»الأنطولوجيا« ومبحث »الميتافيزيقا« كما ذكرنا.

1 - مذاهب البحث في الوجود

أ المذَهب المادّي: يعتقد أتباع المذهب المادّي أنَّ المادَّة هي مرجع ظواهر الأش��ياء، 	.

فالمادَّة هي الأساس المكوّن للعالم. وينكرون حقيقة النفس والروح والعقل، فالشيء 

ة والمتنوّعة  ا العقل والنفس فهي أش��كال للمادَّة المتُغّري الوحيد الفعلي هو المادَّة، أمَّ

دائماً. والحي��اة أيضًا صفة غريزيَّة للمادَّة وجزئيَّاتها الممُتزجة بش��كل معقَّد، كذلك 

الظواهر النفيس��ة، كالأفكار والعواط��ف والإرادة هي مجرَّد وظائف لعضو مادّي في 

الإنس��ان هو المخّ، كما أنَّ الفكرَ حركة للمادَّة ومظهر م��ن التركيب الخاصّ بالمخّ.

1 - فرانسوا غريغوار: المشكلات الميتافيزيقية الكبرى، ص.ص25-9.

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة58ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا مادَّة أو مظهر من مظاهره��ا، فالأنطولوجيا تبُحث في نظرهم،  فالأش��ياء جميعًا إمَّ

ات في العلم فهي  ا ما يرُى م��ن تغُّري م��ن جهة أزليّة الم��ادَّة ذات القوانين الثابتة. أمَّ

تتعلَّق بأشكال الوجود فقط، في سياق تطوُّر المادَّة منذ الأزل إلى ما هي عليه أرضنا 

ا هناك  وإنساننا الآن، وهذا يعني أنَّ الفَناء، في الأنطولوجيا المادّيَّة لا مكان له، وإنّم

أحوال وانتقالات دائمة للمادَّة التي لا تفنى.

المذَه��ب الروحاني: أنطولوجيا هذا المذهب تفُّرس الوج��ود بالروح والعقل وحده، 	.ب

فالظواهر المحسوس��ة، تكمن وراءه��ا طبيعة روحيَّة في أصلها. ه��ذا العنوان العامّ 

للأنطولوجيا يشرت�ك فيه الروحانيُّون بمختلف اتجّاهاتهم، س��واء مذهب الروحيَّة 

ة مثل )ليبنتز-Leibniz( )1716( أم مذهب الروحيَّة الواحدي مثل )فيخته- المتكّرث

Fichte( و)هيغ��ل( 1837( و)ش��لينج-Schelling( )1854( وبع��ض الفلاس��فة 

المعاصرين))).

ج ون أنطولوجيا الوجود بثنائيّة الروح والمادّة، ويس��تندون إلى 	. مذهب الاثنينيَّ��ة: يفُّرس

عقائد دينيّة في التمييز بين الخالق والمخلوق، وبين النفس والدين))).

2 - الأنطولوجيا في الفلسفة الإسلاميَّة:

 بين )الفارابي( و)ابن سينا(، الأوَّل عالج مشكلات الأنطولوجيا الأساس في كتابه »الحروف« 

محاوًال أن يتجاوز الصعوبات المعرفيَّة عن مشكلة الوجود التي اعترضت الفلسفة اليونانيَّة.

رأى )الفارابي( أنَّ “نظريَّة الفيض” تتكفَّل بعلاج المشكلة الأنطولوجيّة، وحلّ مسألة العلاقة 

ط العقول المفارقة للمادَّة التي تقوم  بين الواحد والكثير، والوجود المطلق والعالم المتغّري بتوسُّ

بوصل المطلق بالنسبي.

ا )ابن س��ينا(، فقد أثَّرت إلهيَّاته في مصير الأنطولوجيا لاحقًا مُستندًا إلى قاعدة )أرسطو(  أمَّ

1 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص.ص404-400.

2 -  سعيد فودة: المشكلات الميتافيزيقيّة الكبرى، ص.ص103-89.



59

في تقديم الماهيَّة على الوجود.

ة على صعيد الأنطولوجيا،  قام )صدر الدين الشيرازي( في القرن 17م بانعطافة فلسفيَّة مهمَّ

م الوجود على الماهية وقال بأصالته في حكمته المتعالية. حينما قدَّ

3 - الأنطولوجيا في الفلسفة الغربيَّة:

 تغَّري مفهومها جوهريًّا ابتداءً بالعصور الوسطى لا سيَّما مع فلسفة )وولف- Wolff( ومنهجه 

الاستدلالي القائم على مبدأين:

 أ. عدم التناقض.

ب. مبدأ السبب الكافي لمعرفة الحقائق الضروريَّة للموجودات.

هكذا جرى البحث في الأنطولوجيا بناءً على التحليل الاستنباطي المجرَّد والنحوي لمفاهيم 

الوجود، والإمكان والواقع والجوهر والعرض والعلَّة والمعلول والكمّ والكيف. 

 )Spinoza -لكن اختتمت بأنطولوجيا معارضة، تحمله النظريَّات المادّيَّة، ممثَّلةً في )سبينوزا

و)لوك( و)هوبز-Hobbes( يس��اندهم ماديُّو القرن الثامن عشر الفرنسيُّون الذين نظَّروا لاتجّاه 

أنطولوجي أدَّى لتقويض موضوعي لمفهوم علم الوجود، فبعد أن كان موضوعًا فلسفيًّا حائزاً 

على مرتبة “الفلس��فة الأولى”، صار مع المثاليّين الألمان، لغوًا وخالياً من المعنى، فقد أسهم 

)كانط( و)هيغل( بالخُصوص في هذا الهدم لعلم الوجود، ومهَّدا بنقدهما المثالي لظهور علم 

وجود جديد أكثر كماًال هو “الميتافيزيقا”، وأضاف )كانط( إليها الفلسفة المتعالية التي تنطلق 

من منظومة المبادئ العقليَّة القبليَّة. وفعل )شيلنغ( الموقف نفسه في مثاليّته المتعالية. 

اس��تعان )هيغل( لفه��م “الأنطولوجيا”: على أنَّه��ا علم جدلي حول الماهي��ات المجرَّدة، 

فتراجع��ت مع منطقه الج��دلي ثنائيَّة الماهية والوج��ود. لتقوم مقامها ثنائيَّ��ة الوجود والعدم، 

واعتبر الفكر المطلق هو الوجود الأزلي والأبدي؛ لأنَّه يؤُسّس وجوده بنفسه. ويخلص )هيغل( 

بأنطولوجيّته المنطقيَّة إلى الربط الوثيق بين الوجود والعقل في مقولته المش��هورة “كل موجود 

معقول وكل معقول موجود”.

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة60ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا في الفلسفة المعاصرة: فقد جرى التنظير لعلم وجود، يقوم على أساس مثالي موضوعي،  أمَّ

حي��ثُ يكون موضوع الأنطولوجيا هو الأش��ياء نفس��ها. ظهرت هذه المحاول��ة الأنطولوجيّة 

الجديدة في القرن العشرين لمواجهة أنطولوجيا الميتافيزيقا النقديةّ، والمثاليَّة الذاتيَّة. 

تط��وَّر هذه الاتجّاه م��ع )ه��وسرل- Husserl( في الأنطولوجيا المتعالي��ة الظواهريَّة، ومع 

)هرتمان-Hartmann( في “الأنطولوجيا النقديَّة” ومع )هيدغر-Heidegger( في الأنطولوجيا 

الأساس؛ حيثُ نزل “علم الوجود” بوصفه نسقًا من المفهومات الكليَّّة يجري تصوُّرها بواسطة 

حدس فوق الحواس والعقل.

أخيراً، تناول )فوك��و-Foucault( الس��ؤال الأنطولوجي عن أولويةّ التأس��يس لأنطولوجيا 

تاريخيَّة للقطع الإبستمولوجي مع المركزيَّة المعرفيَّة الأوروبيَّة الحديثة))).

ثانيًا: الثيولوجيا »علم اللاهوت« أو الإلهيَّات

مبحث يدخل، أيضًا، في أقسام الفلسفة الأولى بالخصوص، وفي فروع أنثربولوجيَّة، أخرى، 

ا بذاته ضمن دراسات الدين المقارن.  وأصبح اليوم فرعًا خاصًّ

بناءً على هذا المعنى: الثيولوجيا أو علم الإلهيَّات، يأخذ الألوهة والدين موضوعًا للدراسة 

في س��ياق التجربة الإنس��انيّة للإيمان. ونقصد هنا تأثير لاهوت الأديان على الفرد والجماعة، 

هوت أقرب إلى  فيكون الدرس متوجّهًا إلى النصّ الديني ووس��ائل تفسري�ه. وهذا المعنى لَّال

ا يقوم بعمليَّة التَّفكيك  علم الكلام، ولكن هذا المصطلح في العصر الحديث اتَّخذ منهجًا خاصًّ

هوت المس��يحي وآثار هذا المفهوم  للخطاب الديني عن الله ونس��بة الوجود إليه، كما في الَّال

وهذه النس��بة على وجود الإنس��ان ومصيره، وعلى الكون بش��كل ع��امّ.  يتمحور الدرس في 

اللاهوت المسيحي على مفهوم »الإيمان« وليس على مفهوم »الدين«. يعني أنَّ لاهوت الإيمان 

ا لاهوت »الدين« فهو أقرب إلى البحث الفلسفي، وأشبه بالإلهيَّات. مجاله علم الكلام، أمَّ

1 - الزواوي بغوره: مفهوم الخطاب، ص360. 



61

1 - الفَلسفَةُ الأوُلَى 

هوت في الفلس��فة وبين فلسفة الدين، فلكلٍّ منهما  نشُري� هنا إلى عدم الخلط بين علم الَّال

حقله المعرفي الخاصّ، ففلس��فة الدين ليست بالضرورة لاهوتاً فلسفيًّا، وإن كانا يشتركان في 

كون النصّ الديني موضوعًا لهما. 

هوت في ميدان الفلسفة المبكّرة، فقد استعمله )أفلاطون(  ظهر مصطلح “الثيولوجيا” أو الَّال

في كتابه “الجمهوريَّة” وحين يستعمله يشير به إلى علم فهم الطبيعة الإلهيَّة بواسطة العقل. 

ا )أرس��طو”( فاستعمله في البداية للتعبير عن الفكر الأسطوري، ثمَّ استعمله بوصفه فرعًا  أمَّ

رئيسً��ا للفلس��فة الميتافيزيقيَّة، بحيثُ أصبح المفهوم الأرس��طي لها يعني التأمُّل في المسائل 

الإلهيَّة بوصفها أحد موضوعاتها.

مدَّ المفهوم الأرسطي للثيولوجيا بظلاله إلى القرنْني الرابع والخامس الميلاديين في العالم المسيحي؛ 

حيثُ بدأت دراسة اللاهوت بوصفه جزءًا من النظام المعرفي والفلسفي، واستمرّ إلى عصر النَّهضة.

2 - فروع اللاهوت الرئيسة

أ ة، والأدبيَّات 	. اللاهوت الطبيعي: يبحث في الإلهيَّات من خارج منظومة الوحي عامَّ

سة، والتجارب الدينيَّة. الشارحة للكتب المقدَّ

اللاه��وت الخُلُقي: يبحث في مفه��وم الخير والشّر، وآثارهما على س��لوك الأفراد 	.ب

والجماعات البشريَّة، يس��تند في بحث��ه انطلاقاً من المبادئ اللاهوتيَّ��ة التي توجّه 

أخلاق نظام المعتقدات الدينيّة وقِيمها.

ج اللاه��وت العقدي: يبحث في المب��ادئ النظريةّ بوصفهما محورًا أساسً��ا للإيمان 	.

باللاهوت، وحقائق واضحة.

ثالثًا: الإبستمولوجيا

عُرف عن الفلس��فة القديمة، لا س��يَّما الفلس��فة الميتافيزيقيَّ��ة، أنهّا كانت معنيَّة، أساسً��ا، 

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة62ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا الفلس��فة الحديثة فقلبت المنهج بتركيزها عىل� نظريَّة المعرفة أو  بدراس��ة قضيَّة الوجود، أمَّ

الإبستمولوجيا، وتراجعت مسألة الوجود، لتصبح جزءًا من موضوع المعرفة.

نقصد بالإبس��تمولوجيا هنا، معناها العامّ، بوصفها نظر وتفكير في إمكان العلم بالوجود أو 

الجهل بحقيقته. 

قارب التفكير الفلس��في الحديث مفهوم هذا المصطلح بالس��ؤال: عن مدى قدرة الإدراك 

ته؟ وهل يعتري هذا الإدراك الشك وعدم اليقين؟  البشري لهذا الوجود، وضمان صدقه وصحَّ

فام� هو الممكن في المعرفة البشريَّة؟ وما هي حدود ه��ذه المعرفة؟ وهل تقودنا إلى المعرفة 

الظنّيَّة أو إلى المعرفة اليقينيَّة؟ 
يترتَّب على هذا السؤال، سؤال آخر: عن مصادر هذه المعرفة، ووسائلها.)))

1 - تعَريفُ المعَرفِةِ: 

»تفكير يدرك بواس��طته العقل الخصائص المميّزة لموضوع ما«، ولهذا الإدراك مس��تويات 

ثلاثة:

أ الإدراك الحسي العادي: يتعلَّق بحسّنا بالأشياء وبالعالم وبالآخرين، هذا الإدراك هو 	.

معرفة تلقائيَّة خاضعة للأحكام المسبقة، لذلك هي معرفة غير مفيدة. 

الإدراك العلم��ي: هو عمليَّة بناء عقلي لخصائص الموضوع، وهو بناء معرفي ينمو 	.ب

تدريجيًّا مع نمو المناهج العلميَّة. 

ج ته أن يضع المعرفة الإنسانيَّة موضوع التساؤل عن إمكانها، 	. الإدراك الفلس��في: مَهمَّ

وحدودها، وقدرتها على الوصول إلى اليقين والحقيقة))).

يا للإجابة عن  اختلفت المذاهب الفلسفيّة في إمكان المعرفة اليقينيَّة، ومذهبان رئيسان تصدَّ

هذا الإشكال الإبستمولوجي:

1 - توفيق الطويل: أسس الفلسفة، ص88. 

2 - حسن عبد الحميد: مدخل إلى الفلسفة، ص222.



63

أ المذهب الوثوقي اليقيني: يعتقد اليقينيُّون أنَّ الإنسان يمكن أن يحصل على معرفة 	.

يقينيَّ��ة؛ لأنَّه مزوَّد بق��درات لا حدود لها، ضاعت هذه النزع��ة الوثوقيَّة في القرنْني 

السابع عشر والثامن عشر تحت رعاية الفلسفة العقليَّة.

مذهب الشكّ والريبة: هو على عكس مذهب اليقين، يعتقد أتباعه أنَّ أدوات المعرفة 	.ب

ونتائ��ج العقل غير مضمونة؛ لأنَّها عُرضة للش��كّ، فالعقل أو الحسّ لا يضمنان لنا 

ا تبقى أحكامنا مردّدة بين السلب والإيجاب دون ترجيح، فنتوقفّ عن  اليقين، وإنّم

إصدار الأحكام، وهذا التوقُّف هو سمة من سمات الشكّ بوصفه نظريَّةً في المعرفة. 

وضعت أدبيَّات المعرفة مبحث الإبستمولوجيا في سياق أكثر شموليَّة مشروط بالاطلّاع على 

حقول معرفيَّة متعدّدة؛ لأنَّ فهم دلالة مصطلح »الإبستمولوجيا« يحتاج إلى تأمُّل، نظراً لاتسّاع 

معناها وتقاطعها مع حقول أخرى، لا سيَّما الفلسفة.

المرادف الحرفي للفظ “الإبستمولوجيا” هو “نظريَّة العلم”، ويظهر أنَّه مُستحدث، وإذا كان 

كذلك، فإنَّ مضمونه جديد.

ولا نعن��ي بحداثة المصطلح الإبس��تمولوجي أنَّ الفلس��فة القديمة لم تهت��م بتصوُّر مُعَّني 

َّ��س نظريَّة في العلم  - أس للمعرفة، فـ)أفلاطون( في محاورة “ ثياتيتوس” )Theaetetus( -مثًال

بالمعنى الواس��ع. ولعلَّ عُنوان المحاورة الفرعي يشري� إلى ذلك، وهو “باري إبستاماس” أي 

صًا.  “في العلم”. لكن في القرن الثامن عشر ضاق معنى لفظ “علم” ليصبح أكثر دقَّة وتخصُّ

المصدران الرئيسان لظهور معنى الإبستمولوجيا، وليس اللفظ، هما: 

أ مؤلَّف نظريةّ العلم عام 1837 لـ )برنار بلُزانو-Bernard Bolzano( يعُنى بالمنطق 	.

والرياضيَّات.

مؤلَّف فلسفة العلوم الاستقرائيةّ عام1840 لـ )هيوإل-Whewell(. 	.ب

2 - الفرق بين نظريَّة المعرفة ونظريَّة العلم »فلسفة العلوم«

يختلف معنى نظريَّة العل��م لـ)بلُزانو( عن معنى نظريةّ المعرفة )الإبس��تمولوجيا(، فالأوَّل 

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة64ِ المَْدخَلُ الشَّ

احتفظ باتسّ��اع معن��اه القديم، مقابل الث��اني الأضيق في معناه المش��تقّ. فمصطل��ح »نظريةّ 

المعرفة« في اللغة الألمانيَّة له طابع فلسفي أكثر اختصاصًا، كما هو المعنى في اللُّغة الفرنسيَّة 

والإنجليزيَّة.

بينما مصطلح “نظريةّ العلم” يشري� إلى خصائص المعرفة العلميَّة، لا سيَّما دراسة مفاهيم 

رئيس��ة في المنطق تس��تشرف إش��كالات “ما بعد المنطق” و”ما بعد الرياضيَّ��ات”، وتجعلها 

موضوعات للدراسة.

بناءً على هذا المعنى، تصبح الإبستمولوجيا عبارة عن التفكير في العلم وفي “ما بعد العلم”، 

مقابل إبستمولوجيا أخرى تتخّذ بينها وبين العلم مسافة؛ لأنهّا تحتفظ بصبغة فلسفيَّة متميّزة.

اقتىض� هذا الاتجّاه النقدي للعل��م أن يتقاطع التفكير العلمي مع التفكير الفلس��في، وأن 

تتكوّن من التقائها الإبستمولوجيا بوصفها معرفة نقديَّة محايثة للفلسفة. 

3 - الإبستمولوجيا ونظريَّة المعرفة

يمكنن��ا الحديث الآن، عن العلاقة بين هذين المصطلحين، وهي علاقة الخاصّ بالعام؛ إذ 

تكتفي الإبس��تمولوجيا بإط��ار وحيد من المعرفة وهو »المعرفة العلميَّ��ة«، فليس هناك إمكان 

.)Carnap-للمعرفة خارج العلم في ذاته، كما يعتقد )كارناب

ا )بياجه-Piaget( فيجعل الإبس��تمولوجيا ونظريَّة المعرف��ة مترادفتين؛ باعتبار أنَّ الفصل  أمَّ

بينهما فصل نظري، لهذا جاء تعريفهما بأنَّهما ذلك النوع من الفلسفة الذي يهتمّ بطبيعة المعرفة 

نح إياّها، أو ذلك الفرع من الفلس��فة الذي  وأبعادها، وبمفترضاتها، وأسس��ها، وبالثقة التي ُمت

يهتمّ بالمشكلات التابعة لطبيعة المعرفة والاعتقاد، ولحدودهما، وصلاحيَّتهما.

4 - الإبستمولوجيا وفلسفة العلم: 

يتَّضح الفارق بينهما بالمعنى الواسع لفلسفة العلم، فتكون الإبستمولوجيا -حينئذٍ- متفرّعة 

عنها باعتبارها صورة من صور ممارستها.



65

ا إذا جرَّدنا الإبس��تمولوجيا من كل نزعةٍ فلسفيَّة، فتكون معرفة علميَّة محضة، يختصّ بها  أمَّ

العلماء ليعالجوا بها المشكلات الحديثة للعلوم ولمبادئها، ولأزماتها التطوُّريةّ. 

هذا ما لاحظه )بياجه( حينما قرّر أنَّ “التفكير الإبس��تمولوجي ينشأ دائماً في ظلّ “أزمات” 

ه��ذا العل��م أو ذاك، وأنّ هذه “الأزمات” تنجم عن خلل في المناهج الس��ابقة، فيُتغلبّ عليها 

بفضل ابتكار مناهج جديدة”))). 

وعلى هذا دمج )بياجه( الإبستمولوجيا في تحليل المناهج العلميَّة))).

ولكن مع هذا، بقيت الإبستمولوجيا عصيَّة عن الضبط واكتفائها بحقل معرفي واحد، فرغم 

ثلّ تمهيدًا  أنَّه��ا تخلصّت إلى حدّ كبير من الفلس��فة، بل حتَّى من نظريَّة المعرفة، م��ا زالت ُمت

ضروريًّا لكلّ فلسفة جديدة.

نش��أت الإبستمولوجيا على هذا التردّد الدائم بين التنظيرات الما بعد علميَّة، وبين نظرياّت 

المعرفة ذات الآفاق البعيدة.

ا أن نميّز بين طريقة العلماء وطريقة الفلاسفة، فنقول: هناك  بناءً عليه، يصير من الأجدى رّمب

مقاربة علميَّة ومقاربة فلسفيّة للإبستمولوجيا، وهذه صيغة أفضل من قولنا: إبستمولوجيا علميَّة 

ا الإبستمولوجيا  وإبس��تمولوجيا فلسفيّة، فالإبستمولوجيا الأولى تنشأ داخل العلم وأزماته، أمَّ

الثانية فتنشأ خارجه، وتجعل التأمّل النظري الخالص غاية لها، فتكون حينئذٍ قريبة من الفلسفة.

رابعًا: الكوزمولوجيا: )علم الكونيَّات ونشأة العالم(

مبحث فلس��في قديم في موضوع��ه، وحديث في مناهج��ه لتداخله مع العل��وم الحديثة، 

كالفيزياء الطبيعيةّ والفلكيةّ.

يبحث علم الكونيّات في أصل نشأة الكون وبداية وتطوّره، ويدرس الكتلة الواسعة للفضاء 

بمادَّته وطاقته.

1 - J. Piaget, “Logique et connaissance scientifique”, p.p.78-.

2 - جان بياجه: الابستمولوجيا التكوينية، ص.ص35-26،30-7,13،24. 

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة66ِ المَْدخَلُ الشَّ

وبعبارة أخرى، هو علم الكون الطبيعي والفيزياء، وقد اختلفت طريقة دراسته والجواب عنه 

في الفلسفات القديمة، والوسطى، والحديثة، والمعاصرة، تبعًا لتفكيرها، ومناهج التأمّل التي 

تعتمدها، وأدوات العلوم التي تمتلكها.

-490( )Empedocles-يمكن القول إنَّ علم الكونيات بدأ قديمًا مع فلس��فة )أمبادوقليس

444ق.م( بصيغتها الأسطوريَّة والشعريَّة كما في قصيدته “حول الطبيعة”. 

فرغم تداخل الأسطورة بفلسفته، بقيت هناك مس��افة بينها وبين تأمُّلاته العلميَّة في الطبيعة 

عبر التجربة، مثل كشفه للهواء الجوي وتطوُّر الكائنات.

بن��ى )أمبادوقليس( آراء في الكونيّات على مذهب العناصر الأربعة )الماء، والهواء، والنار، 

والرت�اب( بوصفها “جذور الكلّ”؛ ف��كلّ الأنواع الأخرى للمادَّة هي خليط بنس��ب متفاوتة، 

والكون والفساد وصفاتهما يعودان إلى المادَّة.

تقوم الرؤية الكوزمولوجيّة لـ )أمبادوقليس( على وجود قوّتان خالدتان: التناغم أو )الحب( 

والتنافر أو )الكراهية(، وهما مادّيتّان وفيزيقيّتان متعارضتان، تعملان في محيط الكون بطريقة 

ش��موليّة؛ حيث كانت تلك العناصر مجتمعة في هذا المحيط، ثمّ تفكَّكت تبعًا لمبدأ التناغم 

والتنافر. ويقع العالم، في نظره، بين الوحدة الكُليّّة للمحيط حيثُ تجمّع العناصر، وبين دورة 

، ويعتقد بأنّ العصر الأوّل للكون كان العصر الذهبي؛ حيث كانت قوّة التناغم  التفكّك الكلّي

)الحب( سائدة، ثمّ انتهت وس��يطرت قوّة التنافر )الكراهية(، ثمّ رجع العصر الذهبي مجدّدًا، 

وبعد ذلك اضمحلّ، وهكذا دواليك تتعاقب العصور الكونيّة للمادّة داخل حركة أزليّة وأبديةّ 

بوصفها جزئياّت مادّيَّة لا تفنى.

المبدأ الأوَّل: في كوزمولوجيا )أمبادوقليس( هو أزليَّة وأبديَّة المادّة؛ فالنوع الواحد .11

من المادّة لا يمكن أن يتحوّل إلى نوع آخر، ويشاركه في هذا المبدأ )بارمنيدس(.

: الصيرورة والتغُّري في الك��ون، لكن ليس مطلقًا، فالموجودات تظهر .22 المبَدأُ الثَّانِي

وتفنى على نحو دوري.

هن��ا ينبغي، بنظ��ر )أمبادوكليس(، التفكير الفلس��في في ظاه��رة التكوّن والفناء، وتفسري� 



67

تناقضاتها للتوفيق بينها.

حقون، مثل )أنكساغوراس- يعود مرجع المبدأ الأوّل إلى هذه الفكرة، وتابعه فيها الفلاسفة الّال

Anaxagoras( والذريين، ثمّ فلاس��فة اليونان الآخرون الذين أسّسوا فلسفتهم الكوزمولوجيةّ 

على مبدأ المادّة المطلقة باعتبارها مصدرَ جميع الأشياء.

هذه المقاربات لعناصر الكون المادّي ستكون لاحقًا الإرث الكوزمولوجي للفلسفة اليونانيَّة 

حتى العصر الوسيط، مع ما بينها من نقاط اختلاف في الأجوبة عن أصل الكون ونشأته، فكلّ ما 

ونه “مادّة” كونيَّة مرجعه في نهاية التحليل إلى جسيمات المادَّة الابتدائيَّة ذات الخصائص  يسمُّ

الهندسيّة، كالشكل والامتداد، وهي جسيمات تسبح في الخلاء. 

لكن، منذ القرن الس��ادس عشر ومع نموّ المنهج التجريبي الاستنتاجي في الفيزياء، جرت 

القطيع��ة مع كثير م��ن نظريَّات الكوزمولوجي��ا القديمة في الفلس��فة، وب��دأ التمهيد لإدخال 

الرياضيّات في دراسة الطبيعة والكون.

أصبحت الفلس��فة متقبّلة للواقعيَّة الهندس��يَّة للكون، بعيدًا عن التفسري� ال��ذرّي القديم لـ 

)ديمقراطي��س( و)أبيقور-Epicur(. ومع )ديكارت( خضع البح��ث الكوزمولوجي “لمقياس 

البداهة”؛ باعتبار أنّ الميزة الوحيدة للمادَّة التي تفرض نفسها بوضوح تامّ هي أنَّها “ذات امتداد” 

في أبعادها الثلاثة” )الطول والعرض والكثافة( تعني به “المكان”.

إذن، الجوهر الحقيقي للأجس��ام هو الامتداد؛ لأنَّه يدُرك بص��ورة “واضحة وجليَّّة”. وهذا 

الامت��داد المحيط بنا هو أيضًا مادّي، يعني ذل��ك منطقيًّا أنَّ الخلاءَ أو الفراغ لا وجود له؛ غاية 

الأمر أنَّ هناك مادَّة تملأ كلّ الكون، لكن مرَّة تكون كثيفة في مكان، ومرَّة تكون لطيفة في مكان 

آخ��ر؛ فالعالم هو “ملاء” ش��امل للمادَّة الدائمة، تتدافع فيه أجزاؤها في حركة مس��تمرةّ يجري 

عليها قانون “الاصطدام” وكلّ الظواهر المادّيَّة والكونيَّة ترجع اختلافاتها إلى “الشكل” وإلى 

“الدفع”: فالطبيعة الكونيَّة عبارة عن ساحة دراسة هندسية - رياضيَّة.

مت فلسفات “المادّة الحيَّة” رؤيتها الكوزمولوجيّة متأثرّة  في منتصف القرن السابع عشر، قدَّ

ا الكون في نظر )س��بينوزا( فهو “نزوع مبدع” في أصله، وصفة الامتداد  بمذهب )ديكارت(، أمَّ

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة68ِ المَْدخَلُ الشَّ

عه حركي عضوي. فيه تكون على شكل “جسم” وتوسُّ

في القرن الثامن عشر جرى استبعاد مفهوم “النفس” الميتافيزيقي عند )ديكارت(، وتوجَّهت 

كل  الفلسفة الكوزمولوجيةّ إلى مذهب الأحاديَّة المادّيَّة المحضة بوصفها المبدأ الوحيد المشَُّ

للكون والإنسان. 

تعزَّز هذا المبدأ بتطوّر الفيزيولوجيا وتحوّلها إلى علم تجريبي - مادّي يعتبر الظاهرات الحيَّة 

تخضع لقوانين ثابتة، مثل الطبيعة غير العضويةّ.

اس��تمرَّت هذه المادّيَّة الفيزيولوجيَّة إلى نهاية القرن التاس��ع عرش� برعاية علماء تجريبيّين 

معتقدي��ن أنّ “الم��ادة” إذا أضفناها إلى “القوّة” يمكنها أن تفّر�سّ� كل ظواهر الكون، بناءً على 

“المادّة تتصّف بالحياة والحسّ”. 

ا النَموذج المع��اصر للكوزمولوجيا فيعتمد على الترابط بين النظريَّات الفيزيائيَّة والنتائج  أمَّ

الرصديَّ��ة للك��ون وبنيته، بدءًا من الانفج��ار العظيم؛ حيث كان من م��ادَّة عاديَّة ومادَّة مظلمة 

ُّ��ع بحس��ب قانون )هاب��ل-Hubble( يرافقه إش��عاع خلفيّته  وطاقة مظلمة، وهو في حال توس

افاً للإشعاع  الكونيّة ذات الموجات الميكرويةّ، وبرودة لتشكّل ذرّاته الأولى، فصار الكون شفَّ

الكهرومغنطيسي، ومجاًال لتطوُّر المجرَّات وانتش��ارها في س��ديم سُ��حب الغازات الكونيّة، 

وتشكّل مجرَّتنا الشمسيَّة والأرض والحيوان والإنسان والحياة.

تعمل الفلس��فة المعاصرة، لا سيَّما الفلسفة العلميَّة، على مادَّة هذه النتائج الكوزمولوجيّة، 

وتحاول أن تتأمَّل في أثرها على الإنسان ومعتقداته ومصيره، سواء بمناهج علميّة إبستمولوجيّة 

أم بمناهج استنباطيّة فلس��فيَّة؛ لأنَّ مبحث الكوزمولوجيا يتراوح هو أيضًا بين الدرس العلمي 

البحت والدرس الفلسفي- الميتافيزيقي.

يكُولوجيا الكُلّيَّة )علم النفس الفلسفي( خامسًا: السَّ

يدخل هذا العلم أيضًا في مباحث الفلسفة من زاوية كليَّّة مجرَّدة بغرض الكشف عن ما وراء 

السلوك البشري خصوصًا.



69

ا إذا أخذناه على أنَّه درس علمي جزئي في السلوك، والعقل والشخصيَّة، والكائنات الحيّة  أمَّ

ة، فنكون أمام علم نفس إجرائي مستقلّ بذاته. عامَّ

لتحديد هذا المائز، نشُير إلى أنَّ علم النفس الفلسفي مبحث يدلّ على حقيقة من مشهورات 

المعرفة، وهي أنَّ العلوم الإنسانيَّة قديمًا نشأت في حضن الفلسفة. وعلم النفس هو أحد تلك 

العلوم التي تكوّنت أصولها ومناهجها داخل التفكير الفلس��في منذ التاريخ الفلس��في المبكر 

حتىّ الحديث؛ إذ نادرًا ما يخلو مذهب فلس��في من تصوّر للنفس ومحاولة تفسري� س��لوكها 

والتحكّم فيه، ما يؤكّد العلاقة الوثيقة بين ميداني الفلس��فة وعل��م النفس بل حتَّى في مراحل 

متقدّمة من تطوّر المعرفة الإنسانيّة ارتبط علم النفس بعلوم إنسانيّة أخرى كالأنثربولوجيا وعلم 

الاجتام�ع، وهي علوم تعُنى بالمؤثرّات الاجتماعيّة والبيئيّة والإنس��انيّة على الس��لوك، وهذه 

العلاقة مع مَهمّة علم النفس بوصفها تهتمُّ بدراسة التفاعل بين الأشخاص والبيئة المحيطة بهم.

كما تعُنى بعمليَّات الإدراك الحّيس والتفكير والتعلُّم، والانفعالات والدوافع، وكيفيَّة تكوين 

الشخصيَّة، والس��لوك المنحرف عند الإنس��ان. هذا يعني أنَّ ماهيَّة علم النفس تستعصي عن 

الاس��تقلال بذاتها إَّال فيام� هو خاضع للبعد الجزئي المادّي في الش��خصيَّة الإنس��انيَّة، وهو 

ما انش��غلت به مدارس علم النفس في القرن التاس��ع عشر، عندما أصب��ح من الممكن قياس 

العقليّات الذهنيَّة بمناهج علميَّة مختبريَّة مرتبطة بالإحساس والإدراك.

ا علم النفس الفلس��في، فقد تناول قديمًا وحديثاً موض��وع النفس من جهة الافتراضات  أمَّ

الكليَّّة المجردّة التي تسبق الدراسة العلميةّ المادّيَّة للظواهر النفسيّة من جزئيَّتيها وعينيَّتها، هذا 

المنه��ج الافتراضي الكلّي يمكن أن نطلق عليه عبارة: »م��ا وراء علم النفس« للدلالة على أنهّ 

بحث في افتراضات وتصوُّرات كليَّّة نظريةّ مجرَّدة.

إذن، تعبير »علم النفس الفلسفي« دليل متجدّد، منذ الفلسفة الأولى، على أنَّ علاقة الكلّي 

)الفلسفة( بالجزئي العيني )النفس( هي علاقة وحدة متمايزة لا علاقة اختلاط وانصهار؛ فعلم 

النف��س الفلس��في عنوان عامّ لفرع من ف��روع علم النفس التي هي أق��رب إلى المبادئ العامّة 

المجرَّدة لمس��ائل النفس البشريَّة، أي إنَّ الفلس��فة تعُنى بعلم النف��س النظري التجريدي، لا 

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة70ِ المَْدخَلُ الشَّ

بعلم النفس التجريبي الذي يدرس عينّات وجزئيَّات الظواهر السلوكيَّة كالانفعالات المباشرة 

والانحرافات الذهنيَّة والسلوكيَّة))).

هذا التمييز بين البحوث النظريَّة في النفس والبحوث العينيَّة للنفس يشري� إلى عدم انقطاع 

علم النفس بشكل كامل عن الفلسفة في مختلف مراحلها.

يؤيدّ هذا التواصل بينهما ما نلاحظه من ترابط بين التحليل النفسي والفلس��فة الحيويَّة عند 

، والنزعة الوظيفيَّة والنفعيَّة عند )وليام  )شوبنهاور-Schopenhauer( و)نيتشه-Nietzsche( مثًال

جيمس-William James( و)جان ديوي-John Dewey(، والنزعة الشكلانيَّة والظاهراتيَّة عند 

)هوسرل(، والنزعة الإنس��انيّة والفلس��فة الوجوديَّة عند )كيركجارد-Kierkegaard( و)سارتر-

ا نجد تبريراً لدعوى انفصال علم النفس كليًّّا عن الفلسفة التي دعت إليها المدرسة  Sartre(. رَّمب

البنيويَّة في الغرب؛ نظراً لتطوُّر المعرفة واتسّ��اع التخصّصات في جزئيَّات علم النفس، وإنكار 

صًا مستقًّال بذاته، وجعل  البُعد الميتافيزيقي للفلسفة، دفع بعضهم إلى اعتبار هذا العلم تخصُّ

موضوع النفس خاضعًا للمنهج الاستقرائي التجريبي بدًال من المنهج الاستدلالي العقلي. وهو 

اتجّاه متطرفّ؛ لأنَّه يحصر علم النفس في بعُده المادّي المباشر.

الملاح��ظ في تاريخ المعرفة الغربيّة، أنَّه إلى غاية ظهور البنيويَّة كان الش��ائع في الغرب أنَّ 

ا دعوى التخصّصات العلميَّة  علم النفس، مثل س��ائر العلوم، يعُدُّ فرعًا من فروع الفلس��فة، أمَّ

التي فرضها تطوّر المعرفة العلميّة، فلا تعني بالضرورة اس��تقلال علم النفس كليًّّا عن السؤال 

الفلسفي وأبعاده الميتافيزيقيّة في موضوع ما زال مجهوًال للعقل البشري، وهو النفس.

سادسًا: الأكسولوجيا )علم القِيم(

ة  أوّل مي��دان لهذا الفرع المعرفي هو الميدان الس��ياسي؛ حيث تمثِّ��ل »القِيمة« وظيفة مُهمَّ

لا س��يَّما في مجال الاقتصاد السياسي المعني مباشرة بش��ؤون الناس المادّيَّة والمعنويَّة. هذا 

1 - راجع: أحمد عزتّ: أصول علم النفس، ص122.



71

المعنى الاقتصادي للقيمة رافق الإنسان في مختلف مراحل تاريخه لتنظيم حياته الاقتصاديَّة، 

والاجتماعيّة، والسياسيَّة، والنفسيَّة.

ا على المس��توى الفلسفي الجامع للعلوم، فقد كان لمفهوم »القيمة« عناية كبيرة بالدرس  أمَّ

والتحليل عند جميع المذاهب الفلسفيةّ؛ نظراً لأهميَّتها في حياة الإنسان أينما كان.

نشري� إلى أنَّ مصطلح »القيمة« دخل حديثاً في أدبيَّات الفلس��فة، لكن مضمونه قديم قِدم 

التفكري� الفلس��في في كلّ الحضارات الإنس��انيَّة؛ حيثُ جرى بحثه تح��ت عناوين: الفضيلة 

ن معنى  والخري�، والأحكام الخُلقيّة والجماليَّة، والواجب والصواب، إلى غير ذلك مّام يتضمَّ

قِيميًّا عند العقل والعقلاء. فكلّ هذه الصفات مرجعها إلى أصل واحد هو »القيمة« التي تتعلَّق 

»بما ينبغي أن يكون«))). وقد كانت الفلسفة المجال المناسب لتأخذ »القيمة« معناها الإنساني 

الواس��ع الذي يرتبط بأسئلته الأساس عن الوجود، والحياة، والدين، والأخلاق، والبحث عَّام 

هو أحسن))) .

بقي مبحث »القِيمة« في حِيازة الفلس��فة إلى أن اس��تقلّ عنها في النص��ف الثاني من القرن 

التاس��ع عشر، وأصبح مبحثاً قائماً بذاته يعُنى بمش��كلات قِيم الأخلاق، والجمال، والتاريخ 

والاقتصاد.

1 - سيرورة فلسفة القيم

لكن قبل هذا القرن، كانت »القيمة« في عُهدة الفلاسفة منذ القدم، فقد لقيت مسألة »القيمة« 

ا عند )السُفس��طائييّن(، بناءً على مذهبهم في نس��بيّة الحقيقة، مؤكّدين على أنَّ  اهتمامً��ا خاصًّ

المعيار الأساس للقِيمة هو الإنسان في جميع أحواله، فهو مقياس كلّ شيء، وأقاموا فلسفتهم 

1 - مختار البسيوني: الوضعيّة المنطقيّة بين القيم الدينيّة والأخلاقيّة عند ألفرد إيو، ص.ص20-19.

2 - راجع: محاورة “فيدون” حيث يؤكّد “س��قراط” على أنّ العقل مفطور في أفعاله على ما هو أحس��ن، وأن 

الغاية الأقصى يجب أن تكون في تصوّر القيمة. 

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة72ِ المَْدخَلُ الشَّ

ة ونس��بيَّة والإنسان هو مقياس��ها جميعًا)))؛ فالقِيمَ تختلف باختلاف  في القيمة على أنهّا متغّري

ع أحواله وأزمانه، وبهذا أبطل السفسطائيون المعنى المطلق للقيمة، لتحلّ  أفراد الإنسان، وتنوُّ

، وأنكر نس��بيَّتها،  محلهّ��ا القيم المختلفة، خلافاً لـ )س��قراط( الذي قال إنَّ القِيم ثابتة لا تتغَّري

ولذلك بنى آراءه الفلس��فيَّة على المعاني للقيمة، معتبراً أنَّ المعرفة بالنفس وس��يلة إلى معرفة 

القيمة والوصول إلى السعادة. 

أما )أفلاطون( فقد اعتبر الخير أو القيمة خُلاصة عالم المثُلُ، ومبدأ نشوء العالم، هذه العناية 

بالقيمة عند )أفلاطون( يعني بها أنَّها أس��مى م��ن الوجود، فهي المبدأ الأعلى للفهم والإدراك 

والتفسير))). 

ا )أرسطو( فقد رتَّب الموجودات على قاعدة علاقة كلّ كائن بغاية، أي بالقيمة الجوهريَّة  أمَّ

لوجوده، واعتبرها أسمى خصائص الكائنات))).

وتمَّم الفلاس��فة الرواقيُّون مذهب س��قراط، حينما اعتبروا أنَّ القِيم الخُلقيَّة تابعة للمعرفة؛ 

فمن يعرف حقيقة الأشياء يكون فاضًال صاحب قيمة.

ا في العصور الوس��طى، فقد اعتنى الفلاسفة لا سيَّما المس��يحيّين منهم، بنظريَّة القيمة،  أمَّ

د بين القِيم  وارتقوا بها إلى مب��دأ الوجود مع )توما الأكوين��ي-Thomas Aquinas( الذي وحَّ

اً))). العُليا والعِلَّة الأولى “الله” بوصفه كائنًا حيًّا أزليًّا خّري

وكان )أوغسطين-Augustine( قد أرجع كل الفضائل الخُلقيَّة إلى فضيلة وقِيمة عليا واحدة، 

وه��ي فضيل��ة “حبّ الله”، فكلّ قيمة لا ترتب��ط بحُبّ الله تصبح رذيلة لا قِيم��ة لها، لهذا فإنَّ 

ة))). ا تطُلب من أجل الله وإرادته الخّري الفضيلةَ -في نظره- لا تطُلب لذاتها، ولا لمنفعتها، وإنَّم

1 - حسين صالح حماده: دراسات في الفلسفة اليونانية، ج1، ص147.

2 - صلاح قانصو: نظريةّ القيمة في الفكر المعاصر، ص12.

3 - صلاح قانصو: نظريةّ القيمة في الفكر المعاصر، ص12.

4 -  مختار البسيوني: الوضعيّة المنطقيّة بين القيم الدينيّة والأخلاقيّة عند ألفرد إيو، ص21. 

5 -  توفيق الطويل: الفلسفة الخلقية، ص131.



73

ا في الفلس��فة الحديثة، فقد كان )كانط( صاحب الإضافة النوعيَّة لمس��ألة القِيمة، حينما  أمَّ

رتَّب نظريَّته في المعرفة على ما أسام�ه بالثورة »الكوبرنيكيَّة«، نسبة إلى العالمِ )كوبرنيكوس-

Copernicus( )1473-1543(، ورف��ض التص��وُّر القديم لموضوعيَّ��ة القِيمة عند المذهب 

التجريبي، وأصرَّ على رجوع قِيم الخير والجمال إلى الوجدان الإنساني.

لكنَّه اعترف لاحقًا بموضوعيَّة القِيم في صورة جديدة على أنَّها مصادرة يجب التس��ليم بها 

على أس��اس قِيمي، أي لأجل مواصلة العمل والحياة، هذه المواصلة التي يلزم منها بالضرورة 

أن تتحقّق أعمالنا.

هكذا، ش��يَّد )كانط( ثنائيَّ��ة بين المعرفة والإيمان، وأقرَّ بس��موّ العق��ل العملي على العقل 

النظري))). 

ا مع )نيتشه( )1844-1900(، فقد وجدت مسألة القيمة معناها الواسع وأهمّيَّتها الفائقة  أمَّ

في فلسفته التي عاصرت ظهور النزعة الوجوديَّة. 

وجرى استعادة الرؤية السُفس��طائيةّ في ردّ القِيمة إلى الإنسان، فالقيمة عند الوجودييّن، لا 

يمكن أن تس��تقلَّ عن الإنسان؛ لأنَّه هو الذي يعطي للأشياء قِيمتها عندما يقرّر اختيارها، يعني 

أنَّ الحريَّة الإنسانيَّة هي التي تصنع القِيمة عندهم.

لذا، يعتبر )نيتشه(، أحد المساهمين في تأسيس المذهب الوجودي، أنّ فلسفته بأسرها مذهبًا 

في القِيمة، قام بتطويرها وتعميق معناها في الفلسفة المعاصرة))).

لا مكان للقيمة عند )نيتشه( إَّال في حُبّ الأرضيَّة والعالم المادّي المحسوس، وجعل من هذا 

س��ة ناضل من أجلها ضدَّ الدين والفلسفة والأخلاق، مؤكِّدًا على أنَّ  الحُبّ الأرضي قضيَّة مقدَّ

الصلة الوحيدة للإنس��ان هي الحياة، فكرَّس كلّ حياته في البحث عن »الأخلاق« وقِيمة الحياة 

الإنسانيَّة وطريقة تبريرها ليتقبَّلها الإنسان ويغنيها وينمّيها إلى الأسمى والأكمل الإنساني))). 

6 - مختار البسيوني: الوضعيّة المنطقيّة بين القيم الدينيّة والأخلاقيّة عند ألفرد إيو، ص.ص22-21.

7 - صلاح قانصو: نظرية القيمة في الفلسفة المعاصرة، ص154.

8 - يسُرى ابراهيم: نيتشه عند المسيح، ص.ص39-36.

انِي انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة74ِ المَْدخَلُ الشَّ

لكن، قبل )نيتش��ه(، بحث )ديكارت( القيمة الخُلقيَّة من منظور عقلاني، معتبراً أنَّ الفضيلةَ 

يمكن أن تتحقَّق عندما يتوافر للإنس��ان تفكير يتميَّز بالوضوح، ويقرّر بإرادة قويَّة تسيطر على 

أهوائه، وتضبط انفعالاته.

ة؛ حيثُ  وتتحقّق هذه الفضيلة أيضًا عندما يخضع الإنسان مصلحته الفرديَّة للمصلحة العامَّ

تضمحل الأنانيَّة وينتشر الإيثار والتضحية والخير))).

ة لمبحث »القيمة« تشكّلت لنظريةّ القِيمة علاقةٌ وثيقةٌ  بناءً على هذه المراحل التاريخيَّة العامَّ

بعلوم المنطق والأخلاق والجمال، لا سيَّما في الفلسفة المعاصرة؛ حيثُ أصبحت عنواناً متميّزاً 

في الدرس الفلسفي، يميّز بين نوعين من القِيم:

أ ة، بمعنى أنهّا تدرس باعتبارها وسيلة إلى غاية تتجاوزها، كالثروة، 	. قيم نس��بيّة متغّري

والسلطة، ... إلخ.

قيم مطلقة ثابتة يطلبها الإنس��ان لذاتها، كالسعادة، والكمال والواجب. وعلى هذا 	.ب

التنويع يمكن تقسيم القِيم إلى بحوث فرعيَّة في الأخلاق، وفلسفة الجمال والفنّ، 

والفلسفة الاجتماعيَّة والسياسيَّة.

، تبحث القيم��ة في قضايا الصواب والخط��أ، والخير والشر،  ففي فلس��فة الأخلاق، مثًا�لً�

ة  وصياغة السؤال عن سلوك الإنسان وتصرُّفاته الفرديَّة والاجتماعيَّة، في ضوء المصلحة العامَّ

ة. للمجتمع أو للأمَّ

2 - طَبيعةُ القِيَم: 

َّ��ة بالقيمة، ومن أهمّ هذه  برزت في الفلس��فات المعاصرة اتجّاهات تصوّر الحقيقة الخاص

التصوّرات: 

1 - توفيق الطويل: الفلسفة الخلقية، ص.ص155-154.



75

أ - التَّفسيرُ الاجتماعيُّ للقِيمةِ

يقوم بتفسري� القيم الاجتماعيّة بوصفها نتيجة الحياة الجماعيَّ��ة التي تدفع الفرد للتخلُّص 

ات والتجرُّد من المصلحة الشخصيّة، فتصبح القيمة اجتماعيَّةً في المقام الأوَّل.  من حبّ الذَّ

ب - التَّفسِيرُ البَيولُوجِي

ينظر إلى القيمة بوصفها منفعة حيويَّة يقوم موضوعها المادّي المباشر بتحقيقها، باعتبارها 

ه،  قيمة تتميَّز بصفة عضويَّة تنمو وتتطوَّر مع الزمن؛ حيثُ لكلّ كيان عضوي كماله الذي يخصُّ

وبهذا المعنى تكون نظريَّة القيمة ذات صلة قويةّ بالميول العضويَّة للفرد.

ج.التَّفسيرُ النَّفس

هذا التَّفسير هو النمط الثاني لنظريَّة القِيمة بعد الرؤية النقديةّ لـ )كانط(.

والمقصود بالتفسير النفسي هنا، هو ارتباط نظريةّ القيمة بمحتوى الوعي الإنساني لتحقيق 

الوسيلة وإرضاء الغاية التي يسعى إليها الإنسان.

يعتمد نظريةّ القيمة في المجال النفسي على الميول والحاجات التي تتكوَّن منها الحاسّ��يَّة 

، هي العناصر الغذائيَّة التي يحتوي عليها،  الإنس��انيَّة؛ فقيمة الشيء من الأشياء، كالطعام مثًال

والتي تكون منس��جمة مع حاجاتنا، فحاسّيَّتنا تشبه مرايا حسّاس��ة تكشف أو تعكس لنا القيم 

التي لا وجود لها خارج المرآة))) فإذا كانت القيمة تقاس على أساس نفسي، فلا يمكن قياسها 

– حينئذ- بمقاييس العلماء؛ لأنَّها اعتقاد ذاتي يضفي على موضوعاتها قيمة ذاتيَّة.

المبَحَثُ الثَّالثُ: عَلاقَةُ الفَلسفَةِ بالعُلومِ

له في  الحديثُ عن العلاقة بين الفلسفة والعلوم هو الحديث عن بداية التفكير الإنساني وتأمُّ

1 - إميل برييه: اتجاهات الفلسفة المعاصرة، ص.ص85-84. 

الثُ انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة76ِ المَْدخَلُ الشَّ

الطبيعة وفي وجوده وفي الأشياء من حوله.

ل الفلسفي يقتضي الاستعانة بكلّ المعارف والعلوم للإجابة عن مسائل الوجود  وهذا التأمُّ

والإنس��ان والحياة، وغيرها من الأس��ئلة المركزيَّة التي يثيرها الفكر تج��اه هذه الموضوعات 

لمعرفة حقيقتها. 

بهذا المعنى، يمكن القول إنَّ العلاقة بين الفلس��فة والعلوم ه��ي علاقة تاريخ طويل مبدأه 

س��ؤال الدهش��ة أمام ظاهرة الحياة والكون، وعلاقة اشرت�اك بينهام� في المنطق، والأخلاق، 

والسياسة، والاجتماع، والهندسة، ومن العلوم التي تخدم الفلسفة والعلم. 

لهذا، حاول كثير من العلماء أن يستثمروا في التداخل بين الفلسفة والعلوم، فوضعوا نظريَّاتٍ 

لتثبي��ت تلك العلاقة، منهم )غاليلي-Galilei( و)دي��كارت( و)نيوتن- Newton( الذين ربطوا 

ة. العناصر الكونيَّة الطبيعيَّة بكينونتها الفلسفيّة والمنطقيَّة الخاصَّ

: الفَرقُ بين الفلسفةِ والعُلومِ في الموَضوعِ والمنهَجِ أوَّلًا

رغ��م التَّش��ابك العميق بين الفلس��فة والعلوم، يبق��ى هناك اختلاف بينهام� في الموضوع 

والمنه��ج، فموضوع العلم هو العيني والج��زئي المباشر الذي يقع تحت الخبرة، ومنهجه هو 

ا الفلسفة، فموضوعها الكُلّي أو الشيء في ذاته، والسؤال عن حقيقته  التجربة والمش��اهدة. أمَّ

د مذاهبها ومدارسها، فمنهم من يعتمد العقل، ومنهم من يعتمد  د بتعدُّ وماهيَّته، ومنهجها يتعدَّ

الحِسّ أو التجربة، ومنهم من يعتمد الحدس منهجًا للكشف عن كليَّّات الأشياء وحقائقها، مع 

يزّ الفلسفة  أنَّ الغالب في الفلس��فة هو المنهج النظري العقلي. إذن، طبيعة المنهج هي التي ُمت

عن العمل في التفسير والتحليل والمعالجة، دون أن يكونا متناقضين تمامًا، غاية الأمر أنَّ لكلّ 

ن بها، ويبقى المشترك الكبير بينهما هو حاجة كل منهما إلى الآخر. منهما خاصّيَّة يستقَّال

 

ثانيًا: الخَدمَاتُ المتُبادلة بين الفَلسفةِ والعِلمِ

فالعلوم كانت وما تزال في حاجة إلى النظريَّات الفلس��فيَّة والمنطقيَّة القائمة على الش��كّ، 



77

وهكذا الفلس��فة لا غنى لها عن النظريَّات العلميَّة، لا س��يَّما في مراح��ل تطوُّرها، للإفادة من 

إنجازات وتجارب العل��م في فهم طبيعة موضوعاتها وجعلها أكرث� يقينيَّة. لكنّها، في الوقت 

نفس��ه، تقوم بتجدي��د المعايير العقليّة للعلم التي تس��اعد عىل� تمييز النظري��ات الجيّدة من 

النظريَّات الرديئة، وإبراز العناصر المشتركة بين العلوم الطبيعيَّة والتفكير الفلسفي.

كما تقدّم الفلس��فة للعلم خدمة أخ��رى لا تقلُّ أهمّيَّة، وهي طريق��ة التأليف بين التجارب 

ل الآخر.  الإنسانيَّة والحقائق العلميّة؛ حيثُ كلٌّ منهما يكمِّ

 

  ثالثًا: الفلسفة وعلم الاجتماع

إذا كانت غاية علم الاجتماع هي فهم علاقة الإنس��ان بمجتمعه، فإنَّ الفلس��فة هي لخدمة 

ة وعلاقته بجميع الكائنات الحيَّة. الإنسان عامَّ

ا المنهج بينهما فمختلف، فمنهج الفلس��فة نظري، ومنهج علم الاجتماع  فالغاية واحدة، أمَّ

عملي يقوم على الملاحظة المباشرة وغير المباشرة لعلاقة الفرد بمحيطه الإنساني والمادّي.

لكن الاختلاف المنهجي بينهما لا ينفي حاجة كلٍّ منهما إلى الآخر. 

  

رابعًا: الفَلسفَةُ والدّين

ا الدين فبدعوته إلى الحقيقة، فهو في  قلنا إنَّ غايةَ الفلس��فةِ هي الحقائق الكليَّة المجردّة، أمَّ

ن هذه الغاية الفلسفيَّة، لكن يبقى الفارق بينهما أنَّ الفلسفةَ بوصفها معرفة نظريَّة  النهاية يتضمَّ

تتخّذ العقل منهجًا، بينما الدين هو معرفة عمليَّة منهجه الإيمان، مع أنَّ كًُّال منهما يش��ارك في 

العلاقة بين العقل والوجدان. فالفلسفة تسعى إلى الحقيقة ذاتها التي يسعى إليها الدين، غاية 

الفارق أنَّها تعّرب عن الدين بلغة العقل بينما الدين يعّرب عنها بلغة الإيمان.

ث��مّ إنَّ موضوعات الدين انتقلت إلى الفلس��فة منذ بدايات التأمّ��ل في الوجود، ففكرة الله 

الخالق الكلّي القدرة، هي فكرة المطلق في الفلس��فة والتي اكتس��بت أهميَّة كبيرة سواء جرى 

إثباتها أم نفيها. وهكذا في بقيَّة موضوعات الفلس��فة قديمً��ا وحديثاً، فإنَّ لها جذرًا دينيًّا، مثل 

الثُ انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة78ِ المَْدخَلُ الشَّ

مبحث الخلود والمصير، والأخلاق والكام�ل، والخير والشّر، والفضيلة والرذيلة، والواجب 

والممكن، والكُلّي والجزئي ... إلخ.

كن الحديث عن جذع مشرت�ك بين الفلسفة والدين، فالتَّفكير الفلسفي هو تأمُّل في  لهذا ُمي

الموج��ودات، وكيف تدلُّ على العِلَّ��ة الأولى للوجود، كما هو الحال في التفكير الديني، فهو 

تدبرّ في حقيقة هذه الموجودات ومعرفة إرشادها على موجودها الأوّل.

فالحقيقة الدينيَّة والحقيقة الفلسفيَّة واحدة، فكلاهما ينظر في أشرف العلوم، وهو علم الحقّ 

أو علم الحقيقة الأولى، لكنَّهما يختلفان في طريقة البحث عنها.

ة في تاريخ الفلسفة، قام أصحابها بالتوفيق بين الفلسفة والدين،  لذلك ظهرت محاولات عدَّ

مثل )أوغطسني�( و)لوثر-Luther(، و)أنس��لم-Anselm(، و)الكندي(، و)الفارابي(، و)ابن 

رش��د( و )صدر الدين الشري�ازي( الذين بذلوا جهودًا علميَّة لإثبات التَّوافق والانس��جام بين 

الفلسفة والدين.

خامسًا: الفَلسفَةُ والفَنّ

حظي الفنُّ في تاريخ الفلسفة عنايةً أدنى من الفلسفة ذاتها، فلم تكن له تلك القيمة الذاتيَّة 

التي هي عليه اليوم في الفلس��فات الحديثة، لا س��يَّما في مباحث الأنطولوجيا. كان الفنّ في 

ده، ومنهم من أدانه، إلى أن أصبح لعلم  نظر الفلاس��فة مردّدًا بين المدح والذمّ. فمنهم من مجَّ

الجمال في العصور الحديثة مكانة مس��تقلةّ عن الفلس��فة، على عكس ما كان عليه عند بعض 

قدماء فلاسفة اليونان.

1 - الفن والفلسفة اليونانيّة

، كان يصنّ��ف الفنَّ في الوهم؛ لأنَّ الفنَّان الواهم لا يمكن أن يبني مجتمعًا  )أفلاطون( مثًال

سعيدًا إذا لم يكن تابعًا للأخلاق والفلسفة. هذا الموقف الأفلاطوني من الفنّ وجَعْله مشروطاً 

ة الترويج للفضيلة، فلا  بهذه التبعيَّة، يظهر في محاورة »الجمهوريةّ«؛ حيثُ يعطي للشعر مَهمَّ



79

شرعيَّة للقصيدة، سواء كانت جيّدة أم رديئة، إذا لم تكن في خدمة الفضيلة.

تؤكّ��د محاورة “المأدبة” بوضوح أكرث� على هذا المعنى التبعي للف��نّ، عندما تختتم حبّ 

ا من أجل الفلسفة التي تبحث عن تفسير حقائق  الموضوعات الجميلة لا لغاية في ذاتها، وإنّم

الأشياء. 

لهذا المعنى يكون الفنُّ محاكاة في نظر )أفلاطون(، ونسخ لموضوعات الحواس، ليضفي 

عليه طابعًا مثاليًّا، فإن لم يكن الفنُّ في خدمة المثال فلا قيمة له، أي إذا لم يرتفع إلى مس��توى 

، والفنّ تجسيد  عالم المثال فلا قيمة له، ويصبح نقيضًا للفلسفة؛ لأن هذه الأخيرة تجريد للكلّي

للجزئي.

مه على أنَّه معيار ووسيلة إلى الحقيقة،  ا )أرسطو(، فقد أعطى للمحسوسات شأناً أرفع، وقدَّ أمَّ

ولهذا جاءت نظرته للفنّ أكثر احترامًا وعناية به من )أفلاطون(.

عم��ل الفنان عند )أرس��طو( كعمل الفيلس��وف، يعتمد على المش��اهدة والتجربة وتجريد 

الكّليات من الجزئيّات، لهذا كانت المحسوسات عنده لا تقلّ شأناً عن تأمُّلات الفلسفة؛ لأنَّ 

المحسوسات أداة من أدوات الوصول إلى الحقيقة، فكلمّا كان العمل الفني جيّدًا كلَّما ظهرت 

الحقيقة أكثر، فمن وراء تلك المش��اهدة الجزئيَّة للفنَّان ونسخها في عمل فنّي رائع، يصل إلى 

الحقيقة الكليّة، فرسم الفنان للجزئي على صفحة معيَّنة هو رسم للكلّي في حقيقة الأمر. 

2 - الفن والفلسفة الغربية الحديثة

وفي الفلسفة الحديثة، مع )ديكارت( بدأ السماح للفنّ بالاستقلال النسبي في تمثيل المعرفة 

والحقيق��ة، والتعبري� عنها في الصنائع الجميلة. أمّا المدرس��ة التجريبي��ة فقد أعادت تكريس 

المعايير الحسّ��يّة في الفنّ كما كانت عند اليونانيّين القدماء، ولعلَّ مبحثَ »فلس��فة الجمال« 

ظهر لأوّل مرَّة مع هذه النزعة التجريبيَّة الحِسّ��يَّة المغالية، والتي أنتجت ردّة فعل معاكس��ة لها 

ا لهيمنة  في فلسفة الجمال، قام بها الفيلسوفان الألمانيَّان، )كانط( و)هيغل( اللَّذان وضعا حدًّ

الحسّ على الفنّ، وأحكام الجمال، فاس��تعانا بالإلهام وبداهة الضمير؛ فتذوَّق معنى الجمال 

الثُ انِي - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة80ِ المَْدخَلُ الشَّ

يعتم��د على »القان��ون الأدبي أو الخُلقُ��ي«، فالبداهة والإلهام الذي يوح��ي النظام الأدبي في 

الوجود هي مصدر الحكم على أنَّ هذا الشيء جميل أو لا.

هك��ذا قامت الفلس��فة الحديثة على ه��ذه المعادلة بين الفلس��فة والفنّ م��ع الحفاظ على 

استقلاليّته، وجعله معرفة قائمة بذاتها إلى درجة أصبح الفنّ يطُلب للفنّ، فصار غاية في ذاته، 

ة به.  وله ماهيَّة خاصَّ



:
ُ
الِث

َّ
 الث

ُ
صل

َ
الف

ها
ُ
ات

َ
صنِيف

َ
 وت

ُ
ة
َ
ف
َ
لس

َ
الف





83

المبَحَثُ الأوَّل: الفَلسَفةُ الغَربيَّةُ

: تصنيف الفلسفة الغربيَّة بحسبِ التَّحقيبِ التَّاريخي أوَّلًا

الحديث عن التحقيب التاريخي هو حديثٌ عن تاريخ الفكر الإنساني في نموّه، ومختلف 

أفكار شخصيَّاته، وأثرهم في تطوُّر الفلسفة. 

للفلسفة تحقيب تقليدي ثلُاثي متعارف عليه: قديم – وسيط - حديث.

1 - الحقبةُ القديمةُ للفلسفةِ: 

تمتدُّ بين نهايات القرن السابع ق.م حتى 529م، وهذه الحقبة تجمع فلاسفة أعلام، أهمّهم: 

)سقراط(، )أفلاطون(، )أرسطو(، )أبيقور( و)زينون(. 

2 - الحقبة الوسيطة: 

تمتدُّ من القرن الثامن للميلاد حتى عام 1453م، يمثلّ هذه الحقبة آباء الكنيسة، و)توما الأكويني( 

في أوروبا، و)الكندي( و)الفارابي(، و)ابن سينا(، و)الغزالي(، و)ابن رشد( في العالم الإسلامي. 

3 - الحقبة الحديثةُ: 

تمت��دُّ من القرن 16م حت��ى القرن20م، أه��مّ أعلام ه��ذه الحقبة: )دي��كارت(، و)كانط(، 

و)سبينوزا(، و)هيغل(.

ثانيًا: تصنيف الفلسفة الغربيَّة بحسب مذاهبها

ة التي يؤلُّفها الفيلسوف  المذهب الفلس��في هو جملة الأفكار والتصوُّرات والمبادئ العامَّ

لتفسير العالم وظواهر الوجود. 

يمكن تقسيم المذاهب الفلسفيَّة على أساس نظريَّة المعرفة، وفق الآتي:

ل الِثُ - الَمبحَثُ الأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة84ِ المَْدخَلُ الشَّ

1 - المذَهبُ التَّصوّري: 

يبتني على أنّ الحقيقة تتجَّىل في الفكر، وأنَّ الأشياء لا حقيقة لها في الظاهر.

 : كّي 2 - المذهبُ الشَّ

يزعم أنَّ الشكَّ هو أساس كل شيء، وينفي كل حقيقة خارج الشكّ، ولهذا كان شعاره: »لا أدري« 

وأصحاب هذا المذهب يعتقدون أنَّ نتائج العقل أو غيره من وس��ائل المعرفة هي مثار للشكّ؛ لأنَّ 

تلك الوسائل لا تكفل لنا اليقين، لذا قرَّر أصحاب مذهب الشكّ التوقُّف عن إصدار الأحكام))).

 : وفي الإلهاميُّ 3 - المذَهبُ الصُّ

عي أنَّ معرفةَ حقيقة الأشياء تحصل عن طريق الإلهام، الشخصي أو الوحي. يدَّ

 : ُّ 4 - المذَهبُ التَّجريبيُّ الحِّيس

يعتقد أنَّ مصدر المعرفة هو حواس الإنسان السليمة التي تعرفّه مباشرة على حقيقة الأشياء، 

أو بواس��طة التجرب��ة والاختبار. ظهرت ه��ذه النزعة التَّجريبيّة في الق��رن 17م، وأوَّل أعلامها 

)فرنسيس بيكون- Francis Bacon( )1561-1626م(. 

ثالثًا: تقسيمُ المذاهب الفلسفيَّة الغربية على أساس نظريَّة أصل الأشياءِ 

وطبيعتِها

 وجاء هذا التقسيم كما يأتي:

 : 1 - المذهبُ المثَِالِي

لا يسلمّ بحقيقة العالم المادّي، ويعتبره نسخةً عن عالم المثال الأصلي.

1 - محمد عبد الله الشرقاوي: في الفلسفة العامّة، ص108.



85

 :(((
2 - المذَهبُ الماديُّ

عي أنَّ المادة هي أصل كلّ الأشياء ومصدرها، وينُكر أنَّ الروح مستقلَّة بذاتها عن المادَّة. يدَّ

3 - المذهبُ الارتيابيُّ: 

يشكُّ في قدُرة الإنسان على معرفة الحقيقة، ولذا لا سبيل لديه إلى معرفة أصل الأشياء وطبيعتها.

4 - المذهب الحلولي أو وحدة الوجود: 

ينفي اثنينية الكون والله، ويعتقد بأنَّهما شيءٌ واحد. 

5 - المذَهبُ الروحانيُّ: 

د الذوات ووجودها، الله والنفس والمادّة المكوّنة للنفس، وهو جاء ردّ فعل على  يعتقد بتعدُّ

فشل المذهب المادّي في تفسير حقائق الوجود، وإيغاله في البُعد المادّي على حساب الروح 

وأصالتها في عالم الخلق.

يعتقد هذا المذهب بروحانيَّة النفس واس��تقلالها عن البدن. ومن زاوية علم الوجود العامّ، 

يرى هذا المذهب أنَّ في الوجود جوهرين متميّزين:

أ - جوهر روحي: له صفات ذاتيَّة منها: الفكر والحرّيَّة.

ب - جوهر مادي: وله صفات ذاتيَّة هما: الامتداد والحركة.

ويقوم المذهب الروحاني في نتائج اعتقاده على:

الاعتقاد بخلود النفس.??

الاعتقاد بوجود الخالق.??

الاعتقاد بأصالة القِيم الروحيّة على القيم المادّيةّ.??

الاعتقاد بأنّ الروح جوهر الوجود ومرجع كلّ الأشياء. ??

1 - يلحق بالمذهب المادي عدّة مدارس طبيعيّة، هي: الأيونيّة، والفيثاغوريةّ، والذّريةّ. 

ل الِثُ - الَمبحَثُ الأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة86ِ المَْدخَلُ الشَّ

ميَّةُ : الفَلسَفَةُ الِإسَال المبَحَثُ الثَّانِي

ة أجناس بشريَّة،  تش��كَّلت الفلسفة الإسلاميَّة بعد ثمرة جهود فكريَّة أمميَّة اشتركت فيها عدَّ

لا س��يَّما في أوج عطائها العلمي الذي لحق عصر الترجمة للعلوم النظريَّة والعلميَّة والطبيعيَّة 

م��ن اليونانيّ��ة إلى العربيَّة، وهذه المي��زة الحضاريَّة أيَّدتها في المقام الأوَّل نصوص الإسال�م 

الداعية إلى التّعارف بين ثقافة الحضارات المجاورة والبعيدة، فاندفع المسلمون، مزوَّدين بثقافة 

التَّعارف، إلى التعبير عن عالميَّة رس��التهم التي تقتضي الجمع بين معارف الإسال�م ومعارف 

الحضارات الأخرى من أجل الوصول إلى عقلها وقلبها، وإقناعها بدين الإسلام. 

كانت هذه الغاية أهمَّ دواعي نش��وء فلسفة إسلاميّة متكاملة، اتَّسعت مع مرور الزمن لتولدّ 

اتجّاهات فكريَّ��ة ذات مناهج متنوّعة، وأصبحت لاحقًا مذاهب ومدارس فلس��فيَّة لها كيانها 

الخاصّ، سُمّيت كلّ مدرسة بحسب المنهج الذي اتبعته كما يأتي: 

الفلسفة المشائيّة، والفلسفة الإشراقيَّة، والعرفان، والحكمة المتعالية.

 فالفلسفة الإسال�مية -اصطلاحًا- هي عنوان جامع لمناهج هذه المدارس الفكريَّة، وتعبير 

عن نظرة الإسلام والمسلمين للكون والحياة والطبيعة.

ائيَّةُ:  : الفَلسفةُ المشََّ أولًا

1 - أصل التسمية:

ا إلى الطريقة التي كان )أرسطو( يعُلمّ بها تلاميذه وهو يمشي)))،  يرجع وصف »المشائيةّ« إمَّ

أو إلى الاستدلال بالمنهج العقلي الذي يقتضي المشي من المقدّمات إلى النتيجة))).

ائيَّة، وامتدّ تأثيرها  لا أهميَّة لمرجع التَّسمية بقدر أهميَّة فلسفة )أرسطو( ذاتها التي وُصفت بالمشَّ

لقرون طويلة، وما تزال كثير من قواعدها الفلس��فيّة تحظى بعناية لدى المجتمعات الحديثة.

1 - الشهرستاني: الملل والنحل، ج2، ص102.

2 - مرتضى مطهري: مدخل إلى الفلسفة، ص111.



87

2 - انتشارها:

يعنينا هنا انتش��ارها في عالم المس��لمين أثناء عصر الترجمة العبَّاسي الأوّل، ب��دءًا بـ)الكندي( 

، ثمَّ بلوغ فلسفة )أرسطو(  عرَّابُ دخول التفكير الفلسفي إلى اللغة العربيَّة، عبر الترجمة شرحًا ونقًال

بة ذروتها مع )الفارابي( ثمَّ )ابن س��ينا( رئيس المدرس��ة المشائيَّة الإسلاميَّة بحسب التصنيف  المعرَّ

المشهور عنه، مع أنَّ بعض المعاصرين يصنّفه تحت ثنائيَّة المشائيَّة والإشراقيَّة معًا بناءً على التصنيف 

الموضوع��ي لمؤلَّفاته، ومصادر ثقافته الفكريَّة، فهو فيلس��وف ذو تكوين ثق��افي مركّب: أوًّال من 

اطلّاعه الواسع على فلسفة )أرسطو( وشروحها اليونانيَّة، وثانياً تأثُّره بـ )الفارابي(، وثالثاً اطلّاعه على 

ةً.  رسائل إخوان الصفا الفلسفيَّة والخُلقُيَّة، إلى جانب اعتقاده بالمذهب الشيعي الإسماعيلي خاصَّ

3 - )ابن سينا(:

ا من أراد  يعتبر )ابن س��ينا( أنَّ كتابه »الشفاء« هو مجرَّد عرض للفلسفة المشائيَّة اليونانيَّة، أمَّ

ة فقد نبَّه إلى كتابه »الفلسفة المشرقيّة، معلًال بأنَّ »علماء زمانه اتَّجهوا بصورة  معرفة آرائه الخاصَّ

ائين في المؤلفّات التي  خاصّة نحو المشائيَّة، وأنَّه لم يجد ما يدعوه إلى الخروج عن نهج المشَّ

وضعها للعامّة من القراّء ]الذين يزعمون[ أنّ الفلس��فة المشائيَّة هي الفلسفة المثلى. لكنَّه بعد 

��ائين، وجد نفسه مضطراً  أن ألَّف هذا الكتاب، وبعد أن عمد إلى تصحيح بعض هفوات المشَّ

إلى وضع كتاب آخر يودعه أصول العلم الحقّ الذي لا يجوز أن يكشف عنه إَّال »الذين يقومون 

منا مقام أنفسنا« من حيث إدراكهم وحبّهم للحقّ))) .

هذه وجهة نظر من يعتبر )ابن سينا( فيلسوفاًً جامعًا بين المشائيَّة والاشراقيَّة، رغم أنَّ الطابع 

ائي. العام لفلسفته عند المشهور هو الطابع الأرسطي المشَّ

4 - )ابن رشد( وفلاسفة الأندلس:

 واس��تمرَّت هذه الفلسفة المشائيَّة إلى زمن فيلس��وف قرطبة )ابن رشد( في القرن السادس 

1 - ابن سينا: منطق المشرقين، ص2 وما بعدها.

انِي الِثُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة88ِ المَْدخَلُ الشَّ

الهج��ري؛ حيثُ كفَّت بعده عن الإنتاج بش��كل فعلي لتنتقل إلى أوروب��ا اللاتينيَّة عبر ترجمة 

ائي خصوصًا.  الإنتاج الفلسفي الأندلسي المشَّ

��ائي في الأندلس قبل )ابن رشد(، عَلمٌَ آخر من أعلامها هو )ابن باجه(  مثلّ هذا النهج المشَّ

)ت 1138 بـ “فاس”( الذي ساوى )الفارابي( و)ابن سينا( في سعة اطلّاعه على العلوم الفلسفيّة 

اليونانيّة من خلال عرضه لفلسفة )أرسطو(، وشرحه الجادّ لآراء مهَّد بها السبيل لأوسع عرض 

إسلامي لفلسفة )أرسطو( قام به )ابن رشد(.

كان الغرض الأساس من دمج النزعة المش��ائيّة مع الفكر الإسلامي، هو الجمع بين العقل 

النظري والعقل العملي، أو بعبارة أخرى طلب المعرفة للوصول إلى الس��عادة، وهما قسام�ن 

ة، مع فارق في  رئيسان في الفلسفة الإسلاميّة عامّة، وعند المتصوّفة والفلاسفة المسلمين خاصَّ

النهج بينهما. ولعلّ هذا الغرض هو الجامع المشترك بين فلاسفة المشرق والمغرب الإسلاميّين.

عة لنصوص )أرسطو( هو “إظهار مدى انحراف  أحد أغراض )ابن رشد( من شروحه الموسَّ

الفارابي وابن سينا عن مذهب أرسطو طاليس في المنطق ...، وفي الإلهياّت”))). ويمثلّ كتاب 

ه ضد مآخذ )الغزالي(  »تهافت التهافت« لـ )ابن رشد( خلاصة تفكيره الفلسفي العميق، الموجَّ

ائيَّة هو إثبات  ائيّة العربيّة، وقد كان هدف )ابن رش��د( من دفاعه عن المشَّ على الفلس��فة المشَّ

وحدة الحقيقة بين الفلسفة والشريعة، وهي أهمّ التزامات ابن رشد الفكريةّ والفلسفيَّة والدينيَّة. 

5 - خصائص الفلسفة المشائيّة: 

يختلف كل مذهب فلسفي عن مذهب فلسفي آخر بقواعده، وطريقته، وأسلوبه في التفكير، 

والاس��تنتاج، وهو اختلاف يجعل من المذهب مدرسة مستقلةّ بذاتها، لذا كان لا بدَّ من معرفة 

ائيَّة  وتمييز فلسفة عن أخرى من خلال عناصر الاختلاف بينهما، وعلى هذا تمتاز الفلسفة المشَّ

بما يأتي من خصائص: 

1 - ماجد فخري: تاريخ الفلسفة الإسلاميّة، ص.ص425-424. 



89

أ المنهج العقلي: ه��و منهج يعتمد على تحقيق الموضوعات الفلس��فيَّة واس��تنتاج 	.

مس��ائلها من مبادئ العقل بالطريقة المنطقيَّة. ل��ذا كان المنهج العقلي هو الطريق 

الوحيد للمعرفة، فمن دون الاستدلال العقلي لا يمكن تحصيل هذه المعرفة. 

ه��ذا المنهج العقيل� تظهره كتابات )أرس��طو( المنُظمّة، وطريقت��ه في الملاحظة والبرهان 

بأس��لوبه ولغته المخترص�ة وتعبيره المركَّز ال��ذي يخدم المعنى والمضم��ون أكثر من المبنى 

والشكل. 

العناية بالفلس��فة الأولى عمومً��ا، وبالإلهيَّات خصوصً��ا: ويظهر ذلك في فهارس 	.ب

صة لمسائل الإلهيّات. بحوث هذه الفلسفة، ومؤلفّاتها المخصَّ

ج جوهر الوجود عند أرسطو هو الصورة الظاهرة، والفرد المكوّن منها هو الواقع. ولهذا 	.

فالمعرفة عنده تبدأ بالح��سّ، وتنتهي بالعقل والصورة الكليَّّة هي حقيقة الأش��ياء، 

وهذه الحقيقة توجد في هذا العالم وليست خارجة عنه. 

د الطريق��ة الموصلة إلى الكام�ل المطلق تبدأ بملاحظة الموج��ودات وأفعالها، أي 	.

تت��درَّج من الخاصّ إلى الع��امّ، أو من محرِّك إلى آخر، في سلس��لة تحركّها إلى أن 

تصل إلى المحرِّك الذي لا يتحركّ، أي إلى المبدأ الأوَّل الناظم للموجودات جميعًا، 

وه��و العقل المجرَّد والعِلَّة الغائيَّة للطبيعة بمعنى )الخالق( الذي وصفه )أرس��طو( 

بالمحركّ الذي لا يتحرَّك، لأنَّه مش��غول عن العالم بالتمتُّع بكمال جوهره وسعادته 

المطلقة.

ه ائيَّة على منطق متكامل وبرهان مستوفى.	. تشتمل الفلسفة المشَّ

و ائيَّة بين البحث العقلي والبحث الخُلقُي، وتدحض مذهب الجبر 	. تميَّز الفلسفة المشَّ

النفسي بالتأكيد على إرادة الإنسان الحُرَّة. 

ز ائيَّة ش��ديدة الاتصّال بقضايا الإنسان؛ وهذا ما يبّرر عنايتها بالمسائل 	. الفلسفة المشَّ

الخُلقُيَّة، وهي ميزة وجد فيها المس��لمون قيمة مضافة تؤيدّ معتقداتهم الإسال�ميَّة، 

ائيَّة بعُد عملي إلى جانب التفكير النظري.  وتشير إلى أنَّ الفلسفة المشَّ

انِي الِثُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة90ِ المَْدخَلُ الشَّ

الفلس��فة المش��ائيَّة تبحث كيف تجعل الناس س��عداء وليس أخيارًا، فكلّ 	.ح

ا هو وس��يلة إليها؛ لأنَّها الغاية  غرض غير الس��عادة لا قيمة له في ذاته، وإنَّم

في ذاتها))).

الفلسفة المش��ائيَّة تجمع بين الطبيعيّات والمنطقيَّات والخُلقُيَّات التي تمثلّ 	.ط

هة بالمنهج العقلي  أص��وًال ثابتة مرتبطة بالواقع الموضوعي المب��اشر، وموجَّ

والعلم��ي القائ��م على الملاحظة وشيء م��ن التجربة، به��دف الوصول إلى 

اليقين.

ي ��ائيَّة منطق صُ��وْرِي، أي إنَّ موضوعه صورة العل��م لا مادَّته، 	. منطق الفلس��فة المشَّ

فقد صنَّفه )أرس��طو( في علم قوانين الفكر، ولذلك لم يعتبره )أرس��طو( داخًال في 

ا هو آلة أو مدخل للعلوم)))، فائدته إعطاء  العلم النظري ولا في العلم العملي، وإنَّم

تعريفات للأشياء وتصنيفها بدقةّ على أساس “طبائعها” وخصائصها الثابتة، ليستطيع 

الإنس��ان التعامل مع الأشياء باعتبارها ذاتيَّة وحقيقة ش��به ثابتة، ويتمكَّن بذلك من 

تمييزها وتصنيفها بصورة عامّة في حياته اليوميَّة.

ك ائيَّة تعتبر أنَّ كلَّ ما هو موجود، هو الجزئي وتصوُّراتنا 	.  نظريَّة المعرفة في الفلسفة المشَّ

وتعميماتن��ا الذهنيّة هي انعكاس لهذا الجزئي المفرد أمامنا، وهذا يعني أنَّ فلس��فة 

)أرس��طو( تربط بين الأشياء الخارجيّة وتصوّراتنا العقليَّة عنها، وأنَّ المعرفةَ تبدأ من 

المحسوس وتتصاعد إلى المعقول.

ة لخصائص الفلس��فة المش��ائيَّة جرى دمجه��ا بقواعد التفكير  جمي��ع هذه القواع��د العامَّ

الإسلامي على امتداد القرون الأولى للإسلام بجهود عدد من المتكلمّين والفلاسفة، محاولين 

رًا فلسفيًّا عن الوجود والطبيعة والإنسان.  تقديم تصوُّ

1 - ويل ديورانت: قصة الحضارة، ج 7-8، ص508.

2 - محمد العبد عبد اللطيف: التفكير المنطقي بين المنهج القديم والمنهج الجديد، ص12. 



91

ثانيًا: الفَلسفةُ الإشَراقِيَّةُ: 

سها: 1 - تعريفها ومؤسِّ

يمكن تعريف فلسفة الإشراق بأنَّها البحث عن الحقيقة عن طريق التأمُّل الصوفي والتجربة 

الذوقيَّة. 

الممثلّ الرئيس لهذه الفلس��فة هو )شهاب الدين الس��هروردي( )549-587هـ( المشهور 

بشيخ الإشراق. والوصف المضاف إلى هذه الفلسفة )المشرق( رمز إلى النور المقابل للظلام؛ 

حيثُ يطبّق هذا الرمز في معاني مجازيَّة تعُّرب عن المقاصد الفلسفيَّة والصوفيَّة لأصحاب هذه 

المدرسة، ولأن العلم نور يشرق في قلب العارف.

يتميَّز )الس��هروردي( بأنَّ��ه الإشراقي الذي جمع بين الحكمتين الذوقيَّ��ة والبحثيَّة، وقد برز 

ا  في الحكمة الأولى مقامًا عاليًا، كما صرَّح أهم ش��ارحي آثاره )شمس الدين الشهرزوي(. أمَّ

في الحكمة الثانية، فقد جهد فيها في اس��تعراض حكمة من س��بقه، ودحض مزاعم الفلاسفة 

ائين في رس��الته المهمّة والمعروفة بـ “المش��ارع”، وهي الجزء الأوَّل إلى جانب جزئين  المشَّ

آخري��ن هما: “حكم��ة الإشراق” و“المقاومات”. وجمي��ع الأجزاء الثلاثة تمث��ل مؤلَّفًا كامًال 

ائيَّة الإسلاميَّة  لخُلاصة فلس��فة )السهروردي( الإشراقيةّ.  وصريح كلامه هو انقلاب على المشَّ

بدع��وى أنَّ هناك ما هو أرقى منها وه��و الحكمة العُليا التي نعثر عىل� آثارها عند )أفلاطون( 

وترجع في أصولها إلى )فيثاغورس( و)هرمس(، و)زرادشت(.

2 - خَصائصُ الفَلسفة الإشراقيَّة ومميّزاتها

أ تحصل المعارف بتطهير القلب من الخبائث وصقل النفس من تعلُّقات الدنيا، فإذا 	.

ة في القلب، وتحصل السكينَّة  حصلت الطهارة وانصقلت النفس تشرق العلوم الحقَّ

الإلهيَّة الثابتة))).

1 - حيدر الآملي: جامع الأسرار، ص535.

انِي الِثُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة92ِ المَْدخَلُ الشَّ

ة هو العقل والاستدلال المنطقي والفلسفي، 	.ب إنَّ طريق التثبت من هذا المعارف الحقَّ

فمن »لم يتمهَّر في العلوم البحثيَّة، فلا سبيل إلى كتابي الموسوم بحكمة الإشراق«))). 

وهات��ان الخاصّيَّتان عبارة عن منه��ج يجمع بين المهارة الذوقيَّة الروحيَّ��ة والمهارة العقليَّة 

النظريَّ��ة، ليكتمل الإشراق في قلب الع��ارف، ويمكن أن نعّرب عنه بمنهج الاس��تدلال العقلي 

ائيَّة وعلم الكلام  والشهود الباطني، وهذا يعني أنَّ فلسفة الإشراق هي وسط بين الفلسفة المشَّ

والتصوُّف. وهذا المنهج المركَّب يفضي إلى الخصائص الآتية:

أ المقارن��ة بين المش��اهدة والبرهان: أي تقديم الش��هود القلبي عىل� الدليل العقلي 	.

ا من حيث وجدان التدليل وتأكُّد البرهان المبين،  البرهاني، يقول شيخ الإشراق: »وأمَّ

فإنَّ المشاهدة أقوى من الاستدلال«))).

الاستناد إلى ظواهر القرآن والسنَّة النبويَّة: وهذه الخاصيَّة تكمّل الخصائص السابقة، 	.ب

وتجعل من فلسفة الإشراق مزيجًا من البرهان والشهود ونصوص القرآن والسُنَّة. 

ج التص��وُّر الك��وني التوحيدي للع��الم: أي بمجموع الخصائص الس��ابقة، خلصت 	.

مدرس��ة الاشراق إلى تنظير رؤية كونيّة ع��ن الوجود والكون والله وعالم الغيب في 

ة.  إطار رؤية إسلاميَّة عامَّ

3 - طرق المعرفة الإشراقيَّة:

بناءً على هذه الخصائص يمكن القول إنَّ علاقة الإشراق بالعلوم الفلسفيَّة كعلاقة التصوُّف 

الإسلاميَ، بمعنى أنَّ بلوغ السعادة العليا للنفس تكون بمعرفة الخالق وصفات جماله وجلاله، 

وآثارهما في الدنيا والآخرة. 

وبعبارة موجزة: فلسفة الإشراق هي معرفة المبدأ والمعاد، وهذه المعرفة تحصل بطريقتين 

رئيستين:

1 - شيخ الإشراق السهروردي: مصنفات شيخ الاشراق، ج1، ص483.

2 - غلام حسين ديناني: فلسفة السهروردي، ص47. 



93

أ طريقة المجُاهدة الروحيَّة والتطهُّر الداخلي من ظلمة الرذائل، وذلك باتَّباع سنَّة النبوّة. 	.

طريق النظر والاستدلال العقلي: تستكمل به النفس قوَّتها النظريةّ لترتقي إلى مراتب 	.ب

أربع:

مرتبة العقل الهيولاني  )استعداد بعيد(.??

مرتبة العقل بالفعل  )استعداد قريب(.??

مرتبة العقل بالملكة  )استعداد متوسّط(.??

مرتبة العقل المستفاد.??

والمرتبة الأخيرة هي الغاية القصوى لكونها عبارة عن مشاهدة النظريَّات التي أدركتها النفس 

بحيث لا يغيب عنها شيء.

4 - خُلاصة تقويميَّة: 

بناءً على المنهج المركَّب لفلسفة الإشراق، تمكَّنت هذه الفلسفة إلى حدّ كبير من حلّ المشكلات 

ائيّة. والسّر في هذا الإنجاز هو أنَّ الفلسفة الإشراقيَّة صاغت قواعد  التي تعرَّضت لها الفلسفة المشَّ

وأصوًال مُستخلصة من مصادر متنوّعة، ثمَّ قامت بتوليف مبانيها وجعلت من هذا التوليف منهجًا 

غنيًّا بأصوله المركَّبة، يعّرب عن حذاقة وس��عة اطلّاع شيخها )الس��هروردي( على العلوم الإسلاميَّة 

والفلسفات القديمة، لا سيَّما أنَّه حاول الدمج بين النظريَّات البحثيَّة والذوقيَّة وتطبيقها على الواقع 

إلى حدّ ما، لكنّ إنجازه الأس��اس كان على المس��توى النظري أكثر نجاحًا من المستوى العملي، 

ليفتح المجال لمحاولة توليفيَّة أخرى أكثر تماسكًا مثَّلتها فلسفة الحكمة المتعالية. 

ثالثًا: العِرفَان: 

1 - العرفان لغةً واصطلاحًا: 

مصدر للفعل عَرف، أي أدرك معنى اليش�ء وحقيقته. وفي الاصطلاح: معرفة تحصل عن 

طريق المشاهدة القلبيَّة وليس بالتجربة الحِسّيَّة؛ لأنَّ العارف يرى عالم الوجود عبارة عن مظهر 

انِي الِثُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة94ِ المَْدخَلُ الشَّ

من مظاهر الخالق، وأنَّ كل ظواهر الوجود هي مرآة تعكس جمال الله الواحد وكماله.

إنَّ نظ��رة العارف تنظر بعين الفيض، بمعنى يرى الموج��ودات كلهّا فيضًا من ذلك الوجود 

الحقيقي لله المستقلّ بذاته، أمّا تلك الموجودات جميعًا فهي مرتبطة به دائماً.

هذه الخلاصة لمعنى العرفان انبثقت من جهود علميَّة جادَّة لبعض أعلام الفكر والفلس��فة 

ائيَّة والفلسفة الإشراقيَّة،  الإسلاميّة الذين حاولوا أن يضيفوا إنجازاً علميًّا لم تكمله الفلسفة المشَّ

ليس��تخلصوا عقيدة إسلاميَّة شاملة عن حقيقة الحكمة والشريعة ودورهما في إيصال الإنسان 

إلى الحقيقة الأوُلى للوجود. 

تجم��ع هذه الرؤي��ة العرفانيَّة أعلامًا مس��لمين مختلفي المذاهب الفقهيَّ��ة، ما يدلّ على أنَّ 

العرفان من المعارف العابرة للمعتقدات، نظراً لقواعده العلميَّة الجامعة. 

2 - أقسامُ العِرفان: 

ينقسم العرفان إلى عرفان نظري، وعملي:

أ - العرفان النظري: 

هو فرع من فروع المعرفة النظريَّة التي تس��عى لتقديم تفسري� كامل ع��ن الوجود، ونظامه، 

ومراتبه، ومظاهره الخارجيَّة. 

ب - العرفان العملي: 

يتكفَّل بتفسري� مقامات العارفين، ومراتب السالكين إلى القرب من الله من خلال الرياضة 

الروحيّة والمجاهدة النفسيَّة بتصفية النفس وتزكيتها.

3 - مبادئ العرفان وقواعه: 

نضج العرفان الإسلامي تاريخيًّا في مرحلة بين القرنين الثالث والرابع الهجريَّين، وصار علًام 



95

ا به يميّزه عن  ة به بعد أن وضع العرفاء موضوعًا خاصًّ مكتمًال له مبادئه وقواعده العلميّة الخاصَّ

سائر العلوم، ومس��ائل تتعلَّق بموضوعه، ثمَّ بيَّنوا منهجًا معرفيًّا لهذا العرفان، وجعلوه مقيًاسا 

يجري به الإثبات أو النفي للمسائل التي يبحثونها. 

4 - موضوع العرفان: 

ة وهي  الموض��وع الذي يدور عليه علم العرفان هو الله تع��الى من جهة إحدى تعيّناته الخاصَّ

الوحدة الشخصيَّة للوجود، بمعنى معرفة الله ومعرفة وجوده باعتباره الوجود الكامل على الإطلاق. 

5 - مسائل العرفان: 

مظاه��ر وجود الله وهي الموج��ودات، لكن لمَّا كانت هذه الموج��ودات تتَّجه بالضرورة في 

حركتها إلى الله، لم يجد العرفاء مناصًا من وضع مسائل يبحثونها في علم العرفان، وهي كما يأتي: 

أ. تفسير حقيقة الوجود.

ب. معرفة الله.

ج. معرفة الكون.

د. معرفة الإنسان.

 

6 - غاية العرفان: 

غاي��ة العارف هو الوصول إلى الح��قّ- تعالى- والفناء بقربه، لكي يص��ل العارف إلى مرتبة 

ِ...﴾ ]البقرة: 115[، بحيثُ  ُّوا فَثَمَّ وجَْهُ اللَّه يْنَمَا توَُل
َ
الوجود الإلهي، تطبيقًا لقوله تعالى: ﴿...فَأ

يرى العارف الله أقرب إلى الإنس��ان من نفس��ه، وحينئذ يصل العارف بالله إلى مقام يغفل فيه 

عن كل ما سوى الله؛ لأنَّ الحقّ -تعالى- ليس بعده حقيقة أخرى))).

1 - مرتضى مطهري: العرفان، ص.ص94-93. 

انِي الِثُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة96ِ المَْدخَلُ الشَّ

رابعًا: فلسفة الحكمة المتعالية:

سها  تعُد فلسفة الحكمة المتعالية من أبرز الإنجازات الفلسفيَّة في التاريخ الإسلامي، وقد أسَّ

الفيلسوف الإسلامي )صدر الدين الشري�ازي(، المعروف بـ )مَّال صدرا( )1571-1640م(. 

تمثِّل هذه الفلسفة نقطة التقاء بين أهم التيَّارات الفلسفيَّة الإسلاميَّة السابقة عليها؛ حيث سعت 

إلى تحقيق تكامل بين العقل، والكشف الروحي، والنصّ الديني. وأدخلت مفاهيم جديدة كان 

لها تأثير عميق في الفكر الإسلامي الفلسفي اللاحق.

1 - تعريف فلسفة الحكمة المتعالية

تعُرَّف فلس��فة الحكمة المتعالية بأنَّها المنظومة الفلس��فيَّة الت��ي جمعت بين منهج البرهان 

سها )مَّال صدرا( في كتابه الشهير »الأسفار  العقلي، والكشف العرفاني، والشرع الديني. وقد أسَّ

الأربعة«؛ حيث طوّر من خلالها نظريَّة الوجود، وأعاد صياغة مباحث الفلسفة الإسلامية ضمن 

إطار فلسفي يتجاوز حدود المدارس التقليدية.

وتسُ��مّى الحكمة المتعالية بهذا الاس��م؛ لأنَّها ترتقي بالحكم��ة إلى مرتبة أعلى، بحيث لا 

��ائية، ولا على الكشف والإشراق  تقتصر على الإدراك العقلي البحت، كما في الفلس��فة المشَّ

كما في الفلس��فة الإشراقية، بل تسعى إلى الجمع بين هذه المناهج لتحقيق معرفة أكثر شموًال 

وعمقًا.

2 - أبرز أفكار فلسفة الحكمة المتعالية

أ - أصالة الوجود واعتبارية الماهيَّة

تعُدّ نظريَّة أصالة الوجود من أهم ابتكارات )مَّال صدرا(. فبينما كانت الفلس��فات الس��ابقة 

تختلف بين إعطاء الأولوية للماهية أو الوجود، أكَّد )ملا صدرا( أنَّ الوجود هو الحقيقة الوحيدة 

الأصيلة في الكون، أما الماهيَّة فهي مجرَّد اعتبار ذهني.

ة عند ابن س��ينا(، هناك ميل ?? ائية )وخاصَّ ��ائية: في الفلس��فة المشَّ الفرق عن المشَّ



97

لتركيز الاهتمام على الماهية.

الفرق عن الإشراقية: الفلسفة الإشراقية ركَّزت على النور بصفته مبدأ وجوديًّا، بينما ??

الحكمة المتعالية تؤكِّد أنَّ الوجود بذاته هو الحقيقة.

ب. الحركة الجوهريَّة

ط��رح )ملا ص��درا( مفهوم الحرك��ة الجوهرية التي تن��صّ على أنَّ الحرك��ة لا تقتصر على 

الأع��راض، بل تش��مل الجوهر ذاته، بمعن��ى أنَّ الكائنات ليس��ت ثابت��ة في جوهرها بل تمرّ 

بتحوُّلات مستمرَّة.

اؤون أنَّ الجوهر ثابت، والحركة تقع في الأعراض.?? ائية: يرى المشَّ الفرق عن المشَّ

الفرق عن الإشراقية والعرفان: لم تناقش هذه المدارس الحركة في الجوهر بشكل ??

ق كما فعل )ملا صدرا(. معمَّ

ج.اتحاد العاقل والمعقول

في الحكمة المتعالية، يتَّحد العاقل والمعق��ول عند تحقّق المعرفة الكاملة، أي إنَّ النفس، 

في إدراكها للمعقولات، تصبح هي ذاتها ما تدركه.

ائية المعرفة عملية انعكاسية للعقل على موضوعاته.?? ائية: ترى المشَّ الفرق عن المشَّ

ح الحكمة ?? الفرق ع��ن العرفان: بينما يركِّ��ز العرفان على التجربة الروحيَّ��ة، توضِّ

المتعالية العلاقة المعرفيَّة من خلال اتحاد حقيقي بين الذات والموضوع.

د.منهج التكامل المعرفي

تسعى الحكمة المتعالية للجمع بين مختلف المناهج:

ائية(?? البرهان العقلي )كما في المشَّ

الكشف والشهود )كما في العرفان(??

انِي الِثُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة98ِ المَْدخَلُ الشَّ

الاستنارة والإشراق )كما في المدرسة الإشراقية(??

قاً في تفسير الظواهر الوجودية والميتافيزيقية بشكل شامل. هذا المنهج التكاملي يمنحها تفوُّ

مة في الفكر الفلسفي الإسلامي؛ إذ استطاعت  تمثِّل فلس��فة الحكمة المتعالية مرحلة متقدِّ

أن تتجاوز إشكالات الفلسفات السابقة من خلال تقديم رؤية متكاملة للوجود والمعرفة. إنَّها 

فلسفة تتَّسم بالشمولية؛ حيث تدمج بين العقل والكشف، وتجمع بين المعقول والمنقول، ما 

جعلها منهجًا فلسفيًّا متفرِّدًا ومؤثِّراً حتى اليوم في الفكر الفلسفي الإسلامي.



:
ُ
ابع

َّ
 الر

ُ
صل

َ
الف

ا
َ
احِثِه

َ
ب
َ
 فِي م

ُ
ة
َ
ف
َ
لس

َ
الف





101

لُ: الوُجُودُ  المبَحَثُ الأوََّ

مُقدّمة: 

إذا كانت الفلس��فة س��ؤاًال دائماً، فإنَّ الوجود إحدى مباحثها الأكثر ديمومة وإلحاحًا؛ لأنَّه 

سؤال يتعلَّق بحقيقة وجود الإنسان ووجوده في العالم، كما يتعلَّق بغاية هذا الوجود.

بدأ الإنسان يبحث ويسأل عن معنى الوجود مع انبثاق السؤال في أعماق نفسه عن وجوده، 

ة؟ وما هي طبيعة هذا الوجود؟ هل هو مادّي أو  وعن الأش��ياء من حوله، هل هي ثابتة أم متغّري

روحي؟

إذن، يشمل البحث في الوجود النظر والتأمّل في طبيعته المطلقة مجردًّا عن التَّحديد، أي إنَّ 

ا يتركها للعلوم الجزئيَّة، كعلم الطبيعة  مبحث الوجود لا يعتني بأطراف الوجود وجزئيَّاته، وإنَّم

، وعلم الرياضيات يبحث في وجود الكمّ أو المقدار، وعلم الكيمياء  في وجود الجسم المتغّري

يبحث في تركيب الأجسام وردّها إلى عناصرها، وعلم النفس يبحث في الظواهر النفسيّة، وعلم 

نة من أفراد المجتمع، فكلّ هذه العلوم لا تبحث  الاجتماع يبحث في الظواهر الاجتماعيَّة المكوَّ

ا تبحث في الموجودات الجزئيَّة. في الوجود بما هو موجود )أي الوجود في كليّّته(، وإنَّم

ى مبحث الوجود الكلّي عند الفلاسفة القدماء بالميتافيزيقيا أو ما بعد الطبيعة. ويندرج  ويسُمَّ

ضمن هذا المبحث دراس��ة خصائص الوجود العامّة، لتأسيس نظريَّة في فلسفة طبيعة العالم، 

ه��ل إنَّ ظواهرها وأحداثها تقوم عىل� قوانين ثابتة أم تقوم على الصدف��ة؟ وهل هذه الظواهر 

الطبيعيةّ تصدر عن أسباب ضروريَّة تحكمها قوانين المادَّة والحركة أم تصدر من تلقاء نفسها؟ 

وقد كانت هذه البحوث في الطبيعيّات قديمًا جزءًا من الفلسفة النظريَّة إلى جانب بحث ما بعد 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة102ِ المَْدخَلُ الشَّ

الطبيعة والرياضيَّات، وفي العصور الحديثة استقلَّت تلك العلوم الطبيعيَّة، وانفردت المباحث 

ة عن الوجود، بما بعد الطبيعة أو الميتافيزيقا. العامَّ

: كيف ندرك الوجود؟  أولًا

هذا سؤال دائم الحضور في تاريخ الفلسفة، وقد شغلت الإجابة عنه الفلاسفة قديمًا وحديثاً، 

واختلفت إجاباتهم تبعًا لمناهجهم في طبيعة الإدراك: هل هو إدراك حقيقي مطابق للواقع؟ أم 

هو إدراك تجريدي ومجرَّد عاكس لصورة ذهنيَّة عن هذا الوجود المدُركَ في صورته الخارجيَّة؟ 

أم هو إدراك تلقائي مباشر بالبداهة؛ لأنَّ صورة هذا الوجود »تقوم في النفس دون توسّط«؟))).

َ��فَة اليونانيَّ��ة، اعترب� )أفلاط��ون( أنَّ الثاب��ت المعقول ل��كلّ الوجود ه��و »العِلَّة  في الفَلس

الصوريَّة«)))، ويج��ري إدراك هذه الحقيقة للوجود عبر اس��تذكارها في عالم الُمثلُ، فالصورة 

المثاليَّ��ة هي الوجود الحقيقي، ثمّ تأتي اللغة لتس��وّغ بألفاظها حقيق��ة الوجود المدركَ، وهذا 

ا الموجودات الحِسّيَّة فهي  يعني أنّ اللغة عند )أفلاطون( دلالة على تمييز الوجود وإدراكه، أمَّ

محاكاة لهذه الحقيقة، فمنهج )أفلاطون( في إدراك الوجود يبدأ من الوجود المعقول والمتعّني 

المحسوس. 

وهناك منهج يعتمد على أنَّ الوجود يدٌرك تلقائيًّا، وهو يقوم على فكرة بداهة الوجود، يقابله 

منهج يبدأ من الحسّ لإدراك الوجود، ويندرج تحته عدد من الفلس��فات المادّيَّة والحسّيَّة، إنَّ 

1 - ابن سينا: النجاة، ص116.

د للماهية، أي ما به يصير اليش�ء »هذا الشيء بعينه« لا غري�ه. وهي أحدى العلل  2 - ه��ي الش��كل المح��دِّ

الأربع التي حددها أرسطو. الذي فّرس كل موجود طبيعي أو صناعي من خلال أربع علل:

العلة المادية: ممَّ يتكوَّن الشيء؟ )الخشب، الحديد…(

العلة الصورية: ما شكله الجوهري؟ ما هي ماهيته؟

العلة الفاعلية: من الذي أوجده؟

العلة الغائية: لماذا وُجد؟

والعلة الصورية هي القلب الفلسفي لهذه المنظومة؛ لأنها تمنح المادة معناها واتجاهها.



103

مس��ألة إدراك الوجود جرى بحثها عامّة تحت تيّارين رئيسني� في تاريخ الفلسفة، هما: التيَّار 

المادّي، والتيَّار العقلي المثالي، ثمَّ تفرَّعت منها اتجّاهات مختلفة في كيفيَّة إدراك الوجود. 

وليس��هل على الباحث فهم هذه الاتجّاهات الفلسفيّة في كيفيَّة إدراك الوجود، ينبغي النظر 

��ل في معن��ى الإدراك، فنقول: إنَّ الإدراك هو فعل ذهني مج��رَّد عن موضوع صادر عن  والتأمُّ

الحواس، ويعّرب عنه بلغة مجرَّدة، فعلى حدّ تعبير )بيركلي-Berkeley( “أنَّ الموضوع المدرك 

يدخل الذهن ويخرج منه بلا أدنى تغيير عليه”.

فالذه��ن يدرك واقع الموضوع بالفع��ل وليس صورة ذلك الواقع فق��ط، مجردًّا من حقيقته 

الخارجيَّة.

ا الوجود في ذاته، فيجري إدراكه بانتزاع عقلي  ه��ذا المعنى للإدراك يتعلَّق بأفراد الوجود، أمَّ

لكلّي تلك الأفراد وتجريدها صوريًّا في الذهن، ولغُويًّا في التعبير عن معنى الوجود في كُليَّته))). 

ثانيًا: بداهة مفهوم الوجود: 

1 - معنى البداهة:

نقصد »بمفهوم الوجود« صورته التي ترتس��م في الذهن، ويبحث تحت هذا المعنى بداهة 

مفهوم الوجود، وهل هو الماهيَّة نفس��ها، أو زائد عليها وعارض لها؟ وهذه البحوث هي غير 

حقيقة الوجود وواقعه ومصاديقه الخارجيَّة التي تبُحث في الفلسفة.

كما نقص��د »بالبداهة«: الص��ورة التي ترتس��م في الذهن بمجرَّد الالتف��ات إلى الموضوع 

المتصوّر؛ حيثُ لا يحتاج الذهن إلى جهد وإعمال فكر لتصوُّره.

البديهي هنا يقابل النظري الذي يحتاج الذهن في تصوّره إلى جهد، ونظر، وتأمُّل فكري.

بناءً عليه، إنَّ تصوُّرنا لمفهوم الوجود هو تصوُّر بديهي وليس نظريًّا؛ لأنَّنا ندركه بأقلّ التفات 

وانتباه. 

1 - محمد عبد الله الشرقاوي: في الفلسفة العامة، ص.ص105-100. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة104ِ المَْدخَلُ الشَّ

بداهة مفهوم الوجود هنا مرجعها إلى طبيعة هذا المفهوم، وهي بساطته، ونعني بالبساطة ما 

يقابل التركيب، فهناك مفاهيم بسيطة ندركها ونتصوّرها بمجردّ الانتباه إليها، كمفهوم الوجود، 

وهناك مفاهيم مركَّبة يدركها بعد عمليَّة تحليل يقوم بها ذهننا، كمفهوم الإنس��ان الذي تتركَّب 

حقيقت��ه أو ماهيَّته من مفهومين عقليِّين، هام�: مفهوم عامّ هو الحيوانيَّة، ومفهوم خاصّ يميّزه 

هو الناطقيَّة.

فالمفهوم المركَّب يحت��اج الذهن لإدراكه إلى التحليل والتجزئة، أمّا المفهوم البس��يط فلا 

يحتاج الذهن إلى تحليله وتجزئته؛ لأنهّ غير قابل للتركيب، وإذا كان مفهوم الوجود بديهيًّا فهو 

-حينئذ- لا يحتاج إلى التعريف؛ لأنَّ التعريف يتعلَّق بالمفاهيم النظريَّة. 

2 - دليل بداهة الوجود:

ة أدلَّة على بساطة مفهوم الوجود وبداهته، أهمّها دليلين:  مت عدَّ الفلسفة الإسلاميَّة العامّة قدَّ

أ - الدليل الذاتي: 

وهو أنَّ الوجود ظاهر بذاته، ومظهر لغيره: المثال المش��هور المش��بّه به هو »النور«: ظاهر 

بنفس��ه ومظهر لغري�ه أيضًا، فكًُّال من »الوج��ود« و»النور« واضح ومض�يء، لا يحتاجان إلى 

تعريف، كالمصباح المضيء الذي يدلّ على نفسه، وفي الوقت عينه يدلّ على غيره، فليس هناك 

نور أوضح وأجلى منه، كذلك »الوجود مبدأ أول لكلّ شرح«)))، أي كلّ شيء يعُرف بواس��طة 

الوجود؛ لأنَّ تعريف أيّ شيء يحتاج إلى تصوُّر سابق عن الوجود. 

ب - دليل التعريف بالأعم وبالمساوي: 

أي إنَّ كل تعري��ف يج��ب أن يعرفّ الشيء بما هو أعمّ منه وهو »الجنس«، وبما هو مس��اوٍ 

1 - ابن سينا: النجاة، ص496.



105

ل��ه، وهو »الفصل« وهذه القاعدة تطبَّق على المفاهيم المركَّبة، لكن »الوجود« لا يخضع لهذه 

القاع��دة؛ لعدم وجود ما هو أعمّ منه. لذا، ليس للوج��ود جنس، ولا فصل، ولا خاصّة، وهي 

الأجزاء الثلاثة التي يجري بها كلّ تعريف. والمقَس��م المشرت�ك بين ه��ذه الثلاثة هو الماهيَّة، 

ة،  فتكون الماهيَّة -حينئذ- مقابلَ الوجود، فإذا كان التعريف مركّبًا من الجنس والفصل والخاصَّ

وهي أجزاء تقابل الوجود، فلا معرفّ حقيقي للوجود، وإذا كان بعض الفلاسفة قد ذكر تعريفات 

ا هي شرح للاسم وتعريف لفظي))). للوجود، فهي ليست تعريفات حقيقيَّة، وإنَّم

اس��تغناء »الوجود« عن التعريف الحقيقي عَّرب عنه )صدر الدين الشيرازي(: »ولا أجلى من 

الوجود؛ لأنَّه أبسط من كل متصوَّر، وأوَّل كل تصوُّر«.

ثالثًا: الوجود والماهية: 

ث هنا عن مفهوم الوجود وعلاقته بمفهوم الماهيَّة: هل هما متساويان؟ أو أنَّ أحدهما  نتحدَّ

زائد على الآخر وعارض له؟ 

1 - معنى الماهيَّة: 

قبل الإجابة عن العلاقة بينهما، نشير إلى أنَّ مُصطلح »الماهيَّة« عبارة عن مصدر جعلي مشتقّ من 

ا. وهذا المعنى  رًا تامًّ كلمة: »ما هو«، أي ما يفهمه العقل من الأشياء الممكنة عندما يتصوَّرها تصوُّ

للماهيَّة يتعلَّق بالموجودات الخارجيّة التي تقبل المعرفة الذهنيَّة، أي لها حدود يستطيع الذهن أن 

ها وترتس��م فيه، ولهذا أطلقوا عليها “الماهيَّة بالمعنى الأخصّ”، ويقصدون بها كلّ مفهوم له  يحدَّ

حدود، مثل مفهوم “الإنسان”، أمّا المفاهيم التي ليس لها حدود، فلا ماهية لها مثل مفهوم “العدم”.

يقابل هذا المعنى الأخصّ “الماهيَّة بالمعنى الأعم”، ويقصدون بها مطلق الموجود، وهذا 

ا “ما يتحقَّق به الشيء”. ا من “ما هو”، وإنَّم المعنى للماهيَّة ليس مشتقًّ

1 - محمد حسين الطباطبائي: بداية الحكمة، ص12.

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة106ِ المَْدخَلُ الشَّ

2 - زيادة الوجود على الماهيَّة:

إذا عرفنا المقصود من معنيي الوجود والماهيَّة، يمكن القول »إنّ الوجود زائد على الماهيَّة 

عارض لها«، وهذا الأمر، مع أنَّه بديهي، لكن يمكن بيانه بما يأتي:

إنَّ العقل عندما يلاح��ظ الموجودات الممكنة فإنَّه يلاحظها مركَّب��ة من ماهيَّة ووجود، أي 

ينتزع من كلّ موجود ممكن مفهومًا مشرت�كًا يشرت�ك به مع الموجودات الأخرى، وينتزع منه 

ا به لا تشاركه فيه بقيَّة الموجودات.  أيضًا مفهومًا مُختصًّ

: “الإنس��ان موج��ود”، و“الحجر موجود”، و“الماء موج��ود”، و”النبات  عندما نقول مثًال

موج��ود”، و”الطاولة موجودة” إلخ...، فإنَّ العقل ي��درك أنّ كلَّ هذه الموضوعات موجودة، 

يجمعها مفهوم مشترك بينها وهو الوجود، والعقل يدرك أيضًا أنَّ كلَّ واحد من هذه الموجودات 

له مفهوم خاصّ به، أي كلّ منها تغاير الأخرى تختصّ به عن غيرها. 

إذَنْ، يدُرك العقل أو ينتزع جهتين من كل موجود ممكن:

جهة يشرت�ك بها مع الموج��ودات المغُايرة ل��ه، وجهة يختصّ بها عن تل��ك الموجودات: 

فالإنس��ان، والحجر، والماء، والنبات، والطاولة جميعها تشترك في الوجود، ولكن كلّ منها له 

شيء يختصّ به وهو ماهيَّته، فماهيَّة الإنسان غير ماهيَّة الحجر. 

3 - أدلَّة زيادة الوجود على الماهية:

وهكذا يمكن للعقل أن يميزّ بينهام�، فيدرك أنَّ مفهوم أحدهما مغاير لمفهوم الآخر، أو أنَّ 

مفه��وم الوجود غير مفهوم الماهيَّة، بهذا التفصيل نس��تنتج أنَّ الوجودَ ليس عين الماهية، ولا 

ا هو زائد عليها، والأدلَّة على ذلك هي:  جزء الماهيَّة في العقل، وإنَّم

أ - انفكاك الوجود عن الماهيَّة في العقل:

يصحّ أن ينفكَّ الوجود عن الماهية في العقل، كأن نقول: »الإنسان ليس موجودًا قبل آدم«، 

ففي هذه القضية فكَّكنا الوجود عن ماهيَّة الإنس��ان، لكن لا يصحّ أن نفكّ الماهيَّة عن نفسها، 



107

ات لا يمكن أن نسلبها عن ذاتها، بناءً عليه، لو كان  كأن نقول »الإنسان ليس بإنس��ان« لأنَّ الذَّ

الوجودُ هو الماهيَّة، لما صحَّ أن نس��لبه عنها. ول��و كان الوجود جزء الماهيَّة أيضًا لما صح أن 

ة س��لب الوجود عن الماهيَّة دليل على أنَّ الوجود ليس عين الماهيَّة وليس  نسلبه عنها؛ فصحَّ

ا زائد عليها وعارض لها.  جزءها، وإنَّم

ب - احتياج حمل الوجود على الماهيَّة إلى دليل: 

ف��إنَّ حمل الوجود على الماهية يحتاج إلى دليل، ومثاله: إذا تس��اءلنا: »هل توجد حياة في 

ة وجود حياة في المريخ تحتاج إلى دليل كي نس��تطيع أن نحمل الوجود  المري��خ؟« فإنَّ صحَّ

على الماهيَّة، ونقول: »الحياة موجودة«، ولذلك عمل الإنسان على اختراع السيَّارات الفضائيَّة 

ليكشف مجهول هذا الكوكب. 

ج - تساوي نسبة الوجود إلى الماهيَّة:

إنّ نس��بة الماهيَّة إلى الوجود والعدم هي التساوي، فلو كان الوجود هو عين ماهيَّة الإنسان 

، أو جزء ماهيَّته لكان من المس��تحيل أن ننس��بها إلى العدم، كأن نقول: »الإنس��ان ليس  مثًا�لً�

بموج��ود«؛ لأنَّ العدمَ نقيض الوجود، والنقيضان يس��تحيل أن يجتمع��ا، ولهذا يلزم أن يكون 

مفهوم الوجود مغايراً لمفهوم الماهيَّة في العقل. 

رابعًا: تطوُّر مباحث الوجود: 

بدأ البحث في »الوجود« بالنظر في طبيعته المطلقة مجردًّا من كلّ تش��خيص يتعلَّق بالعلوم 

ة من أجل تأس��يس  الجزئيَّ��ة. ويندرج تحت مبحث »الوجود« دراس��ة خصائص الوجود العامَّ

رؤية فلس��فيّة لطبيعة العالم، والنظر في ما إذا كانت هناك قوانين تسُّري أحداث الكون وظواهره 

الطبيعيّة. وقلنا إنَّ هذه الرؤية تدخل في مباحث العلم الطبيعي أو »الفلسفة الطبيعيَّة«، كما كان 

القدماء يسمّونها، وإلى جانبها علم الرياضيَّات وما بعد الطبيعة أو الميتافيزيقا. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة108ِ المَْدخَلُ الشَّ

ظهرت في العصور اللاحقة إعادة نظر في التَّداخل بين مباحث الفلس��فة والعلوم الجزئيَّة، 

واتَّجه��ت جهود بعض الفلاس��فة نحو الفصل بين مباحث فلس��فة الطبيعيَّ��ات وبين مباحث 

ة، وجَعْل كلّ منهما مستقلةّ عن الأخرى، فصار التمييز واضحًا بين دراسة الفلسفة  الفلسفة العامَّ

ة التي تهتمّ ببحث  الطبيعيَّة التي تهتمُّ بالموجود الطبيعي، وبين دراس��ة فلس��فة الوج��ود العامَّ

الوجود في ما بعد الطبيعة، أي بوصفه علًام يبحث الوجود بصفته الكلِّيَّة.

والمثال المش��هور للتمييز بين المبحثين ه��و كمن ينظر إلى هذه الش��جرة أو تلك لكنَّه 

لا ينظر إلى الغابة، كذلك الفيلس��وف الذي يبحث في “الوجود” ينظر إلى جملة الأش��جار 

بوصفها غابة، وليس بوصفها أشجارًا متفرقّة.  وجه التطوُّر في مبحث الوجود هو أنَّه سؤال 

متجدّد رافق التفكير الفلس��في منذ بداياته، ومهما كانت الإجابات عن حقيقة الوجود، فإنَّ 

الس��ؤال عنه بقي أكبر منها، وقد حاولت جميع الحضارات أن تسهم في الإجابة عن سؤال 

“الوجود”.

1 - الوجود في الفلسفة الشرقيَّة

ذكرنا أنَّ الفلسفة الشرقيَّة لها جذور في التاريخ الحضاري يعود إلى ما قبل الفلسفة اليونانيَّة، 

وهي من أبرز الفلس��فات التي أسهمت في بناء التفكير الفلسفي، ورأينا كيف أنَّ الصين تمثلّ 

مركز الفلسفة الشرقيَّة بمذاهبها الكبرى الأساس: الكونفوشيوسيَّة، والبوذيَّة، والتاويَّة. 

ورغم أنَّ الفلس��فة الشرقيَّة هي فلس��فة عمليّة في مجملها، أو كما عرَّفها الحكيم )لاوتسو( 

بأنَّها “طريقة عيش”، لكنَّها نظرت إلى معنى الوجود انطلاقاً من فهمها لفكرة “الخلق”؛ حيث 

ا يكمن فيه، فالتاو هو هذا الوجود كلهّ يقبع وراء الشكل  اعتبرت الإله ليس مفارقاً للعالم وإنَّم

والمادَّة، أي لا ينتمي إلى عالم الظواهر. 

م لنا رؤيتها للوجود في  تعتقد التاوية بنظريَّة “الَّال وجود” الذي خرج من باطن الوجود، وتقدَّ

فلسفة “الدائرة”؛ حيث يدور جدل متكامل بين قطبَيْ “اليانغ” الممثِّل للنور والخير والموجب، 

و”الين” الممثِّل للظلمة والشّر والس��الب، وهي دائرة وجود لا نهائيَّة، ولا بداية ولا نهاية لها، 



109

وكل عنرص� مكوّن لدائرة الوجود يمكن أن يأخ��ذ مكان الآخر، فيمكن للظلام أن يصبح نورًا، 

والخير يكمّل الشر، وهكذا يتكامل جدل هذه الدائرة باستمرار.

ا في الفلسفة المصريةّ فرؤيتها تقوم على أنّ الفكر هو أساس الوجود، بمعنى أنَّ أصلَ العالم  أمَّ

هو الفكر، وأنَّ الله هو الذي أبدعه بعد أن أعلن أسماء كلّ الأشياء، وهو المتسببّ في كل ما يظهر. 

م الذي يثير الاهتمام بش��كل خاصّ هو في محاولة المصري  لهذا عَّر�بَّ� بعض الباحثين أن “التقدُّ

ا لربط الخلق )الوجود( بعمليَّات فكريَّة ولفظيَّة بدًال من عمل جسماني بسيط”))). المبكّرة جدًّ

يقوم مفهوم الوجود في الزرادشتيّة على علاقة جدليَّة أيضًا، لكنَّها متكاملة، تتمثَّل في أسس 

اهي بينها في إطار  ثلاثة: الإنسان، والطبيعة، وما بعد الطبيعة، تشكّل أصًال واحدًا، وتكوينها ُمي

علاقة بين العامّ والخاصّ))).

2 - الوُجودُ في الفَلسفَةِ اليونانيّة ما قَبل السُقراطيَّة

 نقصد بما قبل الس��قراطيَّة مرحلة النش��أة، حيثُ كان الفلاس��فة ينظرون إلى الكون بوصفه 

كينونة واحدة متكاملة، تسري� وفق قوانين ثابتة، يمكن فهمها عن طريق العقل، ينتمي فلاسفة 

ما قبل سقراط، إلى مدرستين مختلفتين:

مدرسة الإسكندريَّة يتزعَّمها )أنكسيماندرس(..11

المدرسة الرومانيّة الإغريقيةّ بزعامة )فيثاغورس(..22

َّ��س مع )أنكسيماندرس( و)أنكسيمنس( مدرسة  عرَّاب هذه المرحلة هو )طاليس( الذي أس

فلسفيَّة سُمّيت بالمدرس��ة الطبيعيَّة أو الكوسمولوجيَّة، عُرفت بطابعها المادّي؛ لأنَّها أرجعت 

. ومن خلال التتبّع لآراء فلاسفة هذه المرحلة، يمكن أن تستخلص  أصل العالم إلى مبدأٍ حِّيس

أنَّ معن��ى “الوجود” عندهم يقوم على تأمُّلات ثلاثة: 1. التأمُّل الطبيعي. 2. التأمُّل الرياضي. 

3. التأمُّل الميتافيزيقي.

1 - هـ. فرانكفورت: ماقبل الفلسفة، ص77. 

2 - مروان هنيدي: الزرادشتية، ص.ص31-30. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة110ِ المَْدخَلُ الشَّ

فقد كان التَّفكير الفلسفي في التأمُّل الأوّل مُتجّهًا نحو الموضوعات الخارجيَّة للوجود، أي 

ل يطلب حقيقة الأشياء المباشرة والمائلة أمام الإنسان، فلاحظ ظاهرة التغُّري فيها، سواء كان  تأمُّ

، فاندفع  اً عرضيًّا أم جوهريًّا، ثمَّ لاحظ أنَّ كلَّ الأشياء مركَّبة من مادَّة أولى هي محلّ التغُّري تغُّري

ات.  للتأمُّل في هذه المادَّة باحثاً في كيف تتكوَّن منها الأشياء ثمّ تعود إليها بعد سلسلة من التغّري

وفي التأمّل الثاني دفعه شغفه بالمعرفة إلى النظر في تركيب الأجسام وأصل نظامها وأفعالها، 

رًا رياضيًّا.  فاستنتج أنّ نظامها يكمن في العدد، ومن هذا الاستنتاج أصبح يتصوَّر العالم تصوُّ

ل الثالث لاحظ أنَّ ظاهرة التغّري هي صيرورة من عدم ومن وجود إلى وجود، فانتبه  وفي التأمُّ

، فكان هذا الانتباه بداية  إلى نقيض الصيرورة وهو الوجود الثابت المطلق الذي لا يشمله التغُّري

لفلسفة الوجود أو ميتافيزيقيا ما قبل سقراط.

ثمَّ جاءت الفلس��فة الإيليَّة؛ حيث إنَّ فكرة “الوجود الثابت” مثَّلتها المدرس��ة الإيليَّة ومنها 

تطوَّرت الآراء في مفهوم الوجود، ففي مصنَّفات فلاس��فة ه��ذه المرحلة التي صنّفت في “فنّ 

الطبيع��ة” كان بحثهم منصبًا على الجوهر الأوَّل الثابت في عالم التغُّري والتحوُّل، ما يدلُّ على 

أنَّ موضوعهم الأساس كان تفسير الوجود.

يمكن القول إنَّ أوَّل خطوة في فهم الوجود فهًام فلس��فيًّا، كانت مع المدرس��ة الإيليَّة التي 

وضعت أسس الفلسفة الأولى، ومنها بدأ البحث في حقيقة الوجود.

زعيم المدرس��ة الإيليَّة ه��و )بارمنيدس( المتمردّ على المدرس��ة الفيثاغورثيةّ. فقد تش��كّل 

ات والنقلات  مفهوم الوجود في هذه المدرس��ة من خلال تأمُّل )بارمين��دس( في ظاهرة التغُّري

، فلا شيء يدوم  في موج��ودات العالم. فقد لاحظ أنَّ ه��ذا العالم أمامنا دائم الحرك��ة والتغُّري

ا يكون وينعدم بين اللحظة الأولى والثانية. وبناءً عليه، فحقيقة الأشياء ليست  ويس��تمرّ، وإنَّم

في هذا العالم؛ لأنَّ المعرفة لا تحصل مّام يتغَّري باستمرار. لذا، كان على )بارمنيدس( أن يجد 

الثابت والدائم وسط التغُّري الَّال نهائي للأشياء، هنا يظهر له التناقض بين الوجود والَّال وجود، 

، معنى ذلك أنَّ  فالوجود ه��و الحقيقي المطلق الدائم، واللا وجود هو غري� الحقيقي المتغّري

ا الحقيقي  عالم الموجودات الحِسّيَّةِ غير حقيقي، وهو مجرَّد مظهر، لذلك هو “لا وجود”، أمَّ



111

فهو الوجود وحده.

إذن، الحقيق��ة الواحدة، في نظر )بارمنيدس(، هي الوجود غير المختلط تمامًا بالَّال وجود، 

إنَّه خ��ال كليّّة من تغُّري وصيرورة؛ لأنَّه المبدأ الأوّل للأش��ياء الذي لا ينفد على الإطلاق، ولا 

ا  َّ��ا أن يتولَّد من الوجود وذلك دور ولغو، وإمَّ بداي��ة له ولا نهاية، فلو كان للوجود بداية فهو إم

يتولَّد من الَّال وجود، وذلك مس��تحيل في العقل؛ لأن الشيء لا يصدر من العدم بل لا يصدر 

من العدم إّال العدم))).

إنَّ الوجود متماثل مع نفس��ه، فهو لا يصدر من أيّ شيء آخر غير ذاته، لذلك هو ثابت في 

ذاته، ومبدأ الموجودات.

3 - الوُجودُ عند )أفلاطون(

بنى )أفلاطون( نظريَّته في الوجود على ثنائيَّة مش��هورة عن��ده وهي أنَّ العالمَ عالمان: عالم 

المثُ��ل وعالم الحِسّ. يعني بعالم المثُلُ عالم الكُليَّ��ات أو المجرَّدات أو العقل، وهي الصُور 

المجرَّدة والحقائق الثابتة التي لا يلحقها الفساد والتغُّري لأنَّها تتميَّز بالأزليَّة والأبديَّة. 

ة. هذا العالم  ا عالم الحسّ فهو عالم الظلال، حيثُ الظواهر الجسمانيَّة والجزئيَّة المتغّري أمَّ

ا هو ظلّ الحقيقة، يتغَّري ويفس��د. فالعلاقة بين عالم  -بنظ��ر )أفلاطون(- لا يمثِّل الحقيقة وإنَّم

المثُ��ل وعالم الحسّ كالعلاقة بين الش��خص وصورت��ه في المرآة، والفرق بينهام� أنَّ صورته 

ا الصورة الموجودة حقيقة في عالم  ة، أمَّ المنطبعة في المرآة الحِسّ��يَّة هي صورة ش��بحيّة متغّري

العقل فهي صورة ومثال روحاني مجردّة، وثابتة تحركّ ولا تتحركّ، ووجود دائم ومستمر))). 

الع��الم الحِّيس هو عالم الموج��ودات الجزئيَّة، ووجودها بانع��كاس مثالها الأعلى عليها، 

ومصيرها إلى العدم؛ لأنَّ الجزئي غير قابل للدوام والكمال. أمّا العالم العقلي فهو عالم الصُور 

والحقائق الخالدة وعالم الماهيَّات الإلهيَّة الثابتة التي توجد في عالم ما فوق الطبيعة. 

1 - وولتر ستيس:  تاريخ الفلسفة اليونانية، ص.ص41-40. 

2 - جميل صليبا: تاريخ الفلسفة العربية، ص40. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة112ِ المَْدخَلُ الشَّ

الس��ؤال الذي طرُح في الفلس��فة، قبل )أفلاطون(، هو هل أنَّ الوجودَ المطلق يحتوي الَّال 

وجود، وأنَّ الواحد المطلق ليس فيه كثرة؟ الس��ؤال ذاته اس��تعاده )أفلاطون( على طريقته في 

نظريَّة المثُلُ، فهل فلس��فته في الوجود واحديَّة أو متعدّدة أو مركَّبة منهما؟ العلاقة بين الوحدة 

والكثرة، وبين الوجود والَّال وجود بحثها )أفلاطون( بأس��لوب تجريدي مكثَّف تاركًا للباحث 

تطبيقها على فكرة المثُلُ. 

ة في  أ - المستوى الأوّل لعلم الوجود: نبدأ بنظريَّة المثُلُ )الصُور(: تأخذ الصورة مكانة مهمَّ

فلسفة )أفلاطون(، فهذه العِلَّة هي الثابت المعقول، والوجود الحقّ ]محاورة فيدون[.

ة في عالم الحس، فالصور  تقابل هذه الصورة الثابتة في عالم العقل، المحسوسات المتغِّري

أو المثُلُ هي بمثابة ماهيَّات كُليَّات لتلك الموجودات الحِسّيَّةِ))). 

أخذ )أفلاطون( مبدأ )سقراط( القائل إنَّ العلم الصحيح لا يقوم إَّال على الماهيَّات، فجعل 

من هذه المثُلُ )الصور( مبادئ يقوم عليها فهمه للوجود وأنواعه. 

ات »الوجوديَّ��ة للصورة، )أو المثال(، أي إن  اعتم��د )أفلاطون( على اللغة في بحثه عن المؤّرش

الصورة بوصفها موجودًا حقيقيًّا هي التي تعطي التسميات مسوّغاتها؛ حيثُ يسبق المعنى الكلمة، 

أي إنَّ اللغة ودلالاتها تخضع لوجود الصور)المثُلُ( الحقيقيَّة؛ فالأسام�ء فرع من الكلام، والكلام 

نوع من التسمية، والتسمية نوع من الفعل والفعل نوع من الوجود يصدر عن الموجودات أو الأشياء. 

تنتهي محاورة )كراتيليوس-Cratylus( إلى أنَّ أصل التس��مية هو الوجود لذاته الثابت، أي 

المثال أو الصورة، وأنَّ الموجودات الحسّ��يّة هي محاكاة لتل��ك الصور )المثُلُ( أو الماهيات 

بوصفها حقائق، كما أنَّ اللغة محاكاة للواقع والحقيقة.

 )Phaedo-دي، كما يظه��ر من محاورة )في��دون إذَنْ، عل��م الوج��ود لدى )أفلاط��ون( تعدُّ

د  و»الجمهوريَّة«، فالبحث في الوجود -حينئذٍ- هو بحث في المعاني والدلالات المتعدّدة بتعدُّ

الموجودات )الصور( أو )المثُلُ(. 

1 - أفلاطون: الجمهورية، ص.ص313، 315، 318، 325. 



113

ب - المس��توى الثاني لعلم الوجود: هن��ا يطوّر )أفلاطون( البحث ع��ن الوجود من وحدة 

الدلالات التي تقوم عليها التسمية إلى مستوى أعلى، وهو البحث في وجود هذه الموجودات 

المتع��دّدة، أي يتج��اوز )أفلاطون( القول إنَّ اللغة مجردّ دلالات وأسام�ء وألفاظ، ليصل إلى 

فهم آخر للغّة أطلق عليه »العناق الأوّل«، كما ورد في محاورة »السُفس��طائي« أي ما يس��تلزمه 

الربط بين الاس��م والفعل من إضافات، حتىّ يصح الإسناد والحكم في الكلام، يعني البحث 

في الوجود الذي يسُند إلى الماهيَّات )المثُلُ أو الصُور(.

يطالعنا )أفلاطون( في محاورة »السفسطائي« أنَّ معرفة الشيء مشروطة بأن يكون موجودًا، 

وحتَّى يكون موجودًا يجب أن يكون ساكنًا بمعنى ما، يعني هذا أن السكون والحركة تتشاركان 

في الوج��ود، صحيح هما معًا لكنَّهما ضدّان، والض��دّان لا يجتمعان معًا، أي وجود أحدهما 

ينفي الآخر، وهذا معنى أنَّ الوجود مخالط حكًام لجميع الصُور. 

الوجود عند )أفلاطون(، في هذه المرحلة، يش��ارك الأجناس الخمس��ة))) ويترابط معًا، فهو 

ا الَّال وجود فيش��ارك  وج��ود ارتباطي، ولكنَّه بح��ث في الوجود من حيثُ هو صُور أو مُثلُ، أمَّ

يان في الموجودات، ويدخل في تركيبها وبنيتها.  الوجود في الّرس

الوجود في هذا المستوى، هو صورة عقليَّة تستند إلى الماهيَّات والأجناس لتأليف القواعد 

الأساس للفكر. 

ج - معاني الوجود عند أفلاطون: يتَّخ��ذ )أفلاطون( لفظ »الوجود« في محاورة )ثياتيتوس( 

ومحاورة »السفس��طائي« ليدلّ على أكثر من معنى: فالوج��ود إمّا يدلّ على المتعّني لا لكائن، 

وإمّا يشير إلى المطلق، أو إلى أحد الأجناس الخمسة.

، أي إنَّ العالم المحسوس إلى جانب المعقولات المختلفة،  ُّ إذَنْ، الوجود هو الوجود الكُلّي

 ، ومبدأ الخير الأسَ��مَى الذي ه��و فوق كل الموج��ودات، يؤلفّ جميع ذل��ك الوجود الكلّي

والمعرفة هي تمنح الوجود وجوده))).

1 - الحركة والسكون والغيرية إلخ..

2 -  محمد عبد الرحمن مرحبا: من الفلسفة اليونانيّة إلى الفلسفة الإسلاميّة، ج1، ص.ص112-117 وص126. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة114ِ المَْدخَلُ الشَّ

4 - الوُجُودُ عند )أَرسطُو(

تع��رَّض له )أرس��طو( في كت��اب »ما بع��د الطبيعة« وه��و عن��وان وضع��ه )أندرونيقوس- 

Andronicus( )القرن الأوّل ق.م( على نحو ترتيبي؛ حيث جاء بعد كتاب “السماع الطبيعي” 

والاسم الأصلي الذي وضعه )أرسطو( على هذا الكتاب هو “الفلسفة الأولى”، ويشتمل على 

أربع عشرة مقالة مرتبة على أحرف الهجاء اليونانيَّة))).

أ - الوجود في تعريف الفلسفة عند أرسطو

ورد »الوجود« في تعريف الفلسفة بأنَّها: »العلم الذي يبحث في »الموجود بما هو موجود«، 

والمقصود الموجود المطلق وما يلحق به لذاته ومبادئه.

كما يطلق “الوجود” على “العلم الإلهي” وهو أسماها وأشرفها باعتباره يبحث في الموجود 

الأزلي الثابت، وفي العلل الأولى، وفي مبادئ الجواهر ولواحقه. 

معارضة )أرس��طو( لعالم المثُلُ الأفلاطوني جعلته في فئة الفلاسفة الواقعييّن بعد أن قرَّر أنَّ 

الموجود في الكون هو الجزئيَّات فقط، فلا حقيقة إَّال في الكائن الجزئي، الموجود هو الجزئي 

ا الكُلّي )الأفلاطوني( المج��ردّ عن المادّة فلا وجود له بذات��ه ولا حقيقة له حينئذ.  وح��ده، أمَّ

فالكلّي بنظر )أرسطو( من “المفاهيم الذهنيَّة التي لا وجود لها في الخارج والواقع المباشر”.

لكن أرس��طو يس��تثني من ذلك الجواهر المفارقة للمادَّة )الله، والعقل الهيولاني، وعقول 

الكواكب(. 

ب - الجوهر أوَّل الموجودات

الجوهر هو الموجود الحقيقي والأوَّل في هرم الموجودات، وأوليَّته أهّلته ليكون البحث في 

ماهيَّته أهم موضوعات الفلسفة الأولى. لذلك يعُتبر الجوهر أحقّ باسم الوجود من المقولات 

ا يتقوّم بذاته.  الأرسطيَّة التسعة التي هي حالات للجوهر، وتتقوَّم به، ولا يتقوّم بها وإنّم

1 - حسين حمادة: دراسات في الفلسفة اليونانية، ج2، ص.ص238-236. 



115

عرَّف )أرسطو( “الجوهر” بأنَّه كلّ ذات ليست في موضوع ولا تسند في موضوع، ويستخدمه 

بإطلاقه على “الصورة” وعلى الهيولى، وعلى المركّب من الهيولى )المادَّة الأولى( والصورة))).

يوجد الجوهر بحسب )أرسطو( في ذات الموجود لا خارجه كما في عالم المثُلُ الأفلاطوني، 

ا يطلق الجوهر  مثًال الإنس��ان ليس جوهره صورة أو مثاًال من مُثلُ الع��الم المفارق للمادَّة، إنّم

على الكائن الجزئي والفرد الجزئي الماثل أمامنا، ولا يطلق على جملة من الكائنات أو الأفراد، 

ولا على الكلّي المجردّ. 

الموجود الحق، إذَنْ، ه��و الجوهر، كما أنَّ الموجود الحقّ أيضًا هو الكائن الفردي، القائم 

بذاته. 

ج.الهيولى والصورة))): 

ة، عند )أرس��طو(، من فكرته في الهي��ولى والصورة إَّال أنّ فكرة  أصل فكرة الجوهر مس��تمدَّ

الجوهر هي الأساس هي علم ما بعد الطبيعة ثمَّ في علم الطبيعة. 

يبرز معنى الوجود، عند )أرس��طو(، في الغاية من الصورة في عل��م ما بعد الطبيعة. والغاية 

المطلوب أن يصل الفيلس��وف إليها هي ماهيَّة الأشياء الحقيقيّة، تليها الصورة النهائيَّة لجميع 

هذه الماهيَّة هي صورة الصور )الله(. 

لذا، كانت فلس��فة الوجود الأرس��طيَّة مبنيَّة على الهيولى والصورة، وجعلهما أداة لتفسري� 

الوجود والعالم، عندما استنتج أنَّ كلَّ الأشياء والكائنات والجواهر مركَّبة من هذين العنصرين، 

الهيولى )المادّة الأولى( والصورة: عنصران متلازمان لا ينفصلان بحال، فلا هيولى دون صورة، 

ولا صورة دون هيولى، فكلّ موجود هو هيولى اتَّخذ لنفسه صورة))).

1 - ألفرد تايلور: أرسطو، ص.ص56-53. 

2 - الهي��ولى »كلم��ة يونانية«: أي »الأص��ل الذي لا صفة له«، ه��ي المادَّة بالقوة، أي الاس��تعداد المحض 

للوجود.

3 - حسين حمادة: دراسات في الفلسفة اليونانية، ج2، ص.ص253-251. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة116ِ المَْدخَلُ الشَّ

فالهيولى هي الأصل المادّي الأوَّل المنتشر في جميع الكائنات والأشياء، وهي واحدة في 

ا الاختلافات فترجع إلى اختلاف الصورة.  الجميع، أمَّ

ويس��تعمل )أرسطو( في تفسيره للوجود مرادفين آخرين للهيولى والصورة وهما: مصطلحا 

القوَّة والفعل، والمعنى واحد))). 

د.ملخَّص معنى الوجود عند )أرسطو(

م انتهى )أرس��طو( إلى أنَّ نظريَّ��ة الجوهر المادّي يمك��ن أن تمهّد لنظريَّةٍ  بن��اءً على ما تقدَّ

جديدةٍ في الوجود، وكان عليه أن يعالجَ الإش��كال الوجودي الأفلاطوني وهو هل هناك شيء 

وراء عالم الحس؟

أدرك )أرسطو( أنَّ إثبات نظريَّته في الجوهر ستعيد الانسجام في معنى الوجود حينما يجري 

دمج كائنات حِسّ��يَّة أصليَّة في مباحث الفلسفة الأولى، وعندئذ تتخلَّص الفلسفة من مقولتي 

المحس��وس وما فوق المحسوس، ويصبح البحث عن الوجود واحد )أو عن وجودات قائمة 

بذاته في عالم الحس(. 

وهكذا تتح��وَّل الميتافيزيقا إلى أنطولوجي��ا )علم الوجود الواقع��ي(. وبهذا المنهج فصل 

)أرس��طو( بين علم ما بع��د الطبيعة الذي يبحث في الوج��ود الأزلي المتعالي الثابت، بوصفه 

ثيولوجيا، وبني� علم ما بعد الطبيعة الذي يبحث في الوجود م��ن حيث هو موجود، من دون 

ا بين الوجود  قطيعة بين عالم محسوس وعالم غير محسوس، كما في الفلسفة الأفلاطونيَّة، وإنَّم

بما هو كذلك، وبين الوجود المتعّني الخاصّ، المعروف لدينا.

ة في الوجود وفي أنواعه في هذا  من هنا يمكن القول، إنَّ ميتافيزيقا )أرسطو( هي نظريةّ عامَّ

العالم فقط. 

يتضّح الوصف الأرس��طي أكرث� حينما نلتفت إلى أنَّ مبدأ )أرس��طو( في الفلس��فة لم يعد 

1 - عبد الرحمن بدوي: الموسوعة الفلسفيّة، ص.ص131-130. 



117

ا من الأشياء الفرديَّة التي تبحث من جهة  الدلالات اللغويَّة في ذاتها كما عند )أفلاطون(، وإنَّم

ما هي موجودات واقعيَّة أمامنا، وليس��ت الموجودات الحقيقيَّة »في عالم الصور والمثُلُ« في 

مقاب��ل الموجودات الظاهرة »كظلال غير حقيقيَّة«. فعلم الوجود الأرس��طي يبحث في كل ما 

يوجد من جهة ما هو كائن أمامنا فقط. 

5 - الوجودُ عندَ الفلاسفةِ المسُلِمين

أ - الوجود عند )الفارابي( )260-339هـ(

يعتبر )الفارابي( أوَّل الفلاسفة المسلمين الذين نظَّروا لنظريَّة إسلاميةّ في الوجود، وأوَّل من 

حاول حلَّ مسألة العلاقة بين الوجود والماهيَّة. 

للاطلّاع على معنى الوجود عند )الفارابي(، نبدأ بحدّه للفلس��فة وهو “العلم بالموجودات 

بما هي موجودة”. 

أوَّل عن��اصر هذا التعريف هو “العلم” وهو ينقس��م، بنظر )الف��ارابي(، إلى “تصوُّر 

مطلق، كما يتُصوّر الشمس والقمر والعقل والنفس، وإلى تصوُّر مع تصديق كما يعُلم 

أنَّ العالم حادث”))). فمن التصوُّر ما لا يجري إَّال بتصوُّر يتقدّمه، كما لا يمكن تصوّر 

الجسم ما لا يتصوَّر الطول والعرض والعمق... وليس يلزم ذلك في كل تصوُّر بل لا بدَّ 

من الانتهاء إلى تصوُّر يقف ولا يتصّل بتصوُّر يتقدّمه، كالوجوب، والوجود، والإمكان، 

ف��إنَّ هذه لا حاجة بها إلى تصوُّر شيء قبلها، بل هذه معان ظاهرة صحيحة مركوزة في 

الذهن))).

نفهم من كلام )الفارابي( أنّ هناك تصوُّرات ذهنيَّة لا تحصل لنا بالتجربة، ولا ننتزعها من 

المحسوسات، هذه التصوُّرات هي: الوجوب، والوجود، والإمكان. يعتبرها )الفارابي( 

ة وواضحة بذاتها. أكثره��ا بداهة هو »الوجود« الذي ينتزعه الذهن من جميع  معاني تامَّ

1 - جعفر آل ياسين: الفارابي في حدوده ورسومه، ص378.

2 - راجع: الفاربي: عيون المسائل، ص56. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة118ِ المَْدخَلُ الشَّ

الموجودات، لذلك هو لا يحتاج إلى تعريف حقيقي، غاية الأمر أنَّه يعرفّ تعريفًا لفظيًّا 

باعتباره مدلوًال للفظ آخر، مثل تعريفه بـ »العالم« أو »الكون« أو »التحقُّق الخارجي« أو 

إلى »ح��ادث« أو »قديم«. فهذه كلهّا من جهة التعريف اللفظي لا تفيد الشيء المعرَّف، 

لذلك يعتبر »الوجود« من المفاهيم الواضحة في الذهن، ولا يمكن تعريفه لأنَّه بديهي؛ 

بدليل أنَّ المعلومات الحضوريَّة تظهر في الذهن على شكل قضيَّة بسيطة يكون »الوجود« 

محم��وًال فيها مثل: )الإنس��ان موجود(، وه��ي قضيَّة تفيد أنَّ الموج��ود في الخارج هو 

الموضوع فقط، فلو لم يكن »الوجود« مفهومًا واضحًا في الذهن لما اس��تطاع أن يؤلفّ 

هذه القضيَّة. 

  العَلاقَة بيَن الوُجودِ والماَهيَّةِ

ا هو طارئ  يثبت )الفارابي( في فلسفته أنَّ »الوجود« ليس من المقوّمات الذاتيَّة للماهية وإنَّم

ن��ة في معنى الوجود، ولا هو  عليه��ا ويعرض لها، ولازم لها، كما أنَّ »الماهيَّةَ« ليس��ت متضمَّ

: ماهيَّة المثلث هي شكل مكوَّن من ثلاثة أضلاع بحيثُ  متضمّن في معنى الماهيَّة، كقولنا مثًال

يمكن أن نتصوَّر هذه الماهية دون أن يكون للمثلَّث وجود خارج الذهن، فلو كان الوجود مقوّمًا 

للماهيَّة لما استطعنا تصوُّر المثلَّث في أذهاننا. 

لذا قال )الفارابي(: »الوجود من لوازم الماهية لا من مقوّماتها« يس��تثنى من هذا التمييز بين 

الماهيَّة والوجود وجود خاص وهو »واجب الوجود« -أي الله- عند )الفارابي(. 

نة في وجوده، ووجوده متضمّن في ماهيَّته، يسمّيه  هذا الوجود الواجب وحده ماهيَّته متضمَّ

)الفارابي(: »الأوَّل الذي لا ماهيَّةَ له«. فـ«الأوَّل« هو الواجب الوجود المحض، التامّ، المطلق 

والموجود بذاته، وليس لوجوده سبب، بل هو السبب لوجود سائر الموجودات وهو بريء من 

جميع أنحاء النقص، من أجل ذلك كان وجوده أقدم الوجود وأفضل الوجود معًا))). 

1 - أبو نصر الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص38-37. 



119

  »الوجود« و»الموجود«

أقام )الفارابي( أيضًا تمييزاً بين مفهومي »الوجود« و»الموجود«، فـ»الموجود« مفهوم يطلق 

على الماهيَّات المنقس��مة بوصفها كائنة في الواق��ع العيني، فكلمّا كانت في الواقع الخارجي 

ا »الوجود« فهو مفهوم آخر))).  فهي، إذن، موجودة. أمَّ

هكذا يتَّضح المبدأ الأنطولوجي الذي بنى )الفارابي( فلسفته في الوجود، وهو مبدأ التمييز 

ا للإشارة إلى طبيعة العلاقة  بين الماهية والوجود، والتمييز كما رأينا لا يعني الفصل بينهما، وإنَّم

بينهما في مفهوم واجب الوجود ومفهوم الممكنات أو الموجودات بغيرها. 

كما يتَّضح معنى آخر »للعلم« في تعريف )الفارابي( للفلسفة، وهو العلم بالموجود المطلق، 

أي غايته��ا هي الحق، فبعد أن كانت فكرة »وجود الله« مس��ألة عرضيَّة في فلس��فة )أرس��طو( 

أصبحت في فلس��فة )الف��ارابي( محورًا للوج��ود، والعلم بالوجود المطل��ق)))، إنّ »الله« عند 

)أرس��طو( يفُهَم أساسًا بوصفه علةّ غائيَّة عُليا لا علةّ فاعلة بالمعنى الطبيعي، في حين أنهّ عند 

)الفارابي( علةّ فاعلة وجوديًّا إلى جانب كونه علةّ غائيَّة. 

  تقسيم الوجود إلى واجب وممكن

م معنى الواجب والممكن عند )الفارابي(، وهو تقس��يم لمفهوم الوجود بناءً  يتَّضح مَّام تقدَّ

على أنَّ الموجودات قسمان: 

ممكن الوجود، وهو الموجود الذي يوجد بغيره، أي يحتاج إلى علةّ توجده.??

واجب الوجود بذاته، أي الذي وجوده بذاته، فلا يحتاج في وجوده إلى غيره))). ??

ا بالنسبة للموجودات الممكنة، والمحتاجة في وجودها إلى غيرها، فإنَّ سلسلة وجودها  أمَّ

لا بدَّ أن تنتهي إلى موجود واجب بذاته وهو العِلَّة الأولى في وجودها، فإنَّ لم نفرض السلسلة 

1 - أبو نصر الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص46.

2 - عبد الرحمن مرحبا: من الفلسفة اليونانيّة إلى الإسلاميّة، ج1، ص377.

3 - أبو نصر الفارابي: عيون المسائل، ص16. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة120ِ المَْدخَلُ الشَّ

منتهية، فإنَّها تستمر إلى ما لا نهاية، وذلك محال في العقل. لذا، وجب أن يكون واجب الوجود 

بذاته هو مفيض الوجود لكلّ ممكن. 

  نظريَّة الفَيض

نظريَّة الفَيض الفارابيَّة مترتبّة على فلسفته في الوجود، وكيف تصوَّر الكون والعالم. لقد بنى 

)الفارابي( تصوُّره للعالم على أربعة أسس، وهي: 

تقسيم الوجود إلى واجب بذاته وواجب بغيره )الممكن(. ??

»الموجود الأوَّل« لا يصدر عنه إَّال موجود واحد، فلو فرضنا صدور كثير عنه، فإنَّه ??

يحصل تغيير في ذات الواجب الوجود بذاته. 

المطابق��ة بين الفَيض والتعقُّل، أي إنَّ العالم والوجود يفيض عن واجب الوجود ??

لها لذاته ولذاتها.  بذاته بتعقُّل الواجب لذاته، وتعقُّل العقول المخلوقة، وتأمُّ

التوفي��ق بين الخلق والقِدم من خلال الفَي��ض، أي إنّ العالم قديم بقِدم الفيض؛ ??

لأنَّ الفيض لا ينقطع أبدًا عن واجب الوجود بذاته. 

ب - الوُجود عِند ابن سينا )370-428هـ(

تابع )ابن سينا( أس��تاذه )الفارابي( في مذهب ثنائيَّة الوجود )الواجب والممكن(. كما فرَّق 

)ابن س��ينا( في الأشياء بين ماهيَّتها ووجودها وغايتها كـ )الفارابي( أيضًا، وعدَّ واجب الوجود 

بذاته عِلَّة فاعلة تعطي الماهيَّات وجودها.  لقد عالج )ابن س��ينا( هذه المسألة الوجوديَّة بدقَّة 

س معرفة الوجود أو علم الوجود على بناء  أوس��ع من )الفارابي(، لذلك يعُتبر أوَّل فيلسوف أسَّ

ة.  علمي واضح، يتميَّز بموضوعه الخاص، ومبادئه، ومسائله الخاصَّ

  موضوع علم الوجود

يعتبر )ابن س��ينا( أنَّ الموضوع الحقيقي لعل��م الوجود هو الموجود بما هو موجود، يقول: 



121

»إن كان النظر في الأس��باب م��ن جهة ما هي موجودة، فيجب أن يك��ون الموضوع الأوَّل هو 

ا بقيَّة المس��ائل كالعلل والأسباب القصوى ومطالبه فلا تكون  الموجود بما هو موجود«)))، أمَّ

موضوعًا لعلم الوجود. 

إذن، »الموج��ود بم��ا هو موجود« عند )ابن س��ينا( هو موضوع العل��م الإلهي، وهو بذلك 

يخالف شارحي )أرسطو( الذين يعتبرون العلل والأسباب القصوى والجوهر الأوَّل موضوعًا 

مه إلى  ا )ابن سينا( فقد قسَّ واحدًا لعلم الوجود، باعتبار أنَّ العلم الإلهي بنظرهم علم واحد. أمَّ

قسمين: العلم الإلهي بالمعنى الأخصّ، والعلم الإلهي بالمعنى الأعم.

موضوع العل��م الإلهي بالمعنى الأعم هو »الموجود بما هو موج��ود«، أي »الأنطولوجيا« 

بالاصطلاح الحديث. 

وموضوع العلم الإلهي بالمعنى الأخص ه��و »واجب الوجود بذاته« وصفاته وأفعاله، أي 

»الثيولوجيا« بالاصطلاح الحديث. هذه القسمة سبق بها )ابن سينا( الفلسفة الحديثة. 

  ثنُائيَّة الماهيَّة والوجود السينويَّة

يرى )ابن س��ينا( أنَّ هن��اك من الكائنات والموجودات ما لا يؤُخ��ذ في حدّه معنى الوجود، 

فماهيَّته غير وجوده، وإذا تصوَّرناه في الذهن لا يلزم من ذلك التصوُّر أنَّه موجود في الواقع. 

لك��نَّ هناك كائنًا لا بدَّ أن يدخل في ح��دّه معنى الوجود، وهو »واجب بذاته« فهذا الواجب 

لا تنفصل فيه الماهية عن الوجود، بل هما شيء واحد فيه. 

إذن، كلُّ م��ا هو خارج ع��ن واجب الوجود، فإنَّ الوج��ود يكون معنى زائ��دًا على ماهيَّته، 

وعارضًا من عوارضها، وهذا الخارج عن واجب الوجود نعني به كلَّ الكائنات ما عدا الواجب 

بذات��ه، لذلك فهي محتاجة في وجودها إلى عِلَّة أولى، وهذه العِلَّة ليس��ت إَّال واجب الوجود 

بذاته، ولأن تسلس��لها ممنوع عن��د العقل، وجب أن تنتهي إلى ه��ذه العِلَّة الأولى التي تكون 

1 - ابن سينا: الشفاء )الإلهيّات(، ص9 )المقالة الأولى(. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة122ِ المَْدخَلُ الشَّ

ماهيتّها عين وجودها، أي ماهيَّتها هي الوجود نفسه، بحيثُ يستحيل أن نتصوَّر عدم وجودها. 

لهذا، هي مبدأ كل وجود. 

س )ابن سينا( تمييزاً آخر بين الواجب والممكن؛ حيث  بهذا التمييز بين الماهية والوجود، أسَّ

إنَّه دققّ في تعريفهما بهذا المعنى: »واجب الوجود هو الضروري الوجود، وممكن الوجود هو 

الذي لا ضرورة فيه بوجه«، أو »واجب الوجود لا عِلَّة له، وممكن الوجود معلول«، أو »واجب 

الوجود بذاته لا عِلَّة له، وممكن الوجود بذاته له عِلةّ«))).

الحاصل من رأي )ابن س��ينا( في هذا التقسيم، أنَّ الموجودات الممكنة هي ما يستوي فيها 

ا واجب الوجود بذاته فهو، بناءً على التعريف، ما يجب له الوجود،  الوج��ود وعدم الوجود، أمَّ

أو ما يكون وجوده ضروريًّا؛ لأنَّه »عِلَّة كل وجود«))).

وهناك مُمكنات الوجود وهي »أعيان الأش��ياء«، قبل أن توجد هي ممكنة الوجود فإذا 

وجدت تك��ون -حينئذٍ- واجبة الوجود بغيرها لا بذاته��ا؛ لأن أصلها الإمكان، والإمكان 

مفتق��ر ومحتاج إلى عِلَّة ترجّح وجوده وتحقّقه بالفعل، فإذا تحقَّق وجوده بالعلةّ الواجبة 

يصب��ح واجب الوجود بغيره، أي بتلك العِلَّة الأولى ذات الوجود الواجب بذاته))). فكلّ 

الممكنات واجبة الوجود بغيرها، تنتهي بالضرورة إلى واجب الوجود بذاته، ولا تتخلَّف 

عنه. 

  الفَيضُ عِندَ )ابن سينا(

يعني الفيض الوجودي عند )ابن سينا( أنَّ عمليَّة الخلق إذا لم تكن في الزمان ولا ماديَّة، فلا 

مجال لوجود هذه الموجودات إَّال عن طريق الفيض الإلهي؛ لأنَّ واجب الوجوب بنفسه »هو 

1 - ابن سينا: الشفاء، ص37. 

2 - ابن سينا: الإشارات والتنبيهات، القسم 3، ص446.

3 - إمام زكريا بشير: تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص.ص226-222.



123

الخير الأوَّل في الوجود، والعِلَّة الأولى، ومبدأ النظام الخير في هذا الوجود))). 

ج - الوُجُودُ عِندَ )ابن رشد( )520-595هـ(

اشتهر )ابن رشد( بالشارح الأكبر -على حدّ تعبير )دانتي-Dante(- لكتب )أرسطو( الفلسفيّة، 

َّ��م شروحه إلى ثلاثة: كبرى ووس��طى )أو الجوامع( وصغ��رى، وهي شروح جعلت منه  وتقُس

شارحًا موسوعيًّا بامتياز، استفاد منها الغرب لاحقًا في فهم الفلسفة الأرسطيَّة))). 

  منهجه في تفسير الوجود

 تناول )ابن رشد( مسألة »الوجود« استنادًا إلى الجمع بين الفلسفة والدين في معرفة ماهيَّة الوجود.

يعتقد )ابن رش��د( أنَّ نصوص الدين الإسلامي كما اعتنت بالإنس��ان ومصيره، اعتنت كذلك 

له. وأرش��دت إلى اس��تخدام البراهين العقليَّة من أجل  بش��ؤون الكون ودعت إلى النظر فيه وتأمُّ

ة الفلسفة بالأساس  الكش��ف عن معنى هذا الوجود والموجود الطبيعي، وهذه البراهين هي مَهمَّ

بوصفه��ا حكمة يهُتدى بها، إلى جانب الأدلَّة النقليَّة الدينيَّة؛ ليش��كّلا معً��ا منهجًا مُتكامًال نحو 

الحقيقة رغم اختلافهما في الرؤية والطريقة، لكن الاختلاف لا يعني التعارض في نظر )ابن رشد(. 

على هذا المنهج، اعتبر )ابن رش��د( أنَّ أهم المس��ائل الفلسفيَّة هي مس��ألة الوجود وما يترتَّب 

رًا عقليًّا منها متأثرّاً بالفلسفة الأرسطيَّة، مستنتجًا أنَّ  عليها من مباحث تتعلَّق بالموجود، وصاغ تصوُّ

الوصول إلى معرفة مبدأ الوجود بالبرهان الفلسفي هو أمر منطقي تقتضيه مبادئ الحكمة والدين))).

  مسألة الوجود بوصفه نتيجة حتميَّة لمسألة العالم

بن��ى )ابن رش��د( هذه المس��ألة الوجوديَّة على أس��اس أنَّ الوج��ود من القضايا الفلس��فيةّ 

الميتافيزيقيّة التي تحمل في طيّاتها تس��اؤلات عن الألوهية المتمثلّة في واجب الوجود بذاته، 

1 - غالب مصطفى: ابن سينا )في سبيل موسوعة فلسفية(، ص.ص46-45. 

2 - شرف الدين خليل: ابن رشد )في سبيل موسوعة فلسفية(، ص.ص34-30-23.

3 - دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص295.

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة124ِ المَْدخَلُ الشَّ

وعلمه وعن قِدم العالم. 

يؤكّد )ابن رشد( على أنَّ »واجب الوجود« كائن قبل حدوث العالم، وأزلي، ووجوده حقيقة 

مطلقة لا ينبغي للعقل أن يبحث فيها، فذات الواجب لها رابط وطيد بالعالم والزمان الحادثين، 

مع أنَّ )ابن رشد( يتَّفق مع فلسفة )أرسطو( في أزليَّة العالم، ويعتقد بقِدمه لا بحدوثه؛ لأنَّ العالم 

في حركة دائمة مستمرَّة منذ الأزل))). 

عالج )ابن رشد( بمنهج آخر مسألة الوجود بناءً على أنَّ الخلق لم يظهر من العدم، ولا يمكن 

أن يكون العالم قدِيمًا ولا مُحدَثاً وإذا كانت المادَّة أزليَّة، فالعالم ليس بقديم، وقد اس��تند في 

ذلك إلى تفسير سببيَّة الأفعال التي تجمع بين فعل الإرادة الإلهيّة لواجب الوجود وبين ذاتها: 

كعلاق��ة العِلَّة بالمعلول. وهنا يرى أنَّ على الشرع والفلس��فة أن يعطيا أهميَّة بالغة لهذه الصلة 

بين فعل الإرادة وذاتها، محاوًال أن يقدّم فكرة عقليَّة منطقيَّة وغائيَّة للوجود والوجود الإنساني 

عرب� صلة واجب الوجود بالموجود طبقًا لقانون الأصل والتش��بُّه، أي إنَّ الموجودات تعكس 

صورًا عقليَّة مختلفة طبقًا لمراتبها الوجوديَّة، أخسّ��ها، بنظر ابن رش��د، هو الوجود في المادّة، 

وفوقها الوجود في العقل الإنس��اني، وفوقها الوجود في العقول المفارقة للمادَّة. فهذه العقول 

هي معنى آخر عن الصور والإدراكات التي تتفاضل في رقيّ المرتبة)))، وكلمّا كثرت المعقولات 

كلَّما أصبح التعقُّل أشدّ وأكمل ذاتاً، وأقوى وجودًا، وأزيد آثارًا. 

هك��ذا تتفاوت العقول حتى ينتهي الأمر إلى أرقى وأعلى عقل، وهو العقل الإلهي لواجب 

الوجود، المتمثلّ بـ»جميع العقول بل جميع الموجودات بوجه أشرف وأتمّ من جميعها«))). 

هرَوَردي( د - الوجود عند )السَّ

ة ركائز التقى في بعضها مع الأرس��طيين،  بنى )السّ��هروردي( فلس��فته في الوجود على عدَّ

1 - يوحنا قمير: الغزالي وابن رشد التهافتان، ص17. 

2 - ابن رشد: تهافت التهافت، ص.ص216-215.

3 - ابن رشد: تهافت التهافت، ص.ص202 و442. 



125

وخالفهم في بعضها الآخر، ليؤكّد على رؤيته المس��تقلةّ لمس��ألة الوجود، مؤسّسً��ا إيَّاها على 

فكرة الصدور والفيض.

  نظريَّته في الصُدور

يعني )الس��هروردي( بالصدور صدور الموج��ودات عن واجب الوج��ود، أو »كيفيَّة إبداع 

الواحد من جميع الوجوه«)))، وقد أقام هذه النظريَّة على ثلاثة مبادئ أرسطيَّة أساس، وهي: 

لم يصدر عن الواجب شيء بعد أن لم يكن.??

الواحد لا يصدر عنه إَّال واحد.??

التمييز بين القِدم الذاتي والقِدم الزماني. ??

يتعلَّق المبدأ الأوّل »بالإرادة الإلهيَّة، فواجب الوجود لا تنسخ له إرادة«)))، يعني أنَّ واجب 

الوج��ود لا تتغَّري إرادت��ه، فليس له »إرادات حادث��ة غير متناهية في ذات��ه«)))؛ لأنَّه غنيٌّ مطلق 

وكماله أعلى.

��هروردي( أنَّ »أوّل ما يجب بالأوَّل واح��د لا كثرة فيه، وليس  المبَ��دأُ الثَّاني: يقرّر فيه )السَّ

بجس��م... ولا هيئة فيحتاج إلى مح��ل، ولا نفس فيحتاج إلى بدن، بل هو قائم مدرك لنفس��ه 

ولبارئه، وهو النور الإبداعي الأوَّل، لا يمكن أشرف منه، وهو منتهى الممكنات. وهذا الجوهر 

ممكن »في نفس��ه، وواجب بالأوَّل، فيقتضي نسبته إلى الأوَّل، ومشاهدة جلاله جوهراً قدسيًّا 

آخر«))).

هروردي( ما هو قديم بذاته، وما هو قديم بالزمان، فيكون  أمّا المبدأ الثالث: فيفصّل فيه )السَّ

َّ��هروردي( أنَّ  ل��ه تعلُّق بالذات الإلهيَّة م��ن ناحية، وبالموجودات من ناحية أخرى. يذكر )الس

1 -  محمد جلال شرف: المذهب الإشراقي، ص168.

2 - محمد جلال شرف: المذهب الإشراقي، ص169.

3 - السهروردي: مجموعة في الحكم الإلهية، ص471. وراجع: السهروردي: هياكل النور، ص66. 

4 - السهروردي: هياكل النور، ص.ص63-62.

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة126ِ المَْدخَلُ الشَّ

الحكماء يعتقدون بثلاثة عوالم: »عالم العق��ول )وهو عالم الجبروت(، وعالم النفوس )وهو 

عالم الملكوت(، وعالم الملك )وهو عالم الأجرام(«))).

َّ��ط القائلين بقِدم العالم والقائلين بحدوثه،  هروردي( في هذه المسألة أن يتوس يحاول )السَّ

م��ع أنهّ أكثر ميًال إلى قِدم العالم، فهو يرى أنَّ غير الل��ه من القدماء هي العقول والأفلاك التي 

ا المحُدَث فهو عناصر الكون المادّي، »محدثة حدوثاً نسبيًّا، أي  َّ��ط بين الله والعالم، أمَّ تتوس

بالنسبة إلى ما هو أعلى منها من الموجودات القديمة، ولكنّها، مع هذا، قديمة؛ لأنَّها في عالم 

.(((» قديم؛ لأنَّ الفَيض أزلي أبدي، لا يتوقَّف عند حدّ معَّني

هروردي( على قدمها فيقول: »والدليل على قدمها أنَّ العالم معلول لله الأزلي،  يبُرهن )السَّ

ة، كذلك لا بدَّ أن يش��به المعلول عِلَّته؛ لأنَّ تفسري�  ويس��تحيل تخلَّف المعلول عن العِلَّة التامَّ

الأزلي أزلي مثله، وفعل الله بالإرادة لا يدفع الأزليّة عنه«))). 

  أصالة الوجود أو الماهيَّة

اختلف الفلاس��فة في هذا الس��ؤال: إذا كانت حقيقة كلّ شيء أمراً واحدًا في الخارج، فمن 

يمثلّ هذه الحقيقة: الوجود أم الماهيَّة؟ 

انقسم الفلاسفة إلى مذهبين: مذهب يقول بأصالة الوجود وآخر يرى الأصالة للماهيَّة.

هروردي( أصالة الماهيَّة، واعتبر الوجود أمراً اعتباريًّا، مستدًّال على رأيه كما يأتي:  اختار )السَّ

إذا س��لَّمنا أنّ الوج��ود متحقّق في الخارج، فلا بدَّ أن يكون موج��ودًا، وما هو موجود لا بدَّ 

أن يك��ون حاصًال على وجود، بناءً عليه فوجود الموجود موجود أيضًا، وهكذا يتسلس��ل هذا 

الفرض إلى ما لا نهاية، والتسلسل الَّال نهائي باطل ومستحيل؛ لهذا كان الوجود غير الماهيَّة، 

1 - شهاب الدين السهروردي: رسالة في اعتقاد الحكماء، ص275.

2 - محمد جلال شرف: المذهب الإشراقي، ص168.

3 - محمد جلال شرف: المذهب الإشراقي، ص167. 



127

َّ��هروردي())). ينبني رأيه ه��ذا على القاعدة التي قرَّرها، وهي:  ومن الأمور الاعتباريَّة عند )الس

» كل ما تكرَّرت أنواعه بطريقة متسلس��لة ومترادفة، فهو أم��ر اعتباري«، والوجود مصداق من 

مصادي��ق هذه القاعدة، يجري علي��ه الوصف الاعتباري؛ لأنهّ إذا كان موج��ودًا فلديه وجود، 

وهكذا يتسلسل الكلام إلى لا نهاية، وهو مستحيل فوجود الموجود، أيضًا، مستحيل.

ف   الوجود الِّرص

فاً، وه��ذا الرأي يتَّفق مع فكرة  يعترب� )الس��هروردي( أنَّ الواجب بالذات وجوده وجودًا ِرص

أصالة الوجود؛ حيث يق��ول: »إن كان في الوجود واجب فليس له ماهيَّة وراء الوجود، بحيثُ 

يفصلها الذهن إلى أمرين، فهو الوجود الصرف البحت الذي لا يشوبه شيء أصًال من خصوص 

وعم��وم... ولأنَّه كُلَّه وج��ود، وكل الوجود صرف الوجود الذي لا أتم من��ه كلَّما فرضته، فإذا 

نظرت فهو هو إذ لا ميز في صرف شيء«))).

يتَّضح من عبارته هذه أن الواجب بالذات هو وجود صرف، وليس له ماهيَّة إَّال الوجود، ولا 

ثاني له؛ لأن الوجود الصرف وحدته ليست عدديَّة حتىّ يكون له ثان.

َّ��هروردي(، متقرّر بنفس��ه وموجود بذاته  إذن، الوجود من حيث هو وجود، بنظر )الس

وغير متعلقّ بشيء، ولا ناش��ئ من شيء، ولا لأجل شيء، ولا منحلّ بشيء، وليست له 

ا هو فاعل جميع الأفاعيل، وص��ورة جميع الصور، وغاية جميع  موض��وع أو محلّ، إنَّم

الغايات.

هروردي( انفرد بفكرة الوجود الصرف؛ حيثُ لم يسبقه إليها من سبقوه  يمكن القول: إنَّ )السَّ

من الفلاسفة، كما تركت هذه الفكرة أثرها في الذين جاؤوا بعد واستفادوا منها. 

هروردي(، أي إنَّ واجب الوجود  المصِداق الأوَّل لهذا الوجود الصرف هو الله في نظر )السَّ

ا ما عداه، فهو أمر زائد وغريب عن س��احة الوجود،  وج��وده صرف في الواقع ونفس الأمر. أمَّ

1 - شهاب الدين السهروردي: التلويحات، ص.ص22، 26.

2 - شهاب الدين السهروردي: التلويحات، ص35. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة128ِ المَْدخَلُ الشَّ

وحتَّى الماهيَّات، عند السهروردي، هي مجعولة، أي ليست مستغنية في تقرُّرها ووجودها عن 

خالقها وجاعلها الذي هو واجب الوجود بالذات))). 

هـ - الوُجود عند )صدر الدين الشيرازي( )979-1050هـ(

تستند فلسفة )الشيرازي( في الجملة إلى البرهان والتجربة في إثبات مسائل العلوم، انطلاقاً 

فس��طة بل هو »أحقّ الأقاويل«،  من بديهية مبدأ عدم التناقض، وهو المبدأ الأصل لإبطال السَّ

وإنكاره إنكار لجميع المقدّمات والنتائج))).

بناءً على هذا الجامع بين العلم والفلسفة، صاغ )الشيرازي( فلسفة كليّةّ شاملة في الوجود، 

تين هما: أصالة الوجود، واعتباريَّة الماهيَّة. وقد اشتهر فيها بمسألتين مُهمَّ

  الوجود مفهوم بديهيّ عام

تعُدُّ »أصالة الوجود« عند )الشري�ازي( أساس العلم الإلهي بالمعنى الأعمّ، مقتفياً أثر )ابن 

س��ينا( في أنَّ الوجود بديهي و»أبس��ط التصوّرات«، فاس��تغنى ببداهته عن التعريف كغيره من 

التصوُّرات والمفاهيم البديهيَّة الأخرى التي تنعكس في الذهن بلا واس��طة، مثل »الوجوب«، 

و»الإم��كان«، و»الضروري«، و»الكثرة والوحدة«، و»الموجود«، و»الشيء«، إلخ. فإذا عُرِّفت 

فلا تعدو أن تكون تعريفات لفظيَّة لتنبيه الذهن وتذكيره. 

فـ«مفه��وم الوجود هو التحقّق نفس��ه والصري�ورة في الأعي��ان، أو في الأذهان، وهذا 

المفهوم العامّ بديهي التصوُّر، وعنوان لحقيقة بس��يطة نوريَّة، وهو أبس��ط من كل تصوُّر، 

وهو تصوُّر بذاته، فلا يمكن تعريفه بما هو أجلى منه، لفرط ظهوره وبساطته ... ومفهومه 

معنى عام«))).

1 - عبد الرزاق اللاهيجي: شوارق الإلهام، ج1، ص424.

2 - صدر الدين الشيرازي: الأسفار، ج1، ص90.

3 - صدر الدين الشيرازي: الأسفار، ج1، ص27-25.



129

كما أنَّ »الوجود أحقّ الأش��ياء بالتحقُّق؛ لأنَّ غيره به يك��ون متحقّقًا وكائنًا في الأعيان وفي 

الأذهان«))).

إذن، الوج��ود بنظ��ر )الشري�ازي( أكثر وضوحً��ا وبداهة حتَّى م��ن قضيَّة »امتن��اع اجتماع 

النقيضين«؛ لأن التصديق لها مشروط بفهم الإيجاب والسلب، والوجود والعدم، حتىّ يجري 

الإذعان باستحالة اجتماعها أو ارتفاعها معًا. 

والمص��داق الأوَّل والأعلى لهذا المعنى هو واجب الوجود بذاته عند )الشري�ازي( بوصفه 

»عينيّة خارجيّة«، وواجب صرف مجرَّد عن الحدّ والرسم. 

  أصالة الوجود

تأتي »أصالة الوجود« نتيجة منطقيَّة لبداهته ووضوحه الشديد عند كل كائن، فالوجود أصيل 

بأوَّليته ومصدريَّته وأس��بقيَّته على كلّ شيء، ولهذا كان��ت الماهيَّة اعتباريَّة بالضرورة؛ فبمجرَّد 

ثبوت الأصالة للوجود تنكشف اعتباريَّة الماهية وتبعيَّتها للوجود. 

  الدليل على أصالة الوجود)))

ثلّ بمجموعها برهاناً واحدًا، نختار  انتخب )الشري�ازي( ثمانية أدلَّة على أصالة الوجود، ُمت

منها ما يأتي: 

الوجود حقيقة كلّ شيء: أي كل شيء غير الوجود تصير له حقيقة واقعيَّة كالماهيَّات: ??

)الإنس��ان، والحيوان، والشجر ...(، لأنَّ الوجود هو بنفس��ه حقيقة، فلا يحتاج إلى 

ا الماهيَّات فتكون  حقيقة خارجة عنه، طالما هو بنفسه في الأعيان )أي في الخارج(، أمَّ

في الأعيان بالوجود لا بنفسها، ولها أحكام وآثار بفضل الوجود. لهذا، فالوجود أولى 

وأحقّ بأن يكون متحقّقًا في الأعيان، أي أن تكون له حقيقة خارجيَّة. 

1 - صدر الدين الشيرازي: الشواهد الربوبية، ج1، ص6.

2 - صدر الدين الشيرازي: المشاعر، ص.ص18-9.

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة130ِ المَْدخَلُ الشَّ

الاختال�ف بين الشيء في الخارج والشيء في الذهن: أي إنَّ واقعيَّة الموجودات ??

واح��دة والوجود متع��دّد، فالموجود في الذهن هو نفس��ه الموجود في الخارج، 

ان ماهي��ة لكنَّهما يختلف��ان وجودًا وظه��ورًا؛ فلو كان��ت الأصالة للماهية  يتح��دَّ

، في الخارج والنار في  المحفوظ��ة في الذهن والخارج للزم أن تك��ون النار، مثًال

الذهن واحدة في أثرها. 

  مفهوم الوجود واحد مشترك معنويّ بين الموجودات )الماهيَّات(

هذه المسألة هي نتيجة البحث في هذا السؤال: هل المفهوم الذي يحكي عنه لفظ »الوجود« 

مفهوم واحد أو مفاهيم مُتغايرة؟ 

ة أدلة على الوحدة المعنويَّة لمفهوم الوجود، منها:  ذكر )الشيرازي( عدَّ

حكم الوجدان بالإيجاب والس��لب، فهو أفضل شاهد على أنَّ الإنسان إذا شاهد ??

أنواعًا مختلفة، يحكم على كلّ منها بأنَّ��ه موجود أو ينفي عنه الوجود، والإثبات 

والنف��ي في جميعه��ا بمفه��وم واحد، ه��و الوجود، كام� نقول: الم��اء والحجر 

موج��ودان، وشريك الباري لي��س موجودًا، فالحمل والس��لب في الجميع أيضًا 

بمفهوم واحد ه��و الوجود. لذلك، قال )الشري�ازي(: “إنَّ ك��ون مفهوم الوجود 

مشترك بين الماهيَّات قريب من الأوَّليَّات” أي البديهيَّات الواضحة))). 

، شيئاً من بعيد فمرَّة نتصوَّر أنَّه ?? مفهوم الوجود ثابت في كل حال: إذا لاحظنا مثًال

منا نحوه قليًال نتصوّر أنَّه شجرة وليس إنساناً. فإذا، اقتربنا منه أكثر  إنسان، فإذا تقدَّ

ة،  يتبَّني لنا أنَّه حيوان وليس إنس��اناً أو ش��جرة، ففي هذه الحالات الثلاث المتغّري

هناك مفهوم ثابت حملناه على الإنسان والشجرة والحيوان، وهو »وجود« الشيء 

الذي تصوّرناه ثم تبيّناه، وهذا دليل على أنَّ ما هو ثابت )الوجود( غير ما هو متغّري 

1 - صدر الدين الشيرازي: الأسفار، ج1، ص35. 



131

)الماهية(، فثبات »الوجود« دليل على أنَّ مفهومه مشترك في الجميع. 

ة الموجودات س��واء  إذَنْ، وحدة مفهوم الوجود هي التي س��وَّغت صدق الوجود على عامَّ

كانت واجب الوجود، أم ممكن الوجود، أم جواهره وأعراضه. 

  حقيقة الوجود واحدة ومشكّكة

ة والضعف  ر، أو الشدَّ م والتأخُّ يعني بالتش��كيك في الوجود التفاوت في المراتب، أو التقدُّ

، إنَّ هذا إنسان  في الموجودات، فالكثرة الخارجيَّة للموجودات هي كثرة عَرضَيَّة، فالقول، مثًال

وذاك حص��ان، أو هذا نبات وذاك حجر، أو هذا جس��م طبيعي وذاك جس��م فلكي، كلهّا كثرة 

عرضيَّة بسبب الماهيَّات التي أوجدها الوجود وتشخَّصت به؛ فالوجود يحقّق الماهية ويلوّنها 

مرةّ بالإنسانيّة، ومرةّ بالبناتيّة، وأخرى بالحجريةّ، أو بالجسميّة إلخ.

فالوجود حقيقة مشكّكة أي متفاوتة المراتب، وهو متقدّم على الماهيَّة، »لكن لا بمعنى أنَّه 

مؤثرّ في الماهيَّة ... بل بمعنى أنَّ الوجود هو الأصل في التحقُّق، والماهيَّة تبع له«))). 

��َّما الوجود عين الماهيَّة، والفارق بني� الوجود والماهيَّة هو  ولي��س في الخارج اثنينيَّة، وإن

أنَّ »الوجودات معان مجهولة الأسامي... والماهيَّات معان معلومة الأسامي والخواصّ«))). 

6 - الوجود في الفَلسفَة الغَربيَّةُ

أ - الوجود عند )ديكارت( )1650-1596(

َّ��س )ديكارت( مفهومه عن الوجود على فهمه لأسس اليقين الفلسفي وموضوعاته التي  أس

رتَّبها متوالية: النفس، ثمَّ الله، إلى عالم الأجسام 

لك��ن قبل التفصيل، نشري� إلى أنَّ )ديكارت( انش��غل في أهمّ مؤلَّفات��ه “التأمّلات”، بنظام 

الاكتشاف وليس بنظام الوجود أي )واجب الوجود(.

1 - صدر الدين الشيرازي: الشواهد الربوبية، ص8.

2 - صدر الدين الشيرازي: الأسفار، ج1، ص49.

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة132ِ المَْدخَلُ الشَّ

م، لكن )ديكارت( في فلسفته الميتافيزيقيَّة  ففي نظام الوجود، الله أو واجب الوجود هو المقدَّ

ا اختار أن يب��دأ بالنفس المتناهية. أوَّل ما  لم يب��دأ بهذا الأصل المق��دّم في نظام الوجود، وإنَّم

شرع به هو الإدراك الشُ��هودي لوجود النفس، ليؤسّس عليها إثبات معيار الحقيقة، أي وجود 

فة، والرؤية  الله ووجود العالم المادّي، ويقصد )ديكارت( بـ»الشُ��هود« الفاعليَّة العقليَّة الِرص

العقليَّة الواضحة التي لا يشوبها شكّ. 

قامت فلسفة )ديكارت( في الوجود، على فكرة ضرورة الحقائق الأبديةّ التي افترضها العقل 

العلمي في عصره، بملاحظة الوحدة التي تسود الظواهر الطبيعيَّة المختلفة. 

لق��د قرَّر العقل العلمي أنّ في عالم الظواهر توج��د قوانين رياضيَّة ومنطقيَّة صارمة تخضع 

لها تلك الظواهر، وباكتشاف تلك القوانين تجعل الإنسان سيّدًا عليها ليسخّرها في مصالحه. 

يعتبر )ديكارت( أنّ مبادئ هذه الحقائق راسخة وثابتة في النفس، وعناصرها قائمة أمام البصيرة 

الصافية للإنسان. 

ويق��رّر )دي��كارت( في “خطاباته” الفلس��فيَّة أنَّ العق��ل الإلهي لا يخضع لتل��ك الحقائق 

ا هو الذي أنشأها في  الضروريَّة، وهي ليست خارجة عن إرادته كما أنَّها ليست جزءًا منه، وإنَّم

الطبيعة، وهي متوقفّة عليه توقفًا كُليًّا، شأنها في ذلك شأن مخلوقاته. 

مهَّدت فكرة خلق الحقائق الأبديَّة لوضع أس��س فلس��فة )ديكارت(؛ حيثُ بدأ بالشكّ في 

مه،  العلم وموضوعاته وحقائقه، ثمَّ اكتشافه للحقائق العلميَّة واعتبارها في خدمة الإنسان وتقدُّ

ثمَّ وصوله إلى اليقين النظري المطلق الذي وجده في مبادئ النفس، بعد أن عرف ذاته ومرتبته 

في الوجود، ثمّ معرفة الله. 

ل الفلس��في، ففي نظَر  الطري��ق إلى اليقني� يمرّ عبر الش��كّ باعتب��اره نقطة بداي��ة في التأمُّ

، كما لا فارق بين كونه يشكّ وبين كونه يفُكّر، وطالما  )ديكارت(، لا شك بأنَّ الإنس��ان يشكُّ

 . هو يفكّر، إذَنْ هو موجود حتًام

هك��ذا يعلن )ديكارت( قاعدة لهذا اليقين، وهي: “أن��ا أفُكِّر، إذن أنا موجود” وهذه القضيَّة 

عن��د )ديكارت( صادق��ة بالضرورة كلمّا أتلفظ به��ا، أو أتصوَّرها في نفسي، وتعترب� يقينًا أوًَّال 



133

ومعرف��ة أولى؛ فأنا أفكّر، وأنا موجود ما دمت أفكّ��ر، فلو توقَّفت عن التفكير، لتوقَّفت كذلك 

عن الوجود.

إذن، ما دام وجودي يعتمد على تفكيري، فأنا موجود مُفكّر.

يظهر أنَّ يقني� )ديكارت( الأوَّل هو يقين بوجود النفس أو الأن��ا الموصوفة بالتفكير، وهو 

يقين بإثبات ش��خصيّته، وأنَّه قائم موجود، ومؤكّد لوجوده، حتىّ أمام الله الخالق القادر مهما 

كان الشكّ في أيّ شيء آخر))).

يزّ )ديكارت( بين أناه وذاته وبين تفكيره بوصفه فعًال أو صفة الأنا وليس ذاته. ُمي

صفة التفكير، وغيرها من صفات وأفعال الذات، كالرغبة، والإرادة، والخيال، والإحساس 

...، كلهّا أفعال تفكير، ومن خلال كلّ منها يمكن للإنسان أن يقرّر أنَّه موجود، ويمكن أن يميّز 

بين نفسه وتفكيره وجسمه.

: »كل ما أدرك��ه في جلاء وتميّز تامَّين  هك��ذا يرتبّ )ديكارت( قاعدة ثاني��ة ليقينه، وهي أنَّ

حقيق��ي وصادق«. ثمَّ يذهب إلى افتراض قضيَّة أخرى، تثبت وجود إله قادر على خلق جميع 

الحقائق، بحيثُ إذا تحقَّقت البرهنة على وجوده، عندئذ يصبح الخروج ممكنًا من عالم النفس 

إلى عالم الوجود الخارجي. 

يفترض أنَّ هذا الإله يجب أن يكون كائنًا مطلقًا قادرًا على خلق العالم، وخلق تلك الحقائق 

الأبديَّة التي يجدها )ديكارت( في نفسه، ولا بدَّ أن يكون هذا الإله موجودًا كامًال حتى لا نشكّ 

في أنَّ��ه يخدع مخلوقاته، فمن الحقائق الأبديَّة أنَّنا مخلوقون، وما دمنا كذلك فمن البديهي أن 

يكون هناك خالق كامل قادر على خلقنا. 

  أساس الوجود: 

الله بنظر )ديكارت( هو أساس الوجود وأصله، بصفة الخلق وصفة القدرة، وهذه الصفة تدلّ 

1 - رينيه ديكارت: مبادئ الفلسفة، ج1، فقرة: 5 و6. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة134ِ المَْدخَلُ الشَّ

عىل� أنَّ العالم حادث في الزمن مثل وعي النف��س لوجودها الزمني، مقابل وجود الله الثابت 

الأزلي، لذلك يحفظ الله العالم بالفعل نفسه الذي خلقه عليه. 

لكن قدرة “الله” هي قدرة “الخلق المس��تمرّ” لهذا العالم الخارجي الذي تيقَّن )ديكارت( 

من وجوده الحقيقي بعد أن هداه عقله إلى اليقين بوجود “الله” بوصفها قضيَّة واضحة وجليَّة. 

  خصائص الوجود: 

الوجود في نظر )ديكارت( مركّب من اثنينيَّة، فقد قام بتقس��يم مفهومه وواقعه إلى عنصرين 

أساسين، هما: المادَّة والعقل، أو )الجسم والروح(، وهما عنصران متباينان تباينًا كُليًّّا، ويتميَّز 

كل منهما بمميّزات تخصّه: 

عنصر الم��ادة: له صفة الامت��داد في المكان، وكل من الامت��داد والمكان ملازم ??

للآخر، فلا امتداد دون مكان، ولا يوجد مكان إلا في شيء ممتدّ. )يعني “ديكارت” 

بالامتداد مفهومه الذهني المجردّ(. وعليه، يستحيل أن توجد مادَّة من دون امتداد. 

إذن، كل شيء مادّي متشابه الوجود، أي مكوّن من عنصر واحد بالذات، مشترك 

بني� المادّيَّات كلهّا، لكنَّها تختلف بينها فيام� يعرض على كلّ عنصر مادي، من 

أشكال وأوضاع وأحجام وحركات. 

عنرص� العقل: مباين كليًّّا للمادَّة؛ فكلّ ما هو عقلي أو روحي متش��ابه في عنصره ??

ومشترك بين الموجودات العقليَّة كلهّا، لا تختلف إّال في ما يعرض لهذا المشترك 

العقلي من أعمال صادرة وأحكام صادرة بإرادة خاصّة بكلّ موجود مفكّر. وعلى 

هذا، يستحيل أيضًا أن يوجد عقل من غير تفكير.

يمكن القول إنَّ رأي )ديكارت( في قس��مي الوجود هذين يذكّرن��ا بثنائيَّة الهيولى والصورة 

اللَّتين بنى عليهما )أرسطو( فلسفته في الوجود. 

لكن )ديكارت( يميّز في سلسلة العقل المشترك للوجود بين العقل الإنساني والعقل الإلهي: 

الأوَّل عقل نهائي، والثاني عقل غير نهائي، تمامًا كالفرق بين عدد نهائي وعدد غير نهائي وغير 



135

محدود، وهو فارق يميزّ به الوجود النسبي عن الوجود المطلق. 

ب - الوجود عند )هِيغل(

ع الوجود الذي  يسعى )هيغل( في فلسفته إلى تأس��يس الكليَّّة الأصليَّة التي يصدر منها تنوُّ

ن من ذلك الكليَّّة المطلقة. نعايشه، والذي يتضمَّ

نلفت الانتباه أوًَّال إلى أنَّ “الوجود” في نظر )هيغل(، ليس هو ما يعُرف بالمعنى الأنطولوجي 

الحدي��ث أي الموج��ود بوصفه العام، كام� لا يقصد به أيضًا الشيء نفس��ه المعني به الوجود 

ا الوجود على العكس من ذلك، نمط من الوجود س��بق تعيينه، أي  الحقيقي أو الماهوي، وإنَّم

( في أش��كال متنوّعة، وبعب��ارة أخرى: “الوجود المباشر” الذي  الوجود الماثل هناك )المتعّني

نلتق��ي به في كلّ آن باختلافاته وانقس��اماته في العالم الخارجي. ومن هذا العالم اس��تخلص 

َّ��م” في ذاته، لكن يخفي وراءه وحدة  م “مهش )هيغل( الطابع الأس��اس للوجود، وهو أنَّه مقسَّ

مطلقة كليَّّة لا تظهر أبدًا. 

من هذا التَّعريف العام لطابع الوجود، يفصح )هيغل( عن المعنى الأساس للوجود بوصفه 

اتيَّة” و”الموضوعيَّة”، أي بين الوجود لذاته بصفته )وعيًا(  الوحدة الأصليَّة للمتضادات بين “الذَّ

وبين الوجود في ذاته بصفته غير واعٍ، أي الموضوع الخارجي. 

صاغ )هيغل( مفهومه للوجود والموجود ضمن مبدأي الوحدة والحركة؛ فهو يعتبر أنَّ الوحدة 

ا الحركة فهي الطابع  الموحّدة هي عين “نشوء” الموجود أي طريقة تكوّن الموجود نفسها، أمَّ

الجوهري للوجود. 

إنَّ )هيغل( يقدّم لنا نظريَّته في الوجود على مراحل، يبدأ أوًَّال بالإدراك المباشر لعالم الأشياء 

ة، ثمَّ ينتقل إلى فكرة أنَّ هذه الأش��ياء الحِسّ��يَّة  المعزولة عن بعضها بعضًا ولها صفاتها الخاصَّ

ا لا بدَّ أن نفهم العلاقات بينها التي تؤلفّ  المعزول��ة لا يمكن أن تفهم العالم من خلالها، وإنَّم

جوهره��ا أو واقعه��ا العميق، وهنا يكش��ف )هيغل( ع��ن نظريَّته في الجوه��ر التي تبحث في 

. العلاقات الداخليّة للوجود الحّيس

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة136ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا يريد  لكن )هيغل( لا يكتفي بدراسة بنية الواقع وجوهره في تلك العلاقات بين الأشياء، وإنَّم

أن يدرك العالم باعتباره ذاتاً، وهنا يفصح )هيغل( عن فكرته المركزيَّة وهي المطلق. 

ا ذات، هذا هو المخطَّط العام لمبدأي  فالمطل��ق في نظره لا يدرك باعتباره ماهيَّة فقط، وإنَّم

الوحدة )المطلق( والحركة، أي إنّ منطقه في الوجود يبدأ بحركة ولادة )نشوء(، أي تتوالى فيها 

مراحل تطوُّر الواقع وفكر الواقع من الخاصّ إلى العامّ، ومن العامّ إلى الخاصّ في حركة جدل 

متواصل بين العيني والمجرَّد في إطار الحركة وقوانينها))). 

إذن، الفك��رة التي يدعو إليها )هيغل( هي اكتش��اف الحقيق��ة الموضوعيَّة التي لا تتعارض 

مع عقلنا الذاتي من خلال كش��ف المقولات التي تؤلِّف الوجود؛ بأن ندرك الوحدة بين العقل 

الموضوعي )العالم الخارجي( وعقلنا الذاتي )عالم الذهن(، وهما في الحقيقة عقل واحد فينا 

وفي العالم، وهذه »نتيجة مترتبّة على مبدأ التوحيد بين المعرفة والوجود... وهكذا يصبح العقل 

في العالم هو عقلنا أيضًا، وس��وف تكون المقولة الأولى هي المقولة التي تس��بق منطقيًّا، في 

نة في جميع المقولات الأخرى على اعتبار أنَّها  نظرنا، جميع المقولات الأخرى التي هي متضمَّ

تفترضها مقدّمًا، وأنَّها المبدأ بالنس��بة للتصوّرات بصفة عامّة؛ ذلك أنَّ أكثر المقولات عموميَّة 

يس��بق أقلَّها عموميَّة ...، ومن ثمََّ فالمقولة الأولى س��تكون أكثر المق��ولات جميعًا عموميَّة، 

أعنى أنهّا س��تكون الجنس الأعلى ...، الأكثر مقولات تجريدًا...، وأقصى تجريد ممكن هو 

تصوُّر الوجود، فليس��ت جميع الأش��ياء مادّيَّة ولكنَّها، كلهّا لها صفة الوجود، فجميع الأشياء 

موجودة«))). 

لهذا، يجب أن يكون الوجود هو المقولة الأولى، فصفة الكينونة هي أعلى مراتب الوجود، 

وما دونه من مراتب هي أش��كال أدنى وأقرب إلى المادَّة محتفظة في كلّ مرتبة بصفة الوجود، 

مًا الوجود؛ لأنَّه يس��بقها  ه��ذا هو معنى أنّ جميع المقولات الأخرى غير الوجود، تفترض مقدَّ

مًا  منطقيًّا، فمقولات )الكم(، و)الكيف(، و)الجوهر(، و)السبب( مثًال تفترض كلهّا الوجود مقدَّ

1 - روجي غارودي: فكر هيغل، ص.ص170-168.

2 - ولتر ستيس: هيغل: المنطق وفلسفة الطبيعة، ص.ص96-95. 



137

عليها، و»السبب هو لون من ألوان الوجود«)))، أي لا يمكننا أن ندرك السبب إذا لم يكن لدينا 

أوًَّال تصوُّر عن الوجود، لكن على العكس من ذلك، يمكننا أن نتصوَّر ببساطة الوجود من غير 

أن نتصوّر فكرة السبب، وهكذا في بقيَّة المقولات الأخرى. 

ه��ذا هو المفهوم الهيغلي للوجود المحض، والخالص، والمجرَّد الذي ليس لوناً من ألوان 

الوجود الجزئي في عالم العقل الموضوعي )العالم الخارجي(. 

إذن، الوج��ود باعتباره مقول��ة أولى هو فراغ كامل، وبهذا المعنى يك��ون مرادفاً للعدم؛ لأنَّ 

. فالوجود إذن هو العدم وكل منهما يتحوَّل إلى الآخر، فهما متَّحدان  العدم يخلو من كلّ تعّني

في طرفي معادلة يكون التحوّل والانتقال فيها تحوًّال منطقيًّا، بمعنى أنَّ فكرة الوجود متَّحدة مع 

فكرة العدم.  هذا الانتقال من الوجود إلى العدم ومن العدم إلى الوجود هو ما يس��مّيه )هيغل( 

بالصيرورة التي تمث��ل الوحدة العينيَّة للوجود والعدم، فوصف )الوح��دة( يعني زوال التمايز 

بينهما، ووصف )العينيَّة( يعني أنَّها تحتفظ في داخلها بفارق بينهما. 

فالصيرورة تش��مل في الوقت نفس��ه، الهويَّة المطلقة والتمايز المطلق بين الوجود والعدم. 

ا هو الوجود الفارغ.  والوجود الذي يقصده )هيغل( هنا ليس هو الوجود الفعلي، وإنَّم

، ي��أتي في مرحلة متأخّرة منطقيًّا ع��ن الوجود الأوَّل  لأنَّ الوج��ود الفعيل� هو وجود متعّني

 . المحض الخالي من أيّ تعّني

د، بحيثُ يمنعه تعينّه من  الوج��ود المتعّني هو الكيف، وهو لون جزئي م��ن الوجود، ومحدَّ

، في نظر )هيغل(، هو الوجود؛ »لأنَّ الوجودَ يوجد بفضل تعيُّنه،  الاختفاء في العدم.  هذا التعُّني

فالتعُّني جانب وجزء من الوجود، فهما متَّحدان ولا يمكن أن ينفصلا«))). 

  الوجود بوصفه قابليَّة للحركة

ورغم أنَّ الوجود المحض خال من التعيينات، لكنَّه مشترك بين الموجودات الجزئيَّة، يعني 

1 - ولتر ستيس: هيغل: المنطق وفلسفة الطبيعة، ص97. 

2 - ولتر ستيس: هيغل: المنطق وفلسفة الطبيعة، ص150. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة138ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا هو صيرورة )نشوء(  أنَّ الوجود ليس كياناً مستقًال بذاته يعلو الموجودات أو منفصًال عنها، وإنَّم

وتكوين كلّ موجود جزئي، وحركة بين حالات الموجود المختلفة، يوحّد الوجود بينها، لكنّه 

يحتفظ بذاته وس��ط تغّري الموجودات، وبعبارة أخرى: الوجود م��رادف لعمليَّة التوحيد، وهو 

عملية نمو ونشوء داخليَّة، فكلّ وجود هو وجود صائر، وصيرورة »وجود« آخر، »إنّ كلّ وجود 

، والمتعّني يجد الَّال مُتعّني أمامه وخلف��ه، ويوجد تباين وتغاير  ينتج��ه الفهم هو وج��ود متعّني

الوجود دون سند يدعمه بين ليلين، إنَّه يرتكن إلى العدم«))). 

  المطُلَقُ

المطلق عند )هيغل( هو وحدة »الوجود« وكليَّّته، بوصفه يشمل كل موجود منعزل، »فكلّ وجود 

د، وكل المتناه��ي« قد صدر عنه، فالمطلق هو بذاته مب��دأ كل علاقة بين موجود وموجود،  محدَّ

وهو أيضًا القاعدة التي تتكوَّن عليها كلّ الأوضاع والأضداد باس��تمرار، فعليها تنشأ وإليها تعود، 

ا يرجع إلى »أصله« وهو »المطلق« باعتباره وحدة وكليّّة، وصيرورة  أي إنَّ الموجود لا ينعدم وإنَّم

ت الفلسفة منذ بدايتها،  وإنتاج، ونشوء وقابليَّة للحركة.  فبناء “المطلق” أو “الوجود” هو من مَهَّام

ة الفيلسوف هي أن يكتشف كيف يكون الوجود المطلق »صيرورة« و»تجليًا« و»حياة«.  ومَهمَّ

ج - الوجود عند هايدغر )1976-1889(

فلس��فة )هيدغر( هي فلسفة وجود أكثر من كونها فلسفة وجوديَّة، لذلك كان السؤال الذي 

ش��غل )هيدغر( منذ البداية، هو سؤال الفلسفة الأولى، أي سؤال الوجود. تساءل كيف يمكن 

لهذا الموجود الإنساني المحدود أن يدرك ذاته في كينونته رغم زمانيَّتها؟ 

بهذا التساؤل تميَّز )هيدغر( بفلسفة تأمّل في تاريخ الوجود ومعناه، تختلف كُليًّّا عن تاريخ 

الميتافيزيقي��ا التي دعا إلى تجاوزها؛ لأنَّها انش��غلت بالموجود فق��ط وغفلت عن البحث في 

1 - هيربت ماركيوز: أساس الفلسفة التاريخيّة، ص.ص53-52. 



139

الوجود وهو ما جعلها تسقط في العدميَّة المطلقة. 

بدأ )هيدغر( منعطفه الفكري بمحاولة فهم معنى الوجود أوًالَّ من خلال الموجود، وحاول 

ثانيًا أن يكش��ف مباشرة عن الوجود بحدّ ذاته. يعتبر )هيدغر( أنَّ فلس��فة )أرس��طو( مهَّدت له 

السبيل بشروحه للمعاني المتعدّدة للوجود، ويصل إلى خلاصة أنَّ الوجود هو كل الموجودات. 

ويمكن أن نفهم تصوُّر )هيدغر( للوجود من خلال شرح هاتين المحاولتين: 

  الموجود بما هو موجود

ة، يقول: »إنَّنا نطلق  م )هيدغر( البحث في الموجود باعتباره خطوة أولى لفهم الوجود عامَّ قدَّ

ث عنه، وما نسلك  كلمة الموجود على أشياء كثيرة وبمعاني مختلفة؛ فالموجود هو كل ما نتحدَّ

حياله كذا وكذا، والموجود، هو أيضًا ما نحن أنفسنا نكوّنه«. 

يؤكّد )هيدغر( أنّ البحث في الموجود بما هو موجود، هو وسيلة للبحث في الوجود، وليس 

غاية في حدّ ذاته، لذلك يقول: “الوجود في كل مرَّة وجود الموجودة”))).

يعن��ي أنّ البحث في الموجود بما هو موج��ود، هو الطريق الموثوق به للوصول إلى غرض 

الفلس��فة الأس��اس، وهو الوجود في نظ��ر )هيدغ��ر(. أي الوجود الذي هو أولى وأس��بق من 

الموجود؛ لأنَّ الموجودات تظهر في نور الوجود، ولا تستقلّ بذاتها في الظهور.

لكن ليس كلّ الموجودات تكش��ف لنا عن الوجود بمستوى واحد، فهناك من الموجودات 

ما يظهر فيها الوجود بوضوح عن س��ائر الموجودات الأخرى، معنى هذا أنَّ هناك موجودات 

معيّنة لها خاصيَّة الكشف عن الوجود وهي موجودة. لذا يمكن أن نتعرَّف على الوجود وننفتح 

عليه من خلالها. 

فف��ي أيّ موج��ود ينبغي أن نتعرَّف على الوجود؟ في الإنس��ان طبعًا، يجي��ب )هيدغر( بأنَّه 

الموجود الذي يملك إمكانيَّة التس��اؤل عن الوجود، أو الموجود الذي له أهليَّة التس��اؤل عن 

1 - Heidegger. M. Les problemes fondamentaux de la phénoménologie Traduit par Jean 

Francois cortine. p.39.

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة140ِ المَْدخَلُ الشَّ

وجوده هو ذاته؛ لأنَّ الوجود هو في الحقيقة وجوده، فهو يملك الوجود بالمس��توى ذاته الذي 

يملكه به الوجود؛ إذ إنَّ الوجود والإنسان ينُسبان إلى بعضهما وينتميان لبعضهما. 

إذن، الموجود المحدّد الذي له أولويَّة الكش��ف عن الوجود والسؤال عنه وعن وجوده ذاته 

هو الإنس��ان، هذا ما جعل )هيدغر( يعتبر الوجود نفسه »ينتمي إلينا؛ لأنَّه يسكن فينا ... يعني 

يحضر فينا على نحو أصيل دون س��ائر الموجودات، وهذا الموجود الذي يكوّنه كل منَّا الذي 

 Da( يملك دون سائر الموجودات الأخرى إمكانيَّة الوجود المتسائل، هو الموجود الإنساني

sein(؛ لأنَّ السؤال عن الوجود وتنويعاته ومكانته هو في الحقيقة سؤال عن الإنسان.

ة جهات، منها: هذا الموجود الإنساني يتميَّز عن سائر الموجودات بالأولويَّة من عدَّ

د وجوده بالتواجد.?? لأنَّه وجود حقيقي أي يتحدَّ

لأنَّه في نفسه وجودي أي يحدّد تواجده.??

لأنَّه الشرط الوجودي لإمكانيَّة كل علم وجود.??

هكذا حوَّل )هيدغر( سؤال الفلسفة اليونانيَّة القديمة عن الموجود إلى سؤال عن الوجود))) 

دون أن يهضم السؤال عن الموجود حقّه وأهميَّته. 

ينبغي أن نلتفت إلى أنّ السؤال الذي شغل )هيدغر( ليس سؤاًال عن الجنس العامّ للوجود، 

ا هو سؤال عن  وليس س��ؤاًال عن الموجود الإنس��اني المتميزّ عن الموجودات الأخرى، وإنَّم

»مشكلة الوجود معتبراً في عموميّته، ومن حيثُ هو كذلك«))). 

ة- ينفتح كلّ منهما على الآخر من خلال ميزة  مجمل القول إنَّ الوجود والموجود -الإنساني خاصَّ

»التخارج«))) التي في الموجود الإنس��اني. بهذا المعنى تصبح الفلسفة عند )هيدغر( »علم وجود 

أساس«))). موضوعه الموجود الإنساني باعتباره موجودًا حقيقيًّا متميّزاً عن غيره من الموجودات. 

1 - روديجر بونير: الفلسفة الألمانية الحديثة، ص701. 

2 - Maurice Corvez, La philosophie de Heidegger, p.2.

3 - يعني التخارج عند هايدغر أنّ حقيقة الإنسان تقوم في انفتاحه على العالم، لا في انطوائه على نفسه.

4 - بتعبير هيدغر: “أنطولوجيا رئيسة”. 



141

  الوجود بما هو وجود

يعتبر )هيدغر( أنّ الس��ؤال: ما الوجود؟ جرى البحث عنه منذ القِدم، »ولم يزل يبُحث عنه 

الآن، وسيبحث عنه إلى الأبد دون أن نقترب منه أبدًا«))). 

لكن علينا أيضًا أن نس��أل السؤال نفسه: ما الوجود؟ مع أنَّ تعريفه يحيطه كثير من الصعوبة 

والغموض، إنَّه »بالضرورة أمر عسير للغاية«))).

السبب في صعوبة تعريف »الوجود«، هو أنَّ الوجود ليس له حدٌّ ولا رسم، ولا جنس فوقه 

يعُرَّف به، ولا فصل يميّزه فهو أبس��ط المعاني وأقرب المفاهي��م، وكلّ ما يعرض للوجود فهو 

موجود. 

ة بس��اطة الوجود وقربه منا جعلتنا لا نلتفت إليه. ومن هنا تأتي صعوبته التي تدفعنا  إنَّ ش��دَّ

نحو الأسهل وهو الموجود فننشغل به وننسى الوجود. 

ربما هذا يعرفّنا بقصد )هيدغر( في بداية مشواره الفلسفي من قوله: »الوجود هو في كل مرَّة 

وجود الموجود«.

لك��ن إذا أردنا أن نفهم نور الوجود ينبغ��ي أن نبدأ من كلمة »الوجود« ذاتها؛ لأنَّها تنفرد عن 

سائر الكلمات الأخرى في اللُّغة بميزة لا تشاركها فيها أيّ كلمة أخرى، فكلمة »الوجود« تنشر 

: الله يوجد في كل مكان،  أنوارها عىل� كل موجود، وتتَّخذ معنى يخصّه، فحينما نقول مثًا�لً�

والإنس��ان يوجد في البيت، والجبل يك��ون في الأرض، إلخ. ففي كلّ حالة من هذه الحالات 

يكون لكلمة »يوجد« أو »يكون« معنى مختلف يخصّ كلّ حالة في هذه الجُمل. 

يعني هذا أنَّ الوجود ينتشر في كلّ أمر في هذا العالم حتَّى على مس��توى اللغة، فهو يتخلَّل 

في كلّ شيء، لذلك لا يمكننا أن نعثر على الوجود ظاهراً فيها، ونراه مثلما نرى الأرض، والنور 

والظلام. 

لك��ن، إذا كان الموجود يفيدنا بمعلومة كافية ع��ن الوجود، حينئذٍ يمكن أن نلتقي بالوجود 

1 - مارتن هيدغر: ما الفلسفة؟، ص61. 

2 - جان فال: الفلسفة الفرنسية من ديكارت إلى سارتر، ص70. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة142ِ المَْدخَلُ الشَّ

ونلامسه حين نقترب من الموجود الإنساني. 

إذا كان »الوج��ود« هو الأكرث� عموميَّة، فإنَّ هناك وج��ودًا واحدًا لا يغيب أب��دًا، يقول عنه 

)هيدغ��ر(: »إنَّه ليس جنس الأجناس الذي تندرج تحته أنواع مختلفة من المجالات، إنَّه ذلك 

الذي يمكن التعبير عنه بأنَّه أشبه بالمكان الذي يضمُّ كلّ ما يمكن أن ينتمي إليه، بهذا المعنى 

يكون مجال »ما لا يغيب أبدًا« مجاًال فريدًا، استمدَّ تفرُّده هذا من رحابته الشاملة الجامعة«))). 

بهذا الوصف للوجود يلتقي )هيدغر( مع )أرسطو( في قوله: إنَّنا لا نقترب من الوجود أبدًا، 

وإن كان هو في الوقت نفس��ه أقرب إلينا من كلّ قريب، لذلك كانت له الأسبقيَّة المطُلقة على 

كلّ موجود. 

ج - الوُجودُ عند )سَارترَ( )1980-1905(

بنى )س��ارتر( فلسفته الوجوديَّة على قاعدة مشهورة وهي أنَّ »الوجود يسبق الماهيَّة« ليؤكّد 

على أنَّ أهم اعتبار للإنس��ان هو كونه فردًا مُس��تقًّال بذاته؛ )كائن حي، مسؤول وواع( بعيدًا عن 

أي تنميط أو تعريف أو تصنيف مُس��بق يمكن أن يوضع فيه؛ فالحياة الفعليَّة لكلّ فرد إنس��اني 

ة، ويحدّدون  هي ما يكوّن »جوهره الحقيقي«. معنى ذل��ك أنَّ الأفرادَ يخلقون قيمتهم الخاصَّ

معنى لحياتهم من خلال وعيهم.

و»الواقعيَّة« هي التي تحدّد للأفراد الوجود والَّال وجود، أي هي العلاقة الضروريَّة التي تقوم 

بين )ما في ذاته( وبين العالم، وماضي )ما هو لذاته(.

إن “الواقعيَّة” هي التي تمكّننا من أن نقول: إنّ “ما هو لذاته” يكون أو يوجد، فواقعيَّة الحرّيَّة 

مثًال هي كون الحريَّة ألا تكون حرَّة. 

ه��ذا هو المحور الفلس��في الذي قام��ت عليه عبارة )س��اتر( بأنَّ “الوجود يس��بق الماهيَّة” 

)الجوهر( ويمكن اعتبارها مدخًال لنظريَّته في الوجود. 

1 - مارتن هيدغر: نداء الحقيقة، ص394.



143

يعتبر كتاب “الوجود والعدم”))) لـ)س��ارتر( الأطروحة الأس��اس لعلم الوجود؛ حيثُ ينُكر 

)س��ارتر( في كتابه هذا كلّ النظريَّات المثاليَّة للفلس��فة القديم��ة والحديثة غن معنى الوجود، 

ويؤسّس على أنقاضها نوعين أساسين للوجود: 

)الموجود في ذاته(: يعني به الوجود غير الواعي أو الَّال شعوري الملموس، وهذا ??

النوع من الوجود لا قدرة له على التغيير، وغير مدرك لنفس��ه، مثاله: كلّ الأش��ياء 

الجامدة في العالم الخارجي، فكلّ شيء غير واعٍ له صفة الملاء فقط. 

)الموجود لذاته(: وهو الوجود الواعي، المتغّري لكنَّه غير مكتمل، منظورًا إليه في ??

ذاته، ومنعزل، ويكتنفه شعور بنقص الوجود، ومثال هذا النوع حصًرا هو الإنسان 

بما هو إنسان )الذات(.  يتميَّز هذا الإنسان بعدم قدرته على الوصول إلى »الكمال 

المطل��ق«، فهو يفتقر إلى جوهر محددّ مس��بقًا، وقد وضع ه��ذا الوجود الناقص 

الإنس��ان في ضرورة أن يخلق نفسه من العدم باس��تمرار، وتجري عمليَّة خلق أو 

صنع الذات الإنس��انيَّة عبر عمل الإنسان في العالم، فبوصفه وجودًا لذاته يجب 

عليه أن يستنهض كيانه دومًا))). 

ويضيف )سارتر( نوعًا آخر من الوجود هو: 

الوجود للغير: يعني به الوعي في علاقته بالكائنات الواعية الأخرى، وموطن هذا ??

الوجود هو عالم العلاقات الاجتماعيّة؛ حيثُ الوجود مع الآخرين، لكن هذا النوع 

م��ن الوجود للغير يحمل في طياّته صراعًا دائماً مع الوجود للذات الذي يس��عى 

لاستعادة وجوده الخاص بأن يجعل الآخر موضوعًا بالنسبة إلى الذات أو الأنا. 

بناءً على هذه الأقس��ام للوجود، يمكن القول إنّ مفهوم الوجود عند )س��ارتر( هو الوصف 

الظاه��ري )الفينومينولوجي( للوج��ود، يعني أنَّ وصف )س��ارتر( للوجود هو وصف محض 

وهذا ما قصده في مُستهلّ كتابه »الوجود والعدم« بقوله: »وعلم الوجود سيكون وصف ظاهرة 

1 - ج. بول سارتر: الوجود والعدم، ص5. 

2 - فولشديك دومينيك: المذاهب الفلسفية الكبرى، ص.ص167-165. 

لُ ابعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة144ِ المَْدخَلُ الشَّ

، أي دون وسيط«))).  الوجود كما تتجَّىل

أمّ��ا البحث عن أصل وجود العالم وعِلَّته أي مطلق اس��م )الله(، فهو بحث لا جدوى منه؛ 

لأنهّ يخلو من كلّ معنى، ولا يوصل إلى نتيجة؛ لأنَّه يستحيل أن تكون هناك وحدة بين الوعي 

والشعور، وبين الّال وعي والّال شعور بوصفه وجودًا كثيفًا وصلبًا. فمسألة أصل العالم ووجود 

الله، بنظر )سارتر(، هما مشكلتان ميتافيزيَّقيتان لا علاقة لهما بعلم الوجود؛ لأنَّ البحث فيهما 

فارغ من المعنى. 

المبَحثُ الثَّاني: نظَريَّة المعرفَة

مُقدّمة

مبحث نظريَّ��ة المعرفة ليس جديدًا في مضمونه، فالعناية به قديمة منذ بدأ الإنس��ان يعتني 

بنفس��ه، وفهم حقيقته، ومواهبه الفكرية، وبالتحديد نشأ البحث في نظريَّة المعرفة منذ انشغل 

الفلاس��فة والعلماء بالإنس��ان وموقعه في الوجود، ومدى صِلاته بعن��اصر الوجود المختلفة، 

وتفاعل��ه مع الموج��ودات. ظهر ه��ذا الاهتمام بالمعرف��ة في كثير من الحضارات الإنس��انيَّة 

القديمة، واس��تمر خلال عصور متعاقبة يأخذ أشكاًال متنوِّعة، واتجاهات متخالفة أو متقاربة، 

ثلّها.  تبعًا لتصوُّرات الفيلسوف والمدرسة التي ُمي

أما في الأزمنةِ الحديثة والمعاصرة فيُعد علم “نظرية المعرفة” مبحثاً مستقًّال حديثاً ظهر في 

الغرب منذ ثلاثة قرون، وهذا يدلّ على أنَّ الفلسفة الحديثة تغّري فيها موضوع بحثها من دراسة 

مس��ألة الوجود التي كانت تميّز الميتافيزيقا القديمة، إلى دراسة مسألة المعرفة باعتبارها أصًال 

ومسألة الوجود فرعًا لها. فهناك، إذن، صلة وثيقة بين نظريَّة المعرفة والمعارف الإنسانيَّة. 

لذلك، كان من دواعي البحث في نظريَّة المعرفة هو أنهّ قبل الدخول في أيّ باب من أبواب 

1 - ج. بول سارتر: الوجود والعدم، ص18. 



145

العلوم والمناهج والمعارف، لا بدَّ أن تس��بقها المعرفة بها، وضبط حدودها ومجالاتها، فيقال 

: المعرفة بالكون والوجود، والمعرفة بالإنسان، والمعرفة بالحيوان، والمعرفة بالفلك، كما  مثًال

لا بدَّ أيضًا من الوقوف على واقعيَّة المعرفة البشريَّة، والكشف عن حقيقتها وكيف نصل إليها؛ 

فإن لم تسبق المعرفة تلك العلوم والمعارف، فلن تكن لهذه الأخيرة ثمرة ونتيجة، فإذا كنَّا “نرى 

الموجودات كما يرسمها فكرنا، يجب، إذن، أن نعرف هذا الفكر”))). 

، في نظريَّة المعرفة عن الصور الموجودة في الذهن، هل لها واقعيَّة في العالم  يبُح��ث، مثًال

الخارجي تحكي عنه تلك الصور؟

أو أنَّ مجال وجود الصور الذهنيَّة هو الذهن فقط وليس وراءها واقع خارجي يعكسه الذهن؟ 

التس��اؤل الأول يمثِّله الاتجاه الواقعي، والتس��اؤل الثاني يمثِّله الاتجاه المثالي، ويختلف 

هذان الاتجاهان في مستويات الإثبات والنفي، فإن لم يجرِ الوصول إلى جواب جازم في هذه 

المسألة، لن تكون مناهج الفلسفة والعلوم منتجة. 

وما لم يجرِ التأكُّد من علاقة الذهن بالواقع الخارجي، وكيف يراه، فلن يكون بإمكان الإنسان 

د عن المعارف الكليَّة للفلس��فة، وعلوم الطبيع��ة والكون؛ فحيث لم  أن يص��ل إلى رأي مح��دَّ

يكُش��ف على قيمة المعرفة ذاتها، وعلى مدى قدرة الذهن وأدواته على كشفها، فلا قيمة لتلك 

المعارف والعلوم الإنسانيَّة. 

ا الوس��يلتان الأساس��تان لمعرفة الإنس��ان بالواقع الخارجي والاتصال ب��ه، هما: العقل  أمَّ

والحس؛ إذ كلّ المعارف والعلوم متوقِّفة عليهما. ولهذا، يجب معرفة تلك الوسائل والأدوات 

ة، فمن دون هذه المعرفة يستحيل على الإنسان الباحث عن الحقيقة أن يحصل على  معرفة تامَّ

معارف كلِّيَّة أو علومًا طبيعيَّة.

 لقد اختلف الفلاس��فة والعلماء في وس��ائل المعرفة، كأنَّ ه��ذا الاختلاف وراء تفرقّهم إلى 

مذهبني�: مذهب ديني يبُنى رأيه على أن عالم الوجود أوس��ع من عالم المادة، ومذهب مادِّي 

1 - فرانسوا غريغوار: المشكلات الميتافيزيقية الكبرى، ص27. 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة146ِ المَْدخَلُ الشَّ

يَّة  ينظر إلى هذا العالم برؤية تحصره في المادَّة والطاقة. من أجل هذا حازت نظرية المعرفة أهمِّ

بالغة بين العلوم البشريَّة، باعتبارها أساس كلِّ فكرة ونظريَّة يعتقد بها الإنسان مهما كان مذهبه 

ودينه. 

: أهمّيَّة المعرفة وإمكانها أوَّلًا

م، يأتي البحث في أهمّيَّة المعرفة في حياة الإنسان، ودورها في اكتشاف واقع  بناءً على ما تقدَّ

العل��وم ونتائجها المفيدة لتطوّر معارفه ورفع جهله بحقائق المعارف وأسرار الطبيعة والكون، 

لا سيَّما إذا كانت وس��ائل معرفته بها متكاملة تصب جميعها في كشف الأشياء والموجودات 

وماهيَّاتها.

وإمكان المعرفة بالموجودات يعني نفي استحالتها على الإنسان. لكن يبقى الكلام والبحث 

في دائرة هذا الإمكان س��عة وضيقًا، وحينئذ يطرح الس��ؤال: هل يمكن المعرفة بالموجودات 

ة؛ بحيثُ تكشف عن جميع جوانب الموجود، وخصائصه الظاهرة والباطنة؟ أم تكون  معرفة تامَّ

المعرفة بها معرفة نسبيَّة ظاهريَّة؛ حيث تقدّم وتنتج وصفًا ناقصًا عن الموجود؟ 

اختلفت اتجاهات الفلاس��فة والعلماء في طبيعة هذه المعرفة وإمكانها، وتنوَّعت إجاباتهم 

ة بالموجودات، وبين إمكانها الناقص، بناءً على أنَّ الإنس��ان  بين معتقِ��د بإمكان المعرفة التامَّ

قد جُهّز في نظر بعضهم بقدرات ذاتيَّة على الكش��ف، خصوصًا إذا أحس��ن اس��تخدام وسائل 

المعرفة، وبين رأي يقول إنَّ الإنسان كائن محدود، وكماله محدود، وما دام كذلك، فلا يستطيع 

بقدراته الذاتية المحدودة أن يحيط علًام بحقائق الموجودات دون الاستعانة بقدرات خارجية 

 . أكثر منه علًام وكماًال

دت إجاباتهم وحلولهم لهذه المسألة المعرفيَّة،  تفرَّقت آراء الفلاسفة بين هؤلاء وهؤلاء، وتعدَّ

فاتخذ كلّ منهم منهجًا يخصّه، ينطلق منه ليبني عليه نظريَّته في المعرفة. وقد كانت محاولاتهم 

في هذا الميدان الفلسفي خصبة ومتنوعة في الوسائل والأغراض؛ حيثُ أغنت تاريخ البحث 

في نظريَّة المعرفة. 



147

ك المطُلق 1 - الشَّ

الش��كّ لغة »هو التردّد بين النقيضين بلا ترجيح لأحدهما على الآخر عند الشكّ، وقيل هو 

الوقوف بين الشيئين«))).

ا الشكّ المطلق في الاصطلاح، فهو مرتبة من الشكّ تنتفي فيها الثقة بكلّ شيء، ويصبح  أمَّ

البح��ث فيها دون جدوى؛ حيث يصبح الش��كّ في ه��ذه المرتبة غاية في ذاته، أي إنَّ الش��ك 

المطلق يبدأ بالش��كّ وينتهي به، وهكذا يرتقي في شكّه ليتحوَّل إلى مذهب فلسفي يدعو إلى 

الشكّ الكلّي في كلّ شيء.

هذا النوع من الش��كّ مرَّة يكون ش��كًّا مُطلقً��ا بالمعرفة ووس��ائلها، أي في جميع المعارف 

وأدوات بحثها، ومرَّة أخرى يكون شكًّا مطلقًا بالحقيقة، وهذا أيضًا، له معنيان: 

أ مرَّة ينكر وجود الحقيقة بالأصل، ويعتبر التفسيرات التي ذكرت الحقيقة محاولات 	.

عقيمة، وهذا الذي سار عليه السفسطائيون الذين ينفون وجود أي شيء))). 

ومرَّة ينكر الحقيقة نس��بيًّا؛ حيثُ يكون مفهومها غير موضوعي، أي تجد »معناها« 	.ب

في الإنسان، وهذا الرأي السُفسطائي أيضًا )بروتاغوراس( صاحب العبارة المشهورة 

ا مقياسها هو  »الإنس��ان هو مقياس كلّ شيء«، »فليست الأشياء مقياس ذاتها، وإنَّم

الإنس��ان، بمعنى أنَّ مقاييس الأشياء والسلوك ليس��ت مطلقة مستقلةّ عن الإنسان، 

ة تختلف باختلاف الزمان والمكان«))). ا هي نسبية متغِّري وإنَّم

ك المنهجي 2 - الشَّ

ارتبط الشكّ المنهجي تاريخيًّا بشخصيَّتين فلسفيتين هما: )الغزالي( في الشرق، و)ديكارت( 

في الغرب، ويعتبر الشكّ في نظرهما وسيلة من الوسائل التي تؤدِّي إلى اليقين: 

1 - علي بن محمد الجرجاني: التعريفات، ص141.

2 - محمد عبد الرحمن مرحبا: من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الإسلامية، ج1، ص.ص90-89.

3 - محمد عبد الرحمن مرحبا: من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الإسلامية، ج1، ص90. 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة148ِ المَْدخَلُ الشَّ

أمّا )الغزالي(، فقد بدأ حياته الفلس��فيَّة بأزمة روحيَّة أنتجت له شكًّا في معتقداته الموروثة، 

ل العقلي الحُرّ، اعترف هو نفسه بفوائده لاحقًا،  وكان شكّه هذا أوّل سبب للغزالي دفعه إلى التأمُّ

 : ح بتلك الفائدة قائًال فصرَّ

“إنَّ من لم يش��ك لم ينظ��ر، ومن لم ينظر لم يبصر، ومن لم يبصر بق��ي في العمى والحيرة 

والضلال، ولا خلاص للإنسان إَّال في الاستقلال”))).

س عليها فلسفة  أما عند )ديكارت(، فلكي يصل إلى حقيقة أوَّليَّة ثابتة الأسُس يمكن أن يؤسِّ

سليمة، بدأ أيضًا بالشكّ بشكل مؤقت، وسلَّم بالفرضيَّة التي تقول: إنَّ كلَّ إحساسنا واعتقاداتنا، 

ومحاكماتنا قد تكون غير صحيحة؛ لأنَّها من وسوسة جنّي خبيث يريد تضليلنا)))، وهذا واضح 

في أنَّ تسليمه بهذه الفرضيَّة هو تس��ليم بالشكّ المطلق. ثم تراءت لـ)ديكارت( حقيقة أخرى 

تقول: إنَّ مجرَّد شكّنا يترتَّب عليه بالضرورة وجودنا، وصاغ من هذه الحقيقة عبارته المشهورة: 

»أنا أفكِّر، إذن أنا موجود«، واعتبر قوله هذا بكونه أوَّل يقين متوفِّر للإنسان، متمثًِّال في وجوده 

الخاص بوصفه كائنًا مفكِّراً. 

سار )ديكارت( على نهج هذه الحقيقة الأوُلى، واعتبرها تتميَّز بالبداهة الحدسيَّة، ووضوحها 

ا هو حقّ«. هذا المعيار  المباشر، فاس��تنتج منها معيارًا يقول: »كلّ ما أدرك��ه إدراكًا واضحًا إنَّم

ب��رَّر لـ)ديكارت( البرهنة على وجود إله لطي��ف بعباده، لا يوقعهم في الخطأ، ولا يريد لهم أن 

يقعوا في الوهم بأنَّ العالم الخارجي غير موجود أو مشكوك في وجوده. 

ثمَّ ينتق��ل )ديكارت( من »الوضوح البديهي« إلى الاعتقاد ب��أنَّ الوجود الوحيد المؤكِّد هو 

وجود النشاط الذهني الذي أدركه بواسطة »الكوجيتو« )Cogito( )أنا أفكّر، إذن أنا موجود(. 

ويس��تمرّ )ديكارت( في ش��كِّه المنهجي في كلّ قضيَّة ومس��ألة بل كلّ موجود، ساعياً نحو 

نقطة اليقين الثابتة، أو نقطة الانطلاق في تأس��يس فلس��فته المثاليَّة بشكل متدرّج ومتسلسل، 

في سياق حوار مع نفسه، وتأمّل في محيطه، واستنتاج أحكام لا يلبث أن يتجاوزها إلى مرحلة 

1 - أبو حامد الغزالي: ميزان العمل، ص216.

2 - رينيه ديكارت: التأملات، ص.ص54-43. 



149

أخرى من التأمُّل.

نشير هنا إلى أنَّ معرفة استخدام الشكّ المنهجي بهدف الوصول إلى معرفة معيَّنة بالتواجد 

الذاتي، وأثره في التفكير على الفرضيَّات التي لا تقبل الش��كّ التي يصل إليها الإنس��ان بذاته، 

ا تبقى مش��كوكًا  ا المعرفة القائمة على التقاليد فلا تؤدِّي إلى اليقين، وإنَّم ه��ي معرفة يقينيَّة. أمَّ

فيه��ا؛ لأنَّ التقاليد تتضمن اختلافات، كذلك المعرفة عبر التجربة ربما يشُ��كّ فيها لارتباطها 

أحياناً بالأوهام والهلوسات. 

فالشكّ المنهجي الذاتي في نظر )ديكارت( هو الموصل إلى اليقين بالتأكيد. 

3 - اليَقين

اليقين هو اعتقاد لا شكّ فيه، ولا يوجد في النفس أو في الواقع الخارجي. وهذا المعنى في 

اليقين اهتمَّت به كثير من الفلسفات، وحاولت إثباته من خلال أساسين: 

أ- أنَّ هناك خارج الذهن واقع حقيقي.

ب- أنَّ كلَّ إنسان مفطور بأدوات معرفة يدرك بها الواقع الخارجي.

- استخدم  د أسبابه تبعًا لمنهج كلّ فيلسوف، فـ)سقراط( -مثًال الوصول إلى هذا اليقين تتعدَّ

طريقة الأس��ئلة المتواصلة والأجوبة المترابطة حتى يصل بمجموع هذه السلس��لة من الجدل 

يت طريقته بالجدل السقراطي، يتخلَّله حوار من التهكّم والاستفهام ثمَّ التوليد  إلى اليقين، فسُمِّ

أمام محاوريه الذين يساعدهم بأسئلته المرتَّبة ليصل بهم إلى الحقيقة اليقينيَّة))).

أما )ديكارت( في الفلسفة الحديثة، فقد أوصلته رحلته في الشكِّ إلى اليقين بصفة »التفكير« 

س عليها فلسفته المثاليَّة. فقضيَّة »أنا كائن« قضيَّة يقينيَّة، والحكم في قضيَّة »أنا  في نفسه ليؤسِّ

موج��ود« حكم لا يقلّ عنها يقينًا وصدقاً؛ ولكن ما دمت أفكِّ��ر فأنا موجود، إنَّني إذا انقطعت 

ع��ن التفكير انقطعت كذلك عن الوجود: »أنا -إذن- شيء مفكِّر«. فهل هنالك شيء لا يعادل 

1 - حسن صالح حمادة: دراسات في الفلسفة اليونانية، ج1، ص.ص196-190.

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة150ِ المَْدخَلُ الشَّ

ته اليقين بأِّين موجود؟))) في صحَّ

ه��ذه هي نقطة اليقين بالحقيقة التي لا تقبل الش��كّ عند )دي��كارت(، وجعلها بداية إثبات 

س عليها فلسفته في الطبيعة وما وراء الطبيعة.  »الذات« أو »الأنا« ليؤسِّ

خلاصة اليقين هو الاعتقاد الجازم بأنَّ هناك موضوعات واقعيَّة خارج النفس، وأنَّ الإنسان 

؛ حيثُ يصل  يَّة وعقليَّة يقدر بها على التعرفّ على هذه الموضوعات تعرفّاً كامًال له مواهب حسِّ

إلى اليقين بأنَّ الموجود في الواقع الخارجي هو بعينه الموجود في الذهن. 

ثانيًا: قيمةُ المعرفةِ وحُدُودها

الإنس��ان بطبعه كائن مفكر، وتفكيره لا يقف عند حدّ، فه��و لا يكتفي بما يحصل عليه من 

معارف، فلا يكاد يكشف عن شيء إَّال ويبحث عن حدوده وما وراء حدوده، فقد تقرَّر في عمق 

س  نفسه علم بسيط لا شكَّ فيه أنَّ العالم تملأه موجودات لا حدَّ لها، وكائنات مثله لا تعُد، وأسَّ

بعلمه الفطري أنَّ في هذا العالم غير ما نراه، وأنَّ في نفسه حقائق ثابتة. 

ا يصدقها  لكن إدراكه لهذه الحقائق الكونيَّة والنفسيَّة ليس دائماً صائبًا في تفكيره عنها، وإنَّم

إجماًال في كش��فها عن الواقع، فأحياناً يكون إدراكه صحيحًا، وأحياناً أخرى يكون مخطئاً في 

كلهّا أو بعضها. 

هذه السيرة العامة للإنسان منذ بدايته على الأرض، لكن يوجد في تاريخ الإنسانيَّة من خرج 

ة  عن هذه السيرة العامة في المعرفة، متردِّدًا بين مسلمّ بحقائق الواقع الخارجي مع شكّه في صحَّ

مطابقته��ا لما يدُركه ذهننا عنها، وبين منكر لهذه الحقائ��ق الخارجيَّة معتبراً أنَّ الصور الذهنيَّة 

مجرَّد خيالات لا تعكس شيئاً خارجها. 

كان وم��ا يزال يوجد في حياة البشر من يمثلّ ط��رفي هذا التردّد، وكان لهم أثر، رغم قلتهم، 

على نظريَّة المعرفة وقيمتها في كلّ فلسفة تبحث عن الحقيقة. 

1 - رينيه ديكارت: التأمّلات، ص57. 



151

بناءً على هذا، ظهرت مسألتان رئيستان في نظريَّة المعرفة: 

1 - وجود حقيقة واقعيَّة لإدراكاتنا الحسيَّة والذهنيَّة.

2 - أنَّ إدراكاتنا وحواسّنا مطابقة للواقع الخارجي. 

توزَّعت الآراء واختلفت في هاتين المسألتين المعرفيَّتين، بين منكر، وشاكّ، ومتيقِّن، ولكلّ 

من هذه المناهج الثلاثة في المعرفة حجّته في الإثبات أو النفي. 

ثالثًا: مصادر المعرفة وأدواتها

يتَّفق العُقلاء أنَّ جلَّ المعارف يكتسبها الإنسان بواسطة أدوات المعرفة المختلفة، فمن دون 

هذه الأدوات لا تحصل له أيّ إدراكات صحيحة. لكن اختلفت آراء الفلاس��فة في أيّ من هذه 

الوسائل هي المصدر لمعارف الإنسان. اعتبر بعضهم أنّ الحسّ والتجربة هما المرجع الأساس 

. في التواصل مع العالم الخارجي، ويمثِّل هذا الرأي المذهب الحِّيس

بع��ض آخر يعتبر العقل هو الوس��يلة الوحيدة للمعرفة، وهو مذه��ب العقلييّن، فيما يعتمد 

آخرون على الإلهام وإشراق النفس للمعرفة، وهم الإشراقيون.

( بنى نظريَّته في المعرفة بالعالم الخارجي على الحواس الخمس،  المذهب الأول )الحّيس

وقد قرَّروا هذا الرأي بالبحث في العلاقة الدقيقة بين ما يحسّ به الإنسان بواسطة حواسّه وبين 

م��ا هو الموضوع الحقيقي لإحساس��اته؛ حي��ثُ ينتج له اليقين بما ه��و في الخارج من خلال 

التجربة والخبرة المباشرة بالأش��ياء. لكنَّ هذه الأشياء تبقى موجودة سواء أدركناها بالحِس أم 

لا، ودليلهم أنَّ الحِسَّ المشترك يؤكِّد ذلك))).

1 - )جون لوك(

يعُدُّ )جون ل��وك( الممُثِّل الأوَّل لنظريَّة المعرفة في العصر الحدي��ث، ويعدّ أحد الممثِّلين 

1 - نيغيل واربورتون: الفلسفة: الأسس، ص.ص152-151. 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة152ِ المَْدخَلُ الشَّ

الرئيسين للمذهب الحّيس التجريبي.

ميَّز )جون لوك( في عملية الإدراك الحسي بين الصفات الأوَّليَّة والصفات الثانويةّ لموضوعات 

: قالبه، وحجم��ه، وحركته، فكلّ  الإحس��اس: الأولى هي الصفات التي يحوزه��ا الشيء فعًال

الأشياء في نظره تملك هذه الصفات، وما تمثِّله منها يطابق كثيراً الصفات الأوَّليَّة الموجودة في 

د بِنية الشيء، وهذه البنية هي التي  سائر الأش��ياء الجوامد. هذه الصفات الأوَّليَّة هي التي تحدِّ

ا الصفات الثانويَّة، فهي الصفات التي تعكس لون  تس��تثير الإحس��اس بالصفات الثانويَّة)))، أمَّ

الشيء ال��ذي ندركه بالحس، كما لو فرضنا مثًال بأنَّ الأبيضَ جزء من الورقة البيضاء، لكن عند 

التدقي��ق يتبَّني لن��ا أنَّ البياض هو عبارة عن قدرة على إنتاج صور بيض��اء عند الرائي الذي يرى 

. في ظروف عادية، وليس البياض جزءً من الورقة البيضاء كما هو الحال في قالب الورقة مثًا�لً�

إذن، فكرة الصفات الثانويَّة للأشياء لا تشُبه الأشياء الواقعيَّة.

��ا العقل فيأتي في الدرجة  ، أمَّ بن��اءً عليه، لا تتج��اوز المعرفة عند )لوك( دائرة الحواس أوًَّال

الثانية بتابع لما تقوم عليه شواهد الحس بالمطابقة للواقع الخارجي، معنى ذلك أنَّ العقلَ، في 

نظر )لوك(، بعجز عن معرفة ما هو خارج حدوده. 

ه��ذا الموقف من العقل، جعل )لوك( يرفض ما أكَّ��ده )ديكارت( من فطريَّة المعرفة، مُصرًّا 

بالمقابل على أنَّ المعرفةَ يكتسبها الإنسان من مصدرين:

أ - التجارب الجزئيَّة التي تعطيها لنا الحواس الخمس.

ب - النشاط العقلي، أو “التفكير”. 

ا العقل  هذان المصدران هما في الأصل فرعان مختلفان، منشأهما واحد هو »التجربة«، أمَّ

متها له الحواس، ليركّب منها أفكارًا.  فوظيفته تجميع جزئيَّات العلوم التي قدَّ

العقل، عند )لوك(، يش��به الغرفة المظلمة، لا يض�يء إلا إذا زودته الحواس وتأمله الباطني 

بالمعارف. 

1 - نيغيل داريوتون: الفلسفة: الأسس، ص.ص163-162. 



153

وبعبارة أخرى، العقل مجرَّد مرآة تعكس صور المعلومات الآتية من الحواس، فهو -حينئذ- 

قابل ومتأثرّ أكثر مما هو فاعل ومؤثِّر.

��يين أنَّهم لم يصلوا بالحسّ إلى اليقين  لك��ن، يمكن أن نلاحظ على )لوك( وغيره من الحسِّ

ا قصروا قيمةَ المعرفة الحسّ��ية فق��ط في إدراك الأمور المادية المباشرة وفهمها  بالمعرفة، وإنَّم

في الحياة، ولم يحاولوا الاس��تفادة منها لتدلّ عىل� قضايا معرفيَّة أخرى تتجاوز حدود الحسّ 

المباشر إلى الأس��ئلة الرئيسة في الفلس��فة التي تبحث عن كشف أسرار مس��ائلها، كالوجود، 

والنفس والألوهيَّة، والدين والقيم الخُلقُيَّة، وهي أسئلة لا تقلّ أهمّيَّة وفائدة عن شؤون الحياة 

المباشرة، إن لم تكن أوَّل الأسئلة وأهمّها في الحياة الإنسانيَّة. 

2 - الظاهريَّة: 
��ية ليست متوفِّرة لدينا  عبارة عن نظريَّة إدراك حّيس تس��تند إلى رأى يقول: إنَّ الخبرة الحسِّ

بصف��ة مباشرة، وليس��ت أيضًا مُتوفِّرة للواقع الخارجي، لكن م��ا يمكن فعله هو فقط توصيف 

- يستمر إمكان  قة أو افتراضيَّة، فآلتي الموسيقيَّة -مثًال الأش��ياء من خلال خبرات حِس��يَّة متحقِّ

خبرتي الحسّيَّة بها حتى لو لم أنظر إليها أو ألمسها بالفعل. 

يزّ الظاهريَّة عن المثاليَّة التي تعتبر أنَّ تصوُّر الشيء هو اختزال لجملة خبرات  هذا الرأي ُمي

حسّية. 

-1859( )Edmund Husserl-إذن، الظاهريَّة منهج في المعرف��ة، وضعه )إدموند هوسرل

1938(، يقوم على تحليل جوهر الظاهرة باعتبارها معطى حدسيًّا، لا يحلِّل الوقائع التجريبيَّة 

ا يحللّ ماهيَّاتها))). وإنَّم

إنَّ ظهور الشيء على ما هو عليه في حالته الأولى هو الظاهرة، والظاهرة هي الواقع وليست 

شيئاً غيره. 

1 - بوشنسكي أ.م: الفلسفة المعاصرة في أوروبا، ص28. 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة154ِ المَْدخَلُ الشَّ

هذه النظرة إلى الواقع، بنظر )هوسرل(، هي فعل يدرك الشيء الذي يظهر كما في »جوهره«، 

ويس��مح له بالظهور باعتباره كتلة من الأحاس��يس، يمكن وصفه��ا وتوضيحها وإيصالها إلى 

الآخ��ر. فعمليَّة التحويل الجوهري هنا هي جهد نقوم به للكش��ف عن الخصائص الجوهريَّة 

الثابتة للموضوع المعطى، أي التي لو حذفناها يحذف هذا الموضوع الذي نريد معرفته. 

الجوه��ر إذن، يتجَّىل في هذا الثابت، فالرياضيَّات مثًال هي »جوهر العدد، والهندس��ة هي 

جوهر المكان الصرف«))).

يقوم هذا التحويل الجوهري في النظرة إلى الأش��ياء عىل� الوصف لا على الشرح، لذا هو 

يتعارض كليًّّا مع التحويل التجريبي، وليست نتيجة منطق رمزي أو تركيب شكلي. 

حاول )هوسرل( بهذه الرؤية لمعنى الظاهر، أن يحرّر الفلس��فة من نظريَّة المعرفة التقليديَّة 

وثنائيَّاتها غير المجدية، لا سيَّما ثنُائيَّة الذات والموضوع التي هيمنت طويًال على الفلسفات. 

ا يوجد  يّز بين ظاهر الشيء والشيء في ذاته على طريقة )كانط(، وإنَّم لكن لا يعني هذا أنَّه ُمي

عند )هوسرل( »الظاهرة« فقط، وهي عبارة أخرى عن الشيء ذاته بوصفه ما هو معطى وواضح. 

هذه الظاهرة أو هذا المعُطى الحدسي ليس وراءه وجود أكثر منه حقيقة وصدقاً، أي لا وجود 

آخر خارج الظاهرة- المعطى.

أ - شروط المعرفة الصحيحة

يمكن في نظر )هوسرل(، أن نعرف »الأش��ياء ذاتها« معرفة يقينيَّة، لكن هذه المعرفة تتوقَّف 

على شروط:

أن يكون وصفنا للظاهرة وصفًا صحيحًا يشمل كلّ الخصائص الجوهريَّة للظاهرة ??

الموصوفة وإَّال لا يكون الشيء هو ذاته. 

أن نستبعد من أذهاننا كل النظريَّات والاعتقادات السابقة، والمسلَّم بها. ??

1 - دومينيك فولشيد: المذاهب الفلسفية الكبرى، ص155. 



155

فه، بعيدًا عن الافتراضات الميتافيزيقية، ?? أن ندرسَ وقائع المعرفة دراسة وصفيَّة ِرص

والآراء المس��بقة عن الموض��وع أو ما يس��مّيه )هوسرل( بـ “وض��ع الوجود بين 

قوسني�”، أي نعُل��ق كلّ ذاتي في تفكيرنا »الإيبوخي« )Epoche( الذي س��يأتي 

الحديث عنه لاحقًا. 

هذا هو الوجه في تس��مية ظواهريَّ��ة )هوسرل( بأنَّها ظواهريَّة وصفيَّ��ة، تصف عمليَّة معرفة 

الإنس��ان الأولى بالظاه��رة على نحو م��ا يظهر لإل�دراك، فالأولويَّة هنا للوصف؛ لأنَّه س��ابق 

ومتجاوز في الوقت نفسه لثنُائيَّة الذات والموضوع. 

كلّ هذا مبني -عند )هوسرل(- على مبدأ أس��اس وبديهي عنده وهو “أنَّ كلَّ وعي هو وعي 

بشيء أو بموضوع ما”.

يرى )هوسرل( أنَّ هذا المبدأ البديهي قد تجاهلته نظريَّات المعرفة التقليديَّة، وصرفت جهودًا 

لا طائل منها في البحث عن إثبات الذات أو الموضوع في عمليَّةِ المعرفة. 

ب - القَصديَّة

ا هو  ه��و مفه��ومٌ أس��اس في الظواهريَّة يبدأ م��ن أنَّ الوعي لي��س منغلقًا على نفس��ه، وإنَّم

منفت��ح على الوعي الآخر في داخله. جانب الفكري في الوعي الآخر هو )التفكير(، والجانب 

الموضوع��ي فيه هو الفك��رة، وبينهما علاقة متداخلة، وهذا هو الس��ياق الع��ام لبديهة المبدأ 

المذكور »كلّ وعي هو وعي بشيء أو بموضوع آخر«. 

كن القول: إنّ محور الظاهريَّة ينطلق من مفهوم أساس تصدر منه مجموعة المفاهيم التي  ُمي

ذكرها )هوسرل(، أعني به مفهوم القَصديَّة الذي استخدمه ليستعيد به ثنائيَّة الذات والموضوع 

في المعرفة القديمة. 

قصد الشيء يعني التوجّه إليه، كما أنَّ الوعي هو وعي بشيء، لكن ليس بالضرورة أن يكون 

ا قد يكون المدرك شيئاً معنويًّا، له وجود  هذا الشيء المدرك شيئاً مادّيًّا يمكن الإشارة إليه، وإنَّم

يختلف عن الشيء المادّي، مثل أن يدُرك الإنس��ان في الآخرين الس��عادة، والحزن، والحُبّ، 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة156ِ المَْدخَلُ الشَّ

والكره ... إلخ. 

ه الوعي إلى شيء في الخارج،  إذن، قصديَّة الوعي بشيء أو إدراك شيء لا تعني دائماً توجُّ

ا الإدراك في حقيقته إدراك في ذاته، لشيئه الخاص الذي يصفه الوعي؛ حيثُ لا يبقى لثنُائيَّة  وإنَّم

الخ��ارج والداخل أثر، فتنتفي الحاجة إلى البحث في الذات والموضوع في المعرفة؛ لأنَّه في 

نظر )هوسرل( وَهْم ومشكلة زائفة، وتفرقة مصطنعة بينهما كرَّستها الفلسفات القديمة والحديثة.

فنظريَّ��ة القَصْديةّ عند )إدموند هوسرل( تقوم على فكرة محوريَّة: كلّ وعي هو وعيٌ بشيء، 

ولا يوجد وعيٌ خالص أو فارغ من الموضوع.

فالقصديَّ��ة لا تعني “الني��ة الخُلقُيَّة” أو الإرادة، ب��ل تعني توجّه الوع��ي، أي إنَّ كلَّ تجربة 

شعوريَّة – إدراك، وتخيّل، وتذكّر، وحكم، ورغبة – تكون دائماً متَّجهة نحو موضوع ما، سواء 

. كان هذا الموضوع موجودًا في الواقع أم متخيًَّال أم حتى مستحيًال

ا حركة دائمة نحو العالم. فالوعي عند )هوسرل( ليس وعاءً تسُكب فيه المعطيات، وإنَّم

يميزّ )هوسرل( بين عنصرين:

الفعل القصدي )Noesis(: فعل الوعي نفسه )إدراك، وتخيّل، وحكم…(.??

الموض��وع المقص��ود)Noema(: الشيء كما يعُطىَ في الوع��ي، لا الشيء “في ??

ذاته” خارج التجربة.

ًّ��ا؟ اليش�ء موج��ود حق الفلس��فة لا تنطل��ق م��ن الس��ؤال: ه��ل   والمهُ��م هن��ا أنَّ 

بل من السؤال: كيف يعُطىَ هذا الشيء للوعي؟

ولتوضيح ذلك نضرب الأمثلة الآتية:

إدراك الكرسي: عندما أنظر إلى كرسي، فأنا لا أس��تقبل “صورة حس��ية خام”، بل ??

أدُرك كرسياً بوصفه كرسيًا، أي شيئاً للجلوس، ذا معنى ووظيفة. هذا المعنى جزء 

من القصدية.

تخيّ��ل تنني�: التنين غير موج��ود في الواقع، وم��ع ذلك فإن الوع��ي يتجه نحوه ??

بوضوح. هذا يبّني أن القصدية لا تفترض الوجود الواقعي للموضوع.



157

تذكّ��ر صديق قديم: الوعي هنا متجه إلى موض��وع غائب زمانياً، ومع ذلك يبقى ??

القصد حاضًرا، والموضوع مُعطى بوصفه “ماضيًا”.

الخوف من شيء مجهول: حتى الغموض له موضوع قصدي: “شيء ما مخيف”، ??

وإن لم يكن محددًا.

إنّ أهمية القصدية عند )هوسرل( أنَّها:

تقطع مع التصوّر النفسي الذي يجعل الوعي مجرَّد حالات داخلية.??

س للفينومينولوجيا بوصفها وصفًا دقيقًا لتجارب الوعي كما تعُاش.?? تؤسِّ

تجعل المعنى سابقًا على كلّ تفسير علمي أو ميتافيزيقي للعالم.??

ج - تعليق الحكم )الإيبوخي(

لا يمكن الكلام عن القصديَّة عند )هوسرل( دون الحديث عن )الإيبوخي( أو تعليق الحكم.

عندم��ا يطرح )هوسرل( فكرة )الإيبوخي( أو التعليق، فهو لا يدعو إلى إنكار العالم ولا إلى 

الش��كّ في وجوده، بل إلى خط��وة منهجيَّة تهدف إلى فهم كيف يظهر الع��الم للوعي قبل أن 

ه. نحكم عليه أو نفّرس

)الإيبوخي( تعني ببس��اطة: تعليق الحكم، أي أن أضع بين قوسني� كلَّ ما اعتدتُ افتراضه 

مس��بقًا عن وجود الأش��ياء أو حقيقتها الموضوعية، من دون أن أنفيه��ا أو أؤكِّدها. لا أقول إنَّ 

غ لسؤال آخر  العالم وَهْم، ولا أقول إنَّه موجود يقينًا، بل أمتنع مؤقَّتاً عن هذا السؤال كلهّ، وأتفرَّ

أعمق: كيف يعُطى هذا العالم في تجربتي؟

، فأنا في حياتي اليوميَّة أفترض تلقائيَّاً أنها موجودة في الخارج،  فحين أنظر إلى شجرة، مثًال

مس��تقلَّة عني، تخضع لقوانين الطبيع��ة. )الإيبوخي( يطلب مني أن أعل��ق هذا الافتراض، لا 

لألغيه، بل لأدرس��ه من زاوية مختلفة. أن أركّز على الش��جرة كما تظه��ر لي: لونها، امتدادها، 

إحساسي بثباتها أو جمالها، الطريقة التي تعُطى بها في الإدراك. الموضوع هنا ليس “الشجرة 

في ذاتها”، بل “الشجرة كما تعُاش في الوعي”.

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة158ِ المَْدخَلُ الشَّ

الأمر نفس��ه في المشاعر. عندما أش��عر بالخوف، )الإيبوخي( لا يسأل: هل الخطر حقيقي 

أم وهمي؟ بل يعلقّ هذا الس��ؤال كله، وينصرف إلى وصف تجربة الخوف نفسها: كيف يظهر 

الخطر؟ كيف يعُاش التهديد؟ ما بنية هذا الشعور في الوعي؟ بذلك ننتقل من النقاش الواقعي 

إلى التحليل الظاهراتي.

حتى في القضايا العلمية، يعمل التعليق بالطريقة ذاتها. الفيزيائي يتعامل مع المكان بوصفه 

بعدًا هندس��يًا، أما الفينومينولوجي، بعد الإيبوخي، فيسأل: كيف يعُاش المكان؟ كيف أشعر 

بالقرب والبعد، الاتس��اع والضيق، قبل أي قياس رياضي؟ تعلي��ق الافتراضات العلمية هنا لا 

يرفض العلم، بل يكشف طبقته الأسبق.

)الإيبوخي( إذن ليست هروباً من الواقع، وإنما تحريرٌ للنظر من بداهاته الكسولة. إنها وقفة 

منهجية تس��مح للوعي أن ي��رى تجربته كما هي، قبل أن تغُلقها الأح��كام الجاهزة. ومن هذه 

الوقفة يبدأ عمل الفينومينولوجيا: وصف الظهور، لا إثبات الوجود ولا نفيه.

باختصار، )الإيبوخي( يعلقّ أحكامنا عن العالم، لكي يظهر لنا كما يعُاش، لا كما نفترضه.

رابعًا: الحَقيقَةُ 

الاختلاف في معنى الحقيقة وميزانها والوس��يلة إليها، قديمٌ بق��دم الاتجاهات والمذاهب 

الفلس��فية والعلميَّة، فعلى ضوء تعريفها وأساسها يتعَّني موقف كل مذهب وفلسفة من الكون 

والوجود، والقيم والأخلاق، فهي مسألة جديرة بأن تشغل عقول الباحثين عن الصدق والكذب 

في الأشياء. 

1 - تعريفها: لغةً واصطلاحًا

الحقيقة في اللغةِ تعني كل ما يتعارض مع الكذب والوهم والخيال أي هي كل ما يشير إلى 

شيء متحقق في الخارج الماثل أمام العيان، أو ما يقع تحت حواس الإنسان بالفعل إذا كانت 

حواس��ه س��ليمة، وفي تعبير أهل اللغة »الحقيقة اس��م لما أريد به ما وُضع له، من حق الشيء 



159

إذا ثب��ت بمعنى فاعله أي حقيق. وفي الاصطلاح هي الكلمة المس��تعملة فيما وضعت له في 

اصطلاحه به التخاطب وحقيقة الشيء ما به الشيء هو هو، كالحيوان الناطق للإنس��ان خلاف 

مثل الضاحك والكاتب مما يمكن تصور الإنسان بدونه«))). 

تبق��ى الحقيقةُ قائمةً في الذه��ن أو في الواقع الخارجي كما هي هي م��ا لم تختلط بأوهام 

وخي��الات مزيفة، فتتحول -حينئذ- إلى كذب لا يمكن أن نطُل��ق عليه الحقيقة،؛ لأنَّ الحقيقة 

، أنَّ  ه��ي دائماً واضحةٌ وجليَّ��ةٌ لا تقبل التأويل. لذل��ك تقرَّر عند بعض فلاس��فة اليونان مثًال

الحقيقة هي الشيء الذي لا يقبل الغموض والبقاء في الخفاء كحقائق الأش��ياء الطبيعيَّة التي 

تمثل موضوع الفيزياء)))؛ حيثُ يتيقن الإنسان منها ويقطع بوجودها دون أن يراوده شك فيها، 

س حينئذ مجتمع سليم قائم على اليقين.  فعندما تجتمع الحقائق بناءً على هذه القاعدة، يتأسَّ

2 - الخَطأُ وأَسبابُه

توجد عدة آراء في مس��ألة الخطأ في معرفة الأش��ياء وأس��بابها منها: أنَّ الخطأ مس��بب عن 

الحس، باعتبار أنَّ الإدراك منشأه انعكاس الآثار الخارجية للشيء على الحواس وانفعالها بها، 

فالآثار الماديَّة هي المحسوسة بالحقيقة لدى الإنسان، وليس المادة نفسها.

ينُس��ب هذا الرأي إلى الاتجاه المادي النس��بي، الذي يعترب� أن المعرفةَ عبارة عن انعكاس 

أثر الأش��ياء عىل� الدماغ، دون أن يك��ون معرفة عند الإنس��ان بالواقع على ما ه��و عليه، نظراً 

لاستحالة أن يدركَ الإنس��ان الحقيقة المطلقة نفسها؛ إذ المحسوس عنده ليس المادة نفسها، 

وإنما المحسوس هو الأثر الذي يظهر في الأعصاب. 

إذن، بناءً على القاعدة التي تقول: يمتنع حضور الواقع لدى الإنسان بإطلاقه، ينتفي حصول 

ا الصحيح والخطأ أو الحقيقة  المعرفة والحقيقة التامة للأشياء، كما ينتفي الخطأ المطلق، وإنَّم

والكذب، أمران نسبيان. 

1 - علي بن محمد الجرجاني: التعريفات، ص103.

2 - دومينيك فولشيد: المذاهب الفلسفية الكبرى ، ص.ص23-22. 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة160ِ المَْدخَلُ الشَّ

ة والخطأ المطلق مبني على الأصل المادي في المعرفة، الذي يعتقد  هذا النفي للمعرفة التامَّ

ب��أنَّ طبيعة المادة تختلف باختال�ف الزمان والمكان، وأنَّ اختال�ف أحوالها ينتج اختلافاً في 

تأثيراتها ومؤثراتها س��واء في الموضوعات المدرك��ة أم في أعصاب الدماغ، ويترتب على هذا 

الرأي المادي أنَّ كلَّ معرفة تكون حقيقته بالنس��بة إلى الظروف التي ظهرت فيها، والعلل التي 

ساهمت في ظهورها، كما أنَّ نقيضَ هذه المعرفة يتصف، أيضًا، بالصحة بالنسبة إلى الأسباب 

والظروف التي أوجبته))).

وهذا الرأي المادي– النس��بي شائع في تاريخ الفلس��فة بدءًا بمذاهب الشك الإغريقي إلى 

يما )كانط(، الذي يرى أن »الماهيَّة العميقة للأشياء« ستبقى إلى  الفلسفة الحديثة الغربية، لا سَّ

، حاول أن يكش��ف عن الحقيقة الكامنة في النَّفس، ليفتح  الأبد مس��تحيلة. فـ)ديكارت(، مثًال

لكل إنسان الطريق إلى أن يجد في نفسه كل العالم، دون أن يلجأَ إلى مساعدة من خارج النفس، 

وإنما تبحث الحقيقة »بالنور الطبيعي«.

يرّص�ح )ديكارت( أنَّ معرفة الحقائق لا تتطلب تقليدَ »الغري�«، بقدر ما تتطلب العودة إلى 

ال��ذات حيثُ تجتمع كل الحقائق الخالية من الش��ك والوهم؛ إذ إن فلس��فة المعرفة هي فعل 

شخصي، يمكن لكل إنسان أن يتأمل ويتفكر من دون الحاجة إلى غيره. 

ة والواضح��ة، ولضمان تجنُب الخطأ في التفكير وضع  لضمان الوصول إلى الحقيقة التامَّ

)ديكارت( قواعد أربع، وفي س��ياق تقسيم أفكار الإنس��ان من جهة مصدرها إلى ثلاثة أنواع: 

أفكار كونتها ذات الإنسان، وأفكار اكتسبها من الواقع الخارجي، وأفكار فطريَّة. 

ا الأفكار الفطريَّة  النوع��ان الأوَّلان يعرض عليهما الخطأ والصواب، في نظر )ديكارت(، أمَّ

فال� تقبل الخط��أَ أبدًا؛ وذلك لأنَّ العقلَ لا يمكن أن ينفصل ع��ن الفطرة، فلو جاز فيها الخطأ 

لكان الخطأ في طبيعة العقل نفسه.

فمصدر الحقيقة، في صحة قضايا الإنس��ان عن وجوده وعن وجود العالم وعن العالم، هو 

1 - فرانسوا غريغوار: المشكلات الميتافيزيقية الكبرى، ص.ص40-39. 



161

الفطرة أو الأفكار الفطريَّة))).

ا القواعد الأربع التي وضعها )ديكارت( في منهجه للوصول إلى الحقيقة في ذاتها، فهي  أمَّ

كما يأتي:

أ ع في الحكم على الشيء بأنه حقيقة 	. قاعدة اليقين: تعني أن يتجنَّب الإنس��ان التسرُّ

قبل أن ينظر ويتيقَّن بوضوح عقلي أنه كذلك.

ب قاعدة التَّحليل: تعني أن يجزئ الإنسان المشكلات التي سيختبرها إلى أجزاء بقدر 	.

ما يدعو التحليل إلى ذلك. 

ج كيب: تعني أن يرتِّب الإنسان أفكاره من أبسطها وأسهلها معرفة، ثمَّ يتدرَّج 	. قاعدة الَّرت

بها حتى يصل إلى معرفة أكثر تركيبًا. 

د قاعدة الاس��تقراء: تعني أن يحرص الإنس��ان، في طريق سيره إلى المعرفة، على أن 	.

يس��تقرئ ويحصي ويراجع كلّ ما يتعلق بموضوع بحثه، بشكل يجعله مطمئنًا بأنَّه 

لم يهمل منه شيئاً))).

)Auguste Comte-3 - رؤية )أوغست كونت

ابطة في كون الفكرة حقيقة هي عندما تكون مقبولة ومنسجمة  يرى )أوغست كونت( أنَّ الضَّ

ومتلائم��ة مع أف��كار الفرد أو الجماعة، كام� أنَّ الفكرة تكون خاطئة وواهم��ة إذا فقدت تلك 

الأفكار انس��جامها وتوافقها مع هذه الفك��رة، فالحقيقة بنظر )كونت( تدور م��دار قبَول الفرد 

، فإذا غَّري الفرد أو الجماعة  وتلاؤم أفكاره معها، أو قبَ��ول الجماعة واتفاقهم عليه قوًال وعمًال

مزاج تصوُّراتهم واعتقاداتهم إلى رأي آخر، فإنَّ تلك التصورات والأفكار التي كانوا يعتبرونها 

حقيقة تصبح خاطئة، وينتقل صف الحقيقة إلى رأيهم الأخير. 

إذن، كلّ فكرة أو قضيَّة تكون مشهورة ومقبولة لدى غالبيَّة المجتمع، هي حقيقة إلى أن يجري 

1 - محمد عبد الرحمن بيصار: تأملات في الفلسفة الحديثة والمعاصرة، ص.ص95-94.

2 - رينيه ديكارت: مقالة الطريقة، ص91.

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة162ِ المَْدخَلُ الشَّ

تغُّري مِزاج الجماعة وتوافقهم على فكرة أو قضيَّة أخرى تحلّ محلهّا. يتَّضح من مذهب )كونت( 

في الحقيقة، أنَّه يخلط بين قضايا العلم الجزئيَّة والمسائل المجتمعيَّة والثقافَّية والسياسيَّة وبين 

ل  القضايا الوجوديَّة والعلميَّة والفلسفيَّة التي تحكي عن الواقع الخارجي كما هو في ذاته، فالتبدُّ

والتغُّري في بعض الحقائق يصحّ في القضايا الأولى التي تتعلَّق بالفرضيَّات العلميَّة غير المكتملة 

ة الناس وتقلبّ مصالحهم. التي تتطوَّر عبر الزمن، وغيرها من المسائل التي تتعلَّق بآراء عامَّ

َّ��ا قضايا الوجود والكون، فليس ميزان الحقيقة والخط��أ فيها هو توافق المجتمع أو عدم  أم

ا الميزان فيها هو واقعها كما هو في  توافقه عليها بحس��ب ما يراه مصلحة ومنفعة له منها، وإنَّم

ذات��ه بغضّ النظر عن قبَول او رفض الناس لها؛ وذلك لأنَّها قضايا حاكية عن واقع خارجي لا 

، كقضايا الرياضيَّات والفيزياء وغيرها.  ل ولا يتغَّري يتبدَّ

بن��اءً على هذا التميي��ز بين القضايا يمكن أن نقول: إذا كان��ت الفكرة مُطابقة لما تحكي في 

الواقع، فهي حينئذٍ حقيقة صادقة، وإن لم تكن كذلك فهي كاذبة وخاطئة.

ا  ونشري� إلى أنَّ حالت��ي المطابقة وعدم المطُابق��ة لا تصفان فقط الأش��ياء الخارجيَّة، وإنَّم

تتعلَّقان أيضًا بالمعارف الذهنيَّة إذا نس��بت إلى الواقع الخارجي، كما القول إنَّ الاثنين نصف 

الأربعة فهي دون ش��كّ، تطُابق الواقع أو إنَّ الاثنين نصف الخمسة، فهي لا واقع لها، فتكون 

غير مطابقة لأي شيء، لذا فهي خاطئة.

من هنا، جاء تقسيم المعارف إلى صحيحة وخاطئة، فنقول -مثًال هذه الفكرة حقيقة أو وَهْم، 

كاذبة أو صادقة.

وعليه، يمكن أن نستنتج أنَّ للحقيقة ميزات وخصائص تعُرف بها.

4 - خصائصُ الحقيقةِ

أ الحقيقة )الواقعيَّة( ليست قابلة للتبديل أو التغّري عبر الزمن.	.

ب الحقيقة تتَّصف بالكليّة والشموليَّة )تتَّصف بالإطلاق(. 	.

ج الحقيقة لها واقع في ذاتها مستقلّ عن إدراكنا لها أو عدم إدراكنا لها. 	.



163

د الحقيقة لا يمكن احتكارها؛ لأنَّها متاحة لكلّ من يبحث عنها. 	.

ه الحقيقية عقليَّة وحسيَّة، فكما توجد حقائق في العقل توجد أيضًا حقائق في العالم 	.

الخارجي. 

5 - المذَهبُ العَقِيل 

ركي��زة المذهب العقلي في المعرفة هي قدرة العقل على إدراك الحقائق دون أن يعتمد على 

الخرب�ة التجريبيَّة، ومعنى ه��ذا أنَّ أصحاب هذا المذهب يجعل��ون الإدراك العقلي أرقى من 

الإدراك المادي.

نجد هذا الإعلاءَ من شأن العقل في مراحل الفلسفة القديمة والحديثة. ففي اليونان القديمة 

أشرف على وضع مقدّمات وأس��س المذهب العقلي )سقراط( و)أرسطو(، وتابعهما في ذلك 

ة مذاهب فلس��فية ودينيَّة في العصر الوس��يط، واستمرَّ أثر المذهب العقلي في المعرفة إلى  عدَّ

العرص� الحديث الذي افتتحه )ديكارت( بالعودة إلى الأس��س العقلي��ة في فهم الحقيقة، من 

خلال مقولته المشهورة: “أنا أفكِّر، إذن أنا موجود” ليكشف بها حقيقة الوجود وحقيقة صانع 

الوجود على وجه الخصوص.

يلازم العقل في مذهب )ديكارت( التفكير بوصفه عمًال للعقل ونوعًا من الوعي والش��عور 

المجّرَّد بوجود النفس، ثمَّ وعي بوجود العالم الخارجي. 

 لكن سلسلة الأفكار والتأمُّلات التي يتميَّز بها العقل الإنساني هي سلسلة محدودة ونهائيَّة 

م له كشف  في كشف الحقائق، لذلك يحتاج هذا العقل المتناهي إلى عقل إلهيّ غير متناه يتمِّ

نا بها، بعدما زوَّده القوَّة في أفعاله، وبالصدق في  الحقائ��ق؛ لأنَّ “العقل هبة من الله، وأداة أمدَّ

م��ا يخبرنا به من معارف، فهو لا يخطئ إَّال إذا حاد عن الطريق الذي رس��مه الله له، ولهذا لم 

ا هو أمر طارئ عليه”))).  يكن الخطأ من طبيعة العقل، وإنَّم

1 - محمد عبد الرحمن بيصار: تأملات في الفلسفة الحديثة والمعاصرة، ص.ص97-69. 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة164ِ المَْدخَلُ الشَّ

وعلى هذا الأس��اس، بنى أصحاب المذه��ب العقلي في فهم وظيفة العق��ل نظريَّاتهم في 

المعرفة، معتبرين أنَّ العقل يملك رصيدًا كافيًا من المواهب يستطيع أن يدرك بها الحقائق بمنأى 

عن التجربة؛ لأنَّ هناك صنفًا من الحقائق يمكن للعقل أن يدركها بنحو مباشر.

 )Leibniz -وأبرز فلاس��فة المذهب العقلي في العصر الحديث بعد )ديكارت( هما: )ليبنتز

و )كانط(.

6 - الجدلي

المذهب الجدلّي بمعناه الحديث مذهب مادي لا يرى وجودًا آخر غير المادة، وأنَّ الحركةَ 

في المادة هي أمر ذاتي فيها، أي تحركّ نفس��ها بنفس��ها دون أن تحت��اج في حركتها إلى عامل 

خارج��ي عنها. كما أنَّ التَّط��ور والتغُّري في المادَّة ذاتيَّان لها لا ينفصال�ن عنها، ويعني هذا أنَّ 

الحقيقة تتغَّري وفقًا لقوانين التطوّر في المادَّة الواقعيَّة.

لقد انعكس��ت هذه النظرة الفلس��فيَّة للوجود على نظريَّة المعرفة؛ حيثُ أصبح التفكير في 

الأشياء عبارة عن الأثر الناتج من تأثير الواقع الخارجي في الدماغ، وأثر هذا الأخير على الواقع، 

بمعن��ى أنَّ المعرفة الحقيقة هي ثمرة تفاعل الواقع مع الدماغ، فالإدراك في المذهب الجدلي، 

ليس إلا أثراً مادّيًّا ونتيجة لمادَّتي الواقع والدماغ. 

وطالم��ا أنَّ الحقيقةَ تتغَّري طبقً��ا لقوانين التَّطور في المادة الواقعيَّ��ة، فإنَّ المذهبَ الجدلي 

يعترف بنس��بيَّة الحقيقة التي قال بها السُفسطائيُّون، غاية الأمر أنَّها نسبيَّة بصياغة جديدة تبنتها 

الماركس��يَّة للقول إنَّ عقل الإنس��ان لا يملك حقائق مطلقة؛ لأنَّ كلَّ ما يوجد في عالم المادَّة 

الوحيد هو نسبي، خاضع للتغير والتطوُّر في حركة الزمن. فالحقيقة الآن هي خطأ في آن آخر، 

وم��ا هو صادق في زمن يصبح كاذباً في زمن آخر -بعبارة أخرى- كل تغّري في الواقع الخارجي 

يعقبه تغُّري في الحقائق الفكريَّة، أي إنَّ نسبيَّة الحقيقة هي بذاتها نسبيَّة موضوعيَّة في الخارج، 

وليست نسبيَّة ذاتيَّة تعكس الذات المفكرة. لذا، وعلى العكس من النسبيَّة الذاتيَّة السفسطائيَّة، 

تؤكِّد النس��بيَّة الجدليَّة على وجود معرفة حقيقيَّة للإنسان، لكنَّها نسبيَّةٌ متدرجّةٌ في سلسلة من 



165

التط��وُّر التاريخي تعكس تطوُّر الطبيعة، وهو فارق جوهري بين النس��بيَّة في المذهب الذاتي 

ونسبيَّة الحقيقة في المنطق الجدلي.

وعلى هذا الفهم للنسبيَّة يمكن أن نستخلص خصائص ثلاث في المذهب الجدلي: 

أ تتكامل الحقيقة وتتطوَّر تبعًا لتطوُّر الواقع الخارجي. 	.

ب ق��د يجتمع في فكرة واحدة حقيقة وخطأ، دون أن تعني أنَّ الفكرة متناقضة بش��كل 	.

مطلق.

ج كلّ حقيقة واضحة يحكم بها العقل، تحتوي على تناقض خاص يتضمن جانبًا من 	.

الخطأ؛ لأنَّ هذا التناقضَ هو الذي يجعل المعرفة والحقيقة تتطوّر وتنمو. 

7 - البراجماتي

مذهب حديث في نظرية المعرفة، رائده )وليم جيمس( )1842-1915(، ويطلق عليه أيضًا 

مذهب الذريعيّ. 

يقدّم هذا المذهب معيارًا آخر للحقيقة، يميّز به بين الصواب والخطأ، ويتلخَّص هذا المعيار 

في قدرة الفكرة على تحقيق أغراض الإنس��ان ومصالحه في حيات��ه اليوميَّة، فإذا كانت الفكرة 

أو ال��رأي أنفع وأجدى من غيرها كان��ت أصدق وأكثر حقًا م��ن الآراء والأفكار الأخرى التي 

تعارضها. بعبارة أخرى، معيار الحقيقة هو كلّ ما تثبت التجربة العمليَّة فائدته ومنفعته للإنسان، 

��ا الأفكار التي لا تثب��ت التجربة قِيمتها العمليَّة ولا توجد لها منافع حياتيَّة، فليس��ت جديرةً  أمَّ

ا هي كلمات لا معنى لها، حقّ ولو كانت في ذاتها حقيقة.  بإطلاق اسم الحقيقةِ عليها، وإنَّم

فكل فكرة، في المذهب البراجماتي، تحافظ على بقاء الإنس��ان، وتكون وسيلة ناجحة في 

ا فعليًّا وحقيقة يجب تصديقها، فالمعيار العملي  وصوله إلى أغراضه ومصالحه العُليا، تعتبر حقًّ

هو الأساس في معرفة الحقيقة، والمنفعة هي الميزان في كون الفكرة صحيحة أو خاطئة. 

م )وليام جيمس( هذا المعيار النفعيّ للحقيقة على كلّ ميادين الحياةِ العلميَّة والعمليَّة،  يعمِّ

فكلّ ما هو مفيد ومنتج هو حقيقة في ميدان الفيزياء والطبيعة، وكل ما هو مريح للفكر والشعور 

اني ابعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ الرَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة166ِ المَْدخَلُ الشَّ

ة، هو حقيقة ميدان في الخبرة النفس��يَّة والعقليَّة، وكلّ شيء يحقِّق طمأنينة  والمصلحة الخاصَّ

في النفس، وصبراً على مشقَّات الحياة هو اعتقاد وإيمان حقيقيَّان في ميدان الخبرة الدينيَّة. 

وبعبارة أخرى، كلّ ما يوصل و»يؤدّي« إلى تحقيق نجاح وتوفير مصالح، هو حقيقة وفكرة 

صادقة، وخلاف ذلك هو كذب وخطأ. 

إذن، فلسفة المذهب البراجماتي تقوم أساسًا على العمل دون الفكر، بمعنى تجعل الأصالة 

للعمل باعتباره ميزاناً للحقّ والحقيقة والصواب، والفكرة إن لم يكن لها أثر إيجابي في الواقع، 

ا العلم من أجل العلم فهو لغو لا فائدة منه.  فلا قيمة لها؛ لأنَّ العلم المفيد هو المفيد للعمل، أمَّ

بن��اءً على هذا الفهم للحقيق��ة، تكون كلّ فكرة خرافية مفيدة في الحي��اة العلميَّة أفضل من 

الحقيقة غير المفيدة والمنتجة. وقد انعكست هذه النظريَّة البراجماتيَّة في القرن العشرين على 

عدد من أوجه الحياة الإنس��انيَّة، وأنتجت نظرة سلبيَّة تجاه الدين والقيم الخُلقُيَّة، بدعوى أنَّها 

أفكار ونظريَّات محضَة لا تملك قيمة عمليَّة. 



:
ُ
امس

َ
 الخ

ُ
صل

َ
الف

 العِلمِ
ُ
ة
َ
ف
َ
لس

َ
ف





169

المبَحثُ الأوََّل: مَعنَى فَلسَفة العِلمِ 

يعُدّ مفهوم فلس��فة العلم من المفاهيم الحديثة نس��بيًّا في تاريخ الفلسفة وتاريخ العلم معًا؛ 

إذ لم يتبلور بوصفه حقًال مس��تقًال إلا في القرن التاسع عشر، حين لم يعد العلم ممارسة تقنية 

محايدة، بل غدا ظاهرة معرفيَّة معقّدة تطرح إشكالات تتجاوز حدود التخصّص العلمي نفسه. 

فقد أفرز تطوّر العلوم الطبيعيَّة، واتس��اع سلطان المنهج التجريبي، جملة من الأسئلة المتَّصلة 

بطبيع��ة المعرفة العلميّ��ة، وحدودها، ومعايير صدقها، وآليَّات تطوّرها، الأمر الذي اس��تدعى 

تدخًُّال فلسفيًّا مباشًرا لمساءلة العلم من داخله ومن خارجه في آن واحد.

ومن هنا، لم تظهر فلس��فة العلم باعتبارها ترفاً نظريًّا، بل بوصفها اس��تجابة فلسفيَّة لأزمات 

العلم ومش��كلاته الداخليَّة، وه��و ما يفّرس تعدّد تعريفاتها وتن��وّع مقارباتها. ويمكن، في هذا 

السياق، التمييز بين مستويين أساسين لفهم هذا المفهوم: مستوى لغوي–اصطلاحي، ومستوى 

تعدّدي يعكس اختلاف الرؤى الفلسفيَّة للعلم ذاته.

: المعنى اللغوي والاصطلاحي لفلسفة العلم أوَّلًا

م��ن حيث الاس��تعمال الأوروبي الحدي��ث، لا يعُدّ مصطلح فلس��فة العل��م مرادفاً مباشًرا 

 Epistemology /( لمصطلح الإبس��تمولوجيا، وإن كان بينهما تداخل وثيق. فالإبستمولوجيا

Épistémologie( تحُيل، في أصلها الاصطلاحي، إلى نظريَّة المعرفة بوصفها بحثاً في طبيعة 

المعرفة الإنسانيَّة، ومصادرها، وشروط إمكانها، ومعايير تبريرها، سواء أكانت معرفة علميَّة أم 

غير علميَّة. أمّا فلسفة العلم، فهي حقل أكثر تخصيصًا ينصرف إلى دراسة المعرفة العلميَّة من 

ل الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة170ِ المَْدخَلُ الشَّ

حيث هي علم، لا المعرفة بإطلاقها.

أمّا من حيث الاشتقاق اللغوي، فإن لفظة Epistēmē  في اليونانيَّة القديمة كانت تدلّ على 

  Logos ّالتي تشير إلى الرأي أو الظنّ، بينما يدل  Doxa المعرفة المبرهَنة أو اليقينيَّة، في مقابل

عىل� القول العقلي أو الخطاب المنظِّم أو المبدأ العقلاني. وعلى هذا الأس��اس، فإنَّ الدلالة 

اللغويَّة للإبس��تمولوجيا تحُيل إلى البحث العقلي في المعرفة، لا إلى “نظام معرفي” بالمعنى 

الحديث.

وعليه، لا يجوز الخلط بين المعنى اللغوي للإبس��تمولوجيا والمعنى الاصطلاحي لفلسفة 

، بينما الثانية تتركّز عىل� تحليل بنية العلم، ومناهجه، ونظريَّاته،  العلم؛ فالأولى أوس��ع مجاًال

، من حيث  وحدوده. ومع ذلك، يمكن القول إنَّ المعنى الاصطلاحي لفلسفة العلم يظلّ متصًال

الجذر، بالسؤال الإبستمولوجي العام، لكنَّه يحدّده ويقيّده داخل أفق المعرفة العلميَّة الحديثة.

ثانيًا: المعاني المختلفة لفلسفة العلم

من الملاحظ أنَّ الفلاسفة لم يتَّفقوا على تعريف اصطلاحي واحد لفلسفة العلم، بل تعدّدت 

المقاربات بتعدّد التصوُّرات الفلسفيَّة للعلم ذاته. ويمكن، على نحو إجمالي، رصد اتجاهين 

بارزي��ن في فهم ه��ذا المصطلح، دون ادّعاء الإحاط��ة بكلِّ الفروق الدقيق��ة داخل كلِّ تقليد 

فلسفي.

الاتجاه الأول: المقاربة التحليليَّة )المدرسة الإنجليزيَّة(

يمثلّ هذا الاتجاه النزعة التحليليَّة التي س��ادت في الفلسفة الإنجليزيَّة؛ حيث جرى التمييز 

الصارم بين نظريَّة المعرفة بوصفها بحثاً عامًا في شروط المعرفة، وبين فلس��فة العلم بوصفها 

تحليًال منطقيًّا لمفاهيم العلم، ولغة نظريَّاته، ومعايير تبريرها. وقد اتَّجه فلاسفة هذا التيَّار إلى 

إبعاد فلس��فة العلم عن تاريخ العلم وعلم الاجتماع، مركزين عىل� البنية المنطقيَّة للنظريَّات 

العلميَّة ومعايير صدقها.



171

وفي هذا السياق، لم تخُتزل فلسفة العلم في الإبستمولوجيا بل جرى التعامل معها بوصفها 

، وإن كان يتقاطع معها في بعض الأس��ئلة. وقد أس��هم هذا التوجّه في  حقًال تحليليًّا مس��تقًّال

ترسيخ فهم معياري للعلم، يركّز على التبرير العقلاني بدل السياق التاريخي.

الاتجاه الثاني: المقاربة النقديَّة )المدرسة الفرنسيَّة(

في المقابل، بلور الفلاس��فة الفرنسيُّون فهًام مغايراً لفلسفة العلم، يركّز على الطابع النقدي 

اً عن  لتحليل العلم. ويعُدّ تعريف الفيلسوف الفرنسي )أندريه لالاند-André Lalande( معّرب

هذا التوجّه؛ إذ عرفّ فلسفة العلم بأنَّها: دراسة نقديَّة لمبادئ العلوم وفروضها ونتائجها، بقصد 

تحديد أصلها المنطقي وبيان قيمتها الموضوعيَّة.

ويعك��س ه��ذا التعري��ف تميي��زاً واضحً��ا بين فلس��فة العل��م من جه��ة، وعل��م المناهج 

)الميثودولوجيا( من جهة أخرى، كما يفصل بينها وبين تاريخ العلم ونظريَّة المعرفة))). ففلسفة 

العلم، وفق هذا التصوُّر، ليست وصفًا لتاريخ الاكتشافات، ولا بحثاً عامًا في المعرفة بل نقدًا 

لمفاهيم العلم وبنيته الداخليَّة.

لكنَّ الخلاف لم يتوقَّف عند حدود التمايز بين المدرسة الإنجليزيَّة والفرنسيَّة، بل امتدّ إلى 

داخل الفلس��فة الفرنسيَّة نفسها. فقد أعاد )ميش��يل فوكو-Michel Foucault( توظيف مفهوم 

Epistēmē  ليشري� إلى العقليَّة المعرفيَّة لعصر تاريخي بأكمله، أي إلى الشروط العميقة التي 
تنظمّ إمكان المعرفة في مرحلة معيَّنة. ومع ذلك، فإن هذا الاستعمال الفوكوي يبتعد عن الدلالة 

اليونانيَّة الأصليَّة التي كانت تشمل مختلف أنماط المعرفة، لا المعرفة العلميَّة وحدها.

ويتيح هذا التوسّع المفهومي إعادة النظر في بعض المقاربات التي قرّبت بين فلسفة العلم 

ونظريَّة المعرفة، إذا ما أخُذ العلم بالمعنى الفلسفي الواسع لا بالمعنى التجريبي الحديث. وفي 

هذا الإطار، يمكن إدراج نصوص كلاسيكيَّة مثل »ثيتاتوس« لـأفلاطون التي تبحث في ماهيَّة 

1 - أندريه لالاند: موسوعة لالاند الفلسفيّة، ج1، ص.ص357-356.

ل الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الَأوَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة172ِ المَْدخَلُ الشَّ

المعرفة، وكذلك مق��ال عن المنهج لـ )رينيه ديكارت( الذي يناق��ش قواعد المنهج المعرفي 

ضمن الأفق الواسع للتفكير في العلم.

ومن جهة أخرى، ذهب )جان بياجيه-Jean Piaget( إلى ربط البحث الإبستمولوجي بعلم 

ه علم تكوين المعرفة الذي يدرس نمو المعرفة وتطوّرها لدى  النفس المعرفي من خلال ما سّام

الفرد منذ الطفولة حتى النضج، معتمدًا المنهج التجريبي في تفسير الظواهر المعرفية. وبذلك، 

اقترب )بياجيه( من فهم يجعل فلسفة العلم متداخلة مع العلوم الإنسانية، لا سيَّما علم النفس.

لكنَّ هذا التصوُّر يختلف جذريًّا عن مقاربة )غاس��تون باشال�ر-Gaston Bachelard( الذي 

حصر اهتمام فلس��فة العل��م في تحليل المفاهي��م الفيزيائيَّة وتاريخ تش��كّلها، مؤكِّدًا على فكرة 

القطيعة الإبستمولوجية بوصفها لحظة مفصليَّة في تطوّر العلم، لا مجرَّد تراكم تدريجي للمعرفة.

وإذا تتبّعنا تطوّر فلس��فة العلم في القرن العشرين، وجدنا أنَّ هذا الحقل ارتبط ارتباطاً وثيقًا 

 Karl Raimund-بالمش��كلات التي تثيرها المعرف��ة العلمية ذاتها. فقد انش��غل )كارل بوب��ر

Popper( بمسألة صدق المعرفة العلميَّة ومعيار تمييزها عبر مفهوم القابليَّة للتكذيب، في حين 

قدّم )توماس كون-Thomas Kuhn( تفسري�اً تاريخيًّا لتط��وُّر العلم من خلال مفهوم النماذج 

الإرشاديَّة، مبيِّنًا أنَّ تحوّلات العلم لا تخضع دائماً لمنطق التراكم الخطِّي.

ديًّا يعكس اختلاف  يتبّني مَّام سبق أنَّ فلسفة العلم ليست مفهومًا واحدًا مغلقًا بل حقًال تعدُّ

التصوُّرات الفلسفيَّة لطبيعة العلم ذاته. فهي تتراوح بين التحليل المنطقي، والنقد المفهومي، 

ا. وهذا التعدّد  والدراسة التاريخيَّة، والمقاربة النفس��يَّة، دون أن تنحلّ في أيٍّ منها انحلاًال تامًّ

يدلّ على حيويَّة الحقل واتصاله العميق بإشكالات المعرفة الحديثة.

المبَحثُ الثَّاني: فَلسَفَةُ العِلمِ وعَلاقَتُها بِالعُلومِ الأخُرى

، درجة عالية من التداخل  يظُهر البحث في فلسفة العلم، منذ تشكّلها بوصفها حقًال مستقًّال

م��ع عدد من العلوم والمباحث المعرفية المجاورة، ولا س��يِّما نظريَّ��ة المعرفة وعلم المناهج 



173

وعلم النفس. ويعود هذا التداخل إلى طبيعة فلس��فة العلم ذاتها؛ إذ لا تنش��غل بالعلم بوصفه 

مجموعة نتائج أو قوانين منجزة بل بوصفه ممارسة معرفيَّة لها شروطها، وأدواتها، وحدودها، 

ومشكلاتها الداخليَّة.

فإذا كانت فلسفة العلم تعُرَّف، في أحد معانيها الأساس، بأنَّها الدراسة النقديَّة لمبادئ العلوم 

وفروضها ونتائجها بقصد تحديد قيمتها الموضوعيَّة، فإنَّ ممارسة هذا النقد لا يمكن أن تجري 

. ومع ذلك، ورغم  بمعزل عن مناهج العلوم، ولا عن الشروط المعرفيَّة التي تجعل العلم علًام

هذا التداخل البنيوي، تبقى فلسفة العلم قطاعًا معرفيًّا قائماً بذاته، له مستوى تحليله الخاص، 

ومجاله النقدي المميزّ.

وانطلاق��ا من هذا التمييز، يمكن الوقوف عند أبرز العلوم التي تتقاطع معها فلس��فة العلم، 

على النحو الآتي:

: فَلسَفَةُ العِلمِ ونظََرِيَّةُ المعَرفَِةِ أوَّلًا

تنش��غل نظريَّة المعرفة، في معناها الفلسفي العام، بدراسة شروط إمكان المعرفة الإنسانيَّة، 

وأدواتها، وحدودها، وقيمتها، كما تبحث في العلاقة بين الذات العارفة والموضوع المعروف، 

يَّة، أم العقليَّة، أم الميتافيزيقيَّة. ومن هنا، فإنَّ أسئلتها الأساس  سواء تعلقّ الأمر بالمعرفة الحسِّ

تنطلق من اليقين والشكّ، والصدق والخطأ، والذاكرة والإدراك، والحلم واليقظة، وما إذا كانت 

الحواسّ أو العقل أو كلاهما معًا مصدرًا للمعرفة.

دة في نظريَّة المعرفة، أبرزها:  وقد أفرز هذا الانش��غال الفلسفي الكلاس��يكي مذاهب متعدِّ

، والمذهب النقدي. المذهب العقلي، والمذهب الحّيس

ّ 1 - المذَهَبُ العَقِيل

ي��رى المذه��ب العقلي أنَّ العقل هو الأس��اس الجوه��ري للمعرفة، بما يمتلك��ه من مبادئ 

ومفاهيم فطرية سابقة على التجربة. فالمعرفة، وفق هذا التصوُّر، لا تقتصر على إدراك الظواهر 

اني الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة174ِ المَْدخَلُ الشَّ

ة بل تنفذ إلى ماهيَّات الأشياء وصفاتها الجوهريَّة. ويعُدّ )رينيه ديكارت( من أبرز ممثِّلي  المتغّري

هذا الاتجاه؛ إذ ميّز بين المعرفة الحسّية والمعرفة العقليَّة، مبيّنًا أنَّ إدراك حقيقة الأشياء لا يتحقَّق 

يَّة من لون  ل صفاتها الحسِّ بالحواسّ وحدها. ويضرب )ديكارت( مثال قطعة الش��مع التي تتبدَّ

ورائحة وشكل، بينما تبقى حقيقتها واحدة، لا تدُركَ إلا بالعقل. وعلى هذا الأساس، ميّز بين:

أفكار فطريَّة، كفكرة الله والنفس??

أفكار واردة من الخارج عبر الحواسّ??

أفكار مركّبة يبتدعها العقل.??

ويذهب )ديكارت( إلى أنَّ ضمان صدق المعرفة العقليَّة يعود إلى الله بوصفه كائنًا كامًال لا 

يخدع الإنسان، وهو ما يمنح العقل ثقة في مبادئه الأولى.

ّ 2 - المذَهَبُ الحِِّيس

في المقابل، ينطلق المذهب الحسي من أولويَّة التجربة الحسّ��يَّة بوصفها المصدر الوحيد 

للمعرفة. وقد عّرب )جون لوك( عن هذا الاتجاه بقوله إنَّ العقل يولد صفحة بيضاء لا يحتوي إلا 

ما تمدّه به الحواسّ من انطباعات. وذهب )توماس هوبز( إلى ردّ الوجود كلهّ إلى الأجسام)))، 

معتبراً أنَّ المعرفة لا تتجاوز نطاق الظواهر الماديَّة.

ويرى التجريبيون أنَّ الانطباعات الحس��يَّة القويَّة تتحوَّل في العقل إلى أفكار باهتة ينظمّها 

الذهن وتحفظها الذاكرة، وأنَّ دور العقل يظلّ ثانويًّا قياسً��ا بدور الحس. وبذلك، ينُفى وجود 

أفكار فطريَّة سابقة على التجربة، وتخُتزل المعرفة في معطيات الإحساس.

3 - المذَهَبُ النَّقدِيّ

جاء )إيمانويل كانط( ليقدّم المذهب النقدي بوصفه محاولة لتجاوز التعارض بين العقلانيَّة 

1 - يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص51. 



175

والتجريبيَّ��ة. فقد رأى أنَّ كلا الاتجاهين بالغا في الاقتصار على جانب واحد من آليَّة المعرفة، 

رًا تركيبيًّا يمنح دورًا أساسًا لكلٍّ من الحسّ والعقل. فاقترح تصوُّ

وقسّم )كانط( قوى العقل إلى:

الحسّيَّة: لتلقِّي الانطباعات الحسيَّة??

الذهنيَّة: لتنظيم هذه الانطباعات عبر مقولات عقليَّة، كالزمان والمكان والعليَّّة??

العقل الخالص: لإنتاج الأحكام والاستدلالات.??

لكنَّ )كانط( قيّد المعرفة البشريَّة بمجال الظواهر، واعتبر أنَّ القضايا الميتافيزيقيَّة الكبرى، كالله 

والروح والعالم، لا يمكن البرهنة عليها عقليًّا، بل يتُعامل معها بوصفها موضوعات إيمان لا معرفة.

ومن هنا، يتَّضح أنَّ فلسفة العلم تتقاطع بعمق مع نظريَّة المعرفة، لكنَّها لا تنحلّ فيها. ففلسفة 

ا م��ن المعرفة، في حين تبقى نظريَّة المعرفة  العل��م تعُنى بالمعرفة العلميَّة بوصفها نمطاً خاصًّ

أعمّ، تشمل مختلف أنماط الإدراك الإنس��اني. ولهذا، فإنَّ الفصل الحادّ بين المعرفة العلميَّة 

ة وأنَّ الحواسّ تمثِّل نقطة الانطلاق لكليهما، وأنَّ أدوات  والمعرفة العاديَّة يبدو مبالغًا فيه، خاصَّ

يَّة. القياس العلميَّة ليست إلا امتدادًا للخبرة الحسِّ

ثانيًا: فَلسَفَةُ العِلمِ وعِلمُ النَّفس

ي بين فلس��فة العلم وعلم النفس إلا م��ع أعمال )جان بياجيه( الذي  لم يبرز التقاطع الجدِّ

أسّس ما عُرف بـ الإبس��تمولوجيا التكوينيَّة أو فلسفة العلم التكوينيَّة. وقد انطلق )بياجيه( من 

سؤال مركزي: كيف تتكوّن المعرفة لدى الإنسان؟

وقسّم )بياجيه( هذا الحقل إلى مستويين:

مس��توى يبحث في تاريخ المفاهي��م العلميَّة وتطوّرها، وهو أقرب إلى الفلس��فة ??

وتاريخ العلم، وقد مثلّ فيه )غاستون باشلار( نموذجًا بارزاً.

ومستوى يدرس تطوّر المعرفة لدى الفرد منذ الطفولة حتى الرشد، معتمدًا المنهج ??

التجريبي.

اني الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة176ِ المَْدخَلُ الشَّ

وفي هذا الس��ياق، حدّد )بياجيه( مراحل التطوُّر المع��رفي لدى الطفل، بدءًا من ??

المرحلة الحس��يَّة–الحركيَّة، وصوًال إلى مرحلة العمليَّات الصوريَّة، حيث يصبح 

الفرد قادرًا على التفكير الفرضي، والتجريد، وبناء النماذج العقليَّة.

يَّة )بياجيه( في أنَّه أعاد وصل فلسفة العلم بعلم النفس، من خلال دراسة الشروط  وتكمن أهمِّ

البيولوجية والمعرفية لتكوّن المفاهيم العلمية، مبيّنًا أنَّ المعرفة ليس��ت معطىً جاهزاً، بل بناءً 

تدريجيًّا يتأثَّر بالبنية العصبيَّة والبيئة الاجتماعيَّة والذكاء.

ثالثًا: فَلسَفَةُ العِلمِ والميِثودولوجيا

يقُصد بـ )الميثودولوجيا( علم المناهج، أي دراسة الطرق والخطوات التي يعتمدها الباحث 

في الكش��ف العلمي. وم��ن حيث الأصل، تدلّ الكلم��ة اليونانيَّة عىل� »الطريق المؤدِّي إلى 

، لا يسبق العمل العلمي بل يلحقه، فيقوم  الحقيقة«. لكنَّ علم المناهج، بوصفه حقًال مستقًّال

بوصف المناهج المستعملة وتحليلها وتصنيفها.

وهنا، يبرز الفرق الجوهري بين فلسفة العلم و)الميثودولوجيا(:

فالميثودولوجيا تنشغل بوصف مناهج العلوم وتحليل إجراءاتها??

بينما ترتفع فلسفة العلم إلى مس��توى نقدي أعمق، فتبحث في الأسس الفلسفيَّة ??

التي تنطوي عليها هذه المناهج، وفي حدودها وإمكان تجاوزها.

فإذا كانت نظريَّة المعرفة أعمّ من فلس��فة العلم، فإنَّ فلسفة العلم بدورها أوسع وأعمق من 

الميثودولوجيا؛ لأنَّها لا تكتفي بوصف المنهج بل تس��ائل منطقه الداخلي، وتكش��ف أزماته، 

وتبح��ث في شروط تحوّله. ذلك أنَّ تطوّر العلم لا يتحقَّق غالبًا إلا عبر أزمات منهجيَّة تفُضي 

إلى قطيع��ات معرفيَّة، وهو ما يجعل فلس��فة العلم ضرورة نقديَّة لا غن��ى عنها في فهم ديناميَّة 

التقدّم العلمي.

ة علوم دون أن تذوب فيها، فهي تستعير  يتبّني مما سبق أنَّ فلسفة العلم تقوم عند تقاطع عدَّ

م��ن نظريَّة المعرفة أس��ئلتها الكبرى، ومن علم النف��س أدواته في فهم تش��كّل المعرفة، ومن 



177

، يسائل العلم في مبادئه وحدوده،  الميثودولوجيا وعيها بالمنهج، لكنَّها تظلّ حقًال نقديًّا مستقًّال

لا في إجراءاته فقط.

المبحَثُ الثَّالِثُ: أهمُّ نظريَّات فَلاسِفةِ العِلمِ

من أجل معرفة دقيقة بفلسفة العلم لا بدَّ من الاطلّاع على أهمّ النَّظريَّات التي صاغها فلاسفة 

العلم، لنتبَّني بعض ميادينه، بادئين بعرض بعض النظريَّات على النحو الآتي: 

: )كارل بوبر( ونموذج العقلانيّة النقديّة في فلسفة العلم أوَّلًا

يعُدّ )كارل بوبر( أحد أبرز فلاس��فة العلم في القرن العشرين، ليس فقط لما قدّمه من تصوّر 

جديد لمنهج العلم بل لأنهّ أعاد صياغة السؤال المركزي لفلسفة العلم برمّته. فبدل أن ينشغل، 

كما فعلت الفلسفات السابقة، بس��ؤال أصل المعرفة العلميَّة ومصادرها، حوّل )بوبر( بوصلة 

: كيف نميّز بين المعرفة العلميَّة وغير العلميَّة؟ وكيف يتقدّم  البحث نحو سؤال آخر أكثر حسًام

العلم؟

لق��د رأى بوبر أنّ المعضلة الكرب�ى التي ورثها العل��م الحديث من التجريبيَّ��ة والعقلانيَّة 

الكلاس��يكيَّة تتمثلّ في ربط صدق المعرفة بمصدرها، سواء أكان هذا المصدر هو العقل )كما 

عند العقليين( أم الح��سّ والتجربة )كما عند التجريبيين(. ويذه��ب )بوبر( إلى أنّ هذا الربط 

يفُضي بالضرورة إلى طريق مس��دود؛ لأنهّ يفترض وجود معرف��ة يقينيَّة نهائيَّة، وهو افتراض لا 

يصمد أمام طبيعة العلم الفعليَّة كما تتجّىل في تاريخه وممارساته))).

ومن هنا، قدّم )بوبر( مشروعه المعروف ب��ـ العقلانيَّة النقديَّة الذي يقوم على قلب المنطق 

التقلي��دي للمعرفة العلميَّ��ة: فالعلم لا يتقدّم عبر تراكم الحقائق المؤكَّدة بل عبر سلس��لة من 

1 - محمد محمد قاسم: كارل بوبر: نظريةّ المعرفة العلميّة في ضوء المنهج العلمي، ص.ص277–278.

الِثُ الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة178ِ المَْدخَلُ الشَّ

المحاولات الجريئة والخاطئة، تعُرضَ دائماً للنقد والاختبار، ولا تنجو منها إلا النظريَّات التي 

تصمد مؤقَّتاً أمام محاولات التفنيد.

1 - معيارُ قابليَّة التَّكذيب عند )كارل بوبر( وآليَّة تطوُّر العلم

ي��رى )بوبر( أنَّه لا يوجد مصادر نهائيَّ��ة للمعرفة، ويمكن القبول بأي مصدر شرط أن يتعلَّق 

ا بصدق  بالفحص الدوري، وأنَّ محور الس��ؤال الإبستمولوجي لا يتعلَّق بأصل المعرفة، وإنَّم

المعرفة ومدى مطابقتها للواقع، كفحص مدى توافق نظريَّاتنا مع ملاحظاتنا، أو مدى الاتسّاق 

الداخلي للنظريَّات.

ينطلق )بوبر( من أطروحة أس��اس مفادها أنهّ لا توجد مص��ادر نهائيَّة أو معصومة للمعرفة. 

فكلّ معرفة، مهما بدا أساس��ها قويًّا، تظلّ قابلة للخطأ. وعلى هذا الأس��اس، لا يكون السؤال 

الإبستمولوجي الجوهري: من أين جاءت المعرفة؟ بل هل يمكن اختبارها نقدياً؟ وهل يمكن 

تكذيبها من حيث المبدأ؟

ومن هنا، صاغ بوبر معيارهَ الشهير: قابليّة التكذيب )Falsifiability( بوصفه المعيار الفاصل 

بين العلم والَّال علم. فالنظريَّة العلميَّة، في نظره، ليست تلك التي يمكن تأكيدها عبر الملاحظات 

المتوافقة معها بل تلك التي تعرضّ نفس��ها لخطر التفني��د عبر تنبؤات واضحة يمكن للواقع أن 

يكُذّبها. وبهذا المعنى، فإن: القوانين العلميَّة لا تثُبت نهائيًّا، والملاحظات لا تؤسّس يقينًا مطلقًا، 

والتجربة لا تنُتج حقائق خالدة بل تؤدّي وظيفة نقديَّة اختباريَّة داخل مسار معرفي مفتوح.

ويؤكّد بوبر أنّ المعرفة العلميَّة لا تبدأ من فراغ، ولا من عقل صفحة بيضاء، كما ذهب )جون 

لوك( بل تبدأ من مش��كلات حقيقيَّة تواجه الإنسان والعالمِ، فيقترح لها فروضًا تفسيريَّة، غالبًا 

ما يكون مصدرها الحدس والخيال. غير أنّ قيمة هذه الفروض لا تقُاس بمنش��ئها النفسي بل 

بقدرتها على الصمود أمام النقد والاختبار))).

1 - محمد محمد قاسم: كارل بوبر: نظريةّ المعرفة العلميّة في ضوء المنهج العلمي، ص.ص280-279.



179

ومن هنا يميّز بوبر بوضوح بين:

سياق الاكتشاف: حيث يلعب الخيال والحدس دورًا مهم??

سياق التبرير: الذي يخضع حصريًّا للمنطق والنقد والاختبار.??

فالعل��م، وفق هذا التصوّر، لا يبحث عن الحقيقة بوصفه��ا امتلاكًا نهائيًّا، بل عن الاقتراب 

المتزايد منها عبر اس��تبعاد الخطأ. ولذلك، فإنّ التق��دّم العلمي لا يتحقَّق بتراكم المعارف بل 

عبر إقصاء النظرياّت الأضعف لصالح نظريَّات أكثر قدرة تفسيريَّة.

2 - عوالم المعرفة الثلاثة ومنهج حلّ المشكلات

لإيض��اح طبيعة المعرف��ة العلميَّة وموضوعيَّته��ا، قدّم )بوبر( تص��وّره المعروف عن عوالم 

المعرفة الثلاثة، وهو تصوّر يهدف إلى تحرير العلم من الخلط بين ما هو منطقي وما هو نفسي.

العالم الأوّل: وهو العالم الفيزيائي المادّي بكلّ مكوّناته العضويَّة وغير العضويَّة الذي نعرفه 

عبر الحواس والأدوات العلميَّة.

العالم الثاني: عالم الحالات الشعوريَّة والنفسيَّة من إدراكات وذكريات وخيالات وانفعالات، 

وهو عالم ذاتي بطبيعته.

الع��الم الثالث: ع��الم المحتويات المعرفيَّ��ة الموضوعيَّ��ة، أي عالم النظري��ات العلمية، 

والمش��كلات، والحجج، والبنى المنطقيَّة، التي تملك وجودًا مستقًّال نسبيًّا عن الأفراد الذين 

ينتجونها.

وتكمن أهميَّة العالم الثالث في كونه المجال الحقيقي لفلسفة العلم، إذ تنُاقش فيه النظريَّات 

من حيث تماسكها المنطقي، وقدرتها التفسيريَّة، وقابليَّتها للتكذيب، بغضّ النظر عن الحالات 

النفسيَّة لمنتجيها.

ويشرح بوبر تطوّر المعرفة عبر مخطَّط حلّ المشكلات:

مشكلة ← حلّ افتراضي ← نقد واستبعاد الخطأ ← مشكلة جديدة

وه��ذا المخطَّط يعّرب عن ديناميَّة معرفيَّة لا تعرف الس��كون، ولا تس��مح بالحلول النهائيَّة. 

الِثُ الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة180ِ المَْدخَلُ الشَّ

فكلّ حلّ هو بالضرورة مؤقتّ، وكلّ نظريَّة ناجحة تحمل في داخلها بذور مشكلاتها القادمة.

وفي هذا السياق، يميّز )بوبر( بين:

واقعيَّة ساذجة تتعلقّ بإدراك العالم الفيزيائي مباشرة

وواقعيَّة نقديَّة ترى أنّ معرفتنا بالواقع تمرّ دائماً عبر فرضيَّات واستدلالات قابلة للمراجعة.

ا المنهج الحقيقي المشترك بين جميع العوالم، فليس الحسّ ولا العقل بمعناهما التقليدي  أمَّ

بل منهج حلّ المش��كلات القائم على الفرض والنقد؛ حيث لا قداس��ة لأي نظريَّة، ولا سلطة 

لأي معرفة تدّعي العصمة.

يمكن القول إنّ إسهام )كارل بوبر( الجوهري في فلسفة العلم يتمثلّ في:

نزع الطابع اليقيني عن المعرفة العلميَّة، واستبدال منطق التبرير بمنطق النقد، وتحويل العلم 

إلى مشروع مفتوح قائم على الخطأ القابل للتصحيح.

وبذلك، لا يعود العلم بحثاً عن يقين مطلق بل ممارسة عقلانيَّة نقديَّة، تتقدّم بقدر ما تجرؤ 

على تعريض نفسها للاختبار والتفنيد.

وهذا التصوّر، على قوّته المنهجيَّة، سيفتح الباب أمام مقاربات أخرى ستسعى إلى مساءلته 

من داخل تاريخ العلم نفسه، وهو ما سيظهر بوضوح في نموذج )توماس كون(.

ثانيًا: نظريَّة النموذج عند )توماس كون(

أعطى )توماس كون( )1922–1996( تاريخ العلم دورًا مُهًّام في صياغة أي فلسفة علميَّة 

حقيقيَّة، فالتاريخ ليس مجرَّد سرد لأحداث متعاقبة بل يجب أن يغّري تصوُّر العلم الذي يسيطر 

عىل� الأذهان، ومن أهم شروط تصوُّر نظريَّات العلم أَّال نقوِّم النظريَّات العلميَّة القديمة على 

أساس تصوُّرنا للعلم الحديث، فلكلّ مرحلة من مراحل تطوُّر العلم قواعد وأشكال استدلال 

خاصّ��ة تختلف عن المراحل الأخرى، فتاريخ العلم بحس��ب )توماس كون( هو سلس��لة من 

النماذج الإرش��اديةّ المتعاقبة، وهكذا تتجَّىل فلس��فة )كون( باعتبارها فلسفة للعلم تقوم على 

أس��اس التمييز بين مراحل العل��م العادي ومراحل أزمة وثورة العل��م، وذلك في معرض نقده 



181

للوضعيَّة المنطقيَّة.

لقد أراد )توماس كون( أن يكش��ف زيف مفهوم التراكميَّة في العلم وأنَّ العلم يسري� بخطّ 

مس��تقيم، ذاهبًا إلى أنَّ العلم يتطوَّر على ش��كل ث��ورات علميَّة متعاقبة، تك��ون بمثابة نماذج 

إرش��اديَّة، ويضرب )توماس كون( مثاًال على مثل هذه الث��ورات: نظريَّة )كوبرنيكوس ونيوتن 

ولافوزيه وأينشتين())). 

تقوم فلس��فة )توماس كون( العلميَّة على التمييز في مس��ار العلم بين مراحل العلم العادي 

م  الذي يسير ضمن النموذج القياسي الإرش��ادي الواحد، وبين المراحل الثَّوريَّة في هذا التقدُّ

التي هي انتقال من نموذج إرشادي إلى آخر. ولكن ما هو النموذج الإرشادي؟

َّ��ة التي يلتزم بها المجتمع العلمي في مرحلة  النُّموذج القياسي الإرش��ادي هو النظريَّة العام

ما، وإنَّ بلوغ النظريَّة مرتبة النموذج الإرش��ادي يعني أنهّا بلغ��ت درجة من التطوّر فاقت فيها 

كل منافس��اتها من النظرياّت العلميّة الأخرى، أي أثبتت وجوب التسليم بها وبكل مسلماتها 

ومناهجه��ا ومفاهيمها العلميّة وخلفيّاتها الميتافيزيقيّة، فتغدو النظريةّ بكل هذه الأبعاد بمنزلة 

نموذج إرش��ادي يحدّد مدلول الوقائع التجريبيّة، ويطرح معايري� الاختبار والتقويم والتنقيح، 

والتعديل إذا لزم الأمر، والأكثر فاعليَّة أنهّ يطرح المشاكل التي يجب دراستها وأنماط الحلول 

المطلوبة. 

إنَّ المجتمع العلمي يس��هل نس��بيًّا تحييد نماذجه الإرش��اديَّة، وتعدّ الرياضيَّات هي أسبق 

العلوم صناعة لنموذجها الإرشادي، ولا بدَّ للنموذج الإرشادي أن يثير مشكلات البحث، وإذا 

كفَّ النموذج عن إثارة مثل هذه المشكلات، لم يعد برنامج بحث علمي.

إنّ مشكلات البحث العلمي مختلفة والنموذج الإرشادي لا يثير منها إَّال الألغاز التي تفسح 

قة ومهاراته الخاصّة في الوصول إلى حلّ لها، فالتس��ليم  المج��ال لإثبات قدرة الباحث الخّال

بنموذج إرشادي معّني هو الذي يطرح ألغازاً، بمعنى أنهّ يهيّئ للباحثين اختيار مشكلات يمكن 

1 - توماس كون: بنية الثورات العلميّة، ص35. 

الِثُ الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة182ِ المَْدخَلُ الشَّ

الوصول إلى حلّ لها.

إنَّ العل��م لا يقوم باختبار النم��وذج ذاته أو محاولة تكذيبه في ثورت��ه الدائمة، فالعلم ينمو 

م في حلّ الألغاز التي يثيرها النموذج الإرش��ادي المس��لَّم به، والمعرف��ة هنا تزداد دقَّة  ويتق��دَّ

ا إلى الإعجاب، لكنَّها  واتسّاعًا وتحرز أهدافها، ليتمثَّل نجاح المشروع العلمي بصورة تدعو حقًّ

تخلو من الابتكارات الجوهريَّة والإبداع العظيم.

 وعلى هذا النحو تنمو المعرفة العلميّة في إطار العلم العادي بصورة مطَّردة صورة تراكميَّة، 

ويظلُّ الحال على هذا المنوال حتى يظهر الش��ذوذ، أي ظاهرة لا يتوقَّعها النموذج الإرشادي 

المعمول ب��ه، لا يتنبأّ بها الباح��ث للتَّعامل معها، فيبدأ الخروج عن أطر النموذج الإرش��ادي 

ومحاول��ة تعديله، وه��ذا عادة ما يلقى مقاومة ما في البداية، ولك��ن ينتهي الأمر مع كثرة أمثلة 

الش��ذوذ داخل النسق العلمي الواحد إلى القيام بثورة علميَّة تأتي بنموذج إرشادي جديد يحلُّ 

كلّ الألغاز التي عجز العلم عن حلهّا في النموذج الإرشادي السابق.  

في ضوء ما تقدّم، تتضّح المقارنة بين نموذجي )كارل بوبر( و)توماس كون( بوصفها مقارنة 

بين تصوّرين مختلفين لطبيعة العلم ومنطق تقدّمه. فـ)بوبر( ينطلق من منظور معياري نقدي، 

؟ فيضع معيار قابليَّة التكذيب بوصفه ضابطاً  ينش��غل بسؤال: كيف ينبغي أن يكون العلم علًام

عقلانيًّا يفصل بين العلم والَّال علم، ويرى تقدّم المعرفة العلميَّة حركةً عقلانيَّة قائمة على الجرأة 

في اقتراح الفروض، والاستعداد الدائم لنقدها واستبعاد الخطأ. أمّا )كون(، فيتحركّ ضمن أفق 

ارسَ فعليًّا داخل جماعات علميَّة، فيكشف أن تقدّمه  تاريخي–تفسيري، ينظر إلى العلم كما ُمي

لا يجري وفق منطق معياري خالص، بل عبر أنماط من الاس��تقرار )العلم العادي( والانقطاع 

، وما  د مس��بقًا ما يعُدّ مشكلة، وما يقُبل حًّال )الثورات العلميَّة(، تحكمها نماذج إرش��اديَّة تحُدِّ

يسُتبعد بوصفه شذوذًا.

وعلى هذا الأساس، لا يقدّم )كون( نقضًا مباشًرا لـ)بوبر( بقدر ما يقدّم تحويًال لزاوية النظر؛ 

فحيث يرى )بوبر( في النقد والتكذيب محركًّا دائماً للعلم، يظُهر )كون( أنَّ العلم، في مراحله 

العادية، يعمل داخل أطر شبه مغلقة، لا تعُرضّ مسلمّاتها الأساس للنقد إلا في لحظات الأزمة. 



183

وبالمقاب��ل، يظلّ نموذج )بوبر( محتفظ��ا بقيمته المعياريَّة؛ إذ يقدّم أفقً��ا نقديًّا يقي العلم من 

التحوّل إلى سلطة معرفيَّة مغلقة. من هنا، يمكن النظر إلى النموذجين بوصفهما متكاملين أكثر 

ارسَ عقلانيًّا، بينما يصف  من كونهما متعارضين. فـ)بوبر( يعّرب عن منطق العلم كما ينبغي أن ُمي

)كون( منطق العلم كما يتش��كّل تاريخيًّا واجتماعيًّا. وبين المعياريَّ��ة “البوبريَّة” والتاريخانيَّة 

)الكونيَّة(، تتشكّل إحدى أعمق جدليَّات فلسفة العلم المعاصرة التي لا تزال تؤطرّ النقاش في 

طبيعة العقلانيَّة العلميَّة وحدودها.

الِثُ الفَصْلُ الَخامسُ - الَمبحَثُ الثَّ





:
ُ
ادِس

َّ
 الس

ُ
صل

َ
الف

قِ
َا

خل
َ
 الأ

ُ
ة
َ
سف

َ
ل
َ
ف





187

س��نناقش في هذا الفصل مفهوم الفلس��فة الخُلقُية، هذا المفهوم الع��ام الذي يتجاوز علم 

الأخال�ق كما يتجاوز علم الع��ادات الخُلقُيَّة، خصوصًا عندما نعرف أنَّ الفلس��فة الخُلقُيَّة قد 

تش��ظَّت إلى نظم ومذاهب خُلقُيَّة كثري�ة، فعرجنا في هذا البحث على الأخلاق في الفلس��فة 

الغربية وموقفها من علاقة الأخلاق بالحياة الفرديَّة والاجتماعيَّة، ثمَّ تناولنا بعد ذلك الأخلاق 

في الفلسفة الإسلامية وكيف ارتبطت الأخلاق هنا بعِلَّة الوجود، ما جعلها أخلاقاً وجوديَّة بقدر 

ثنا  ما أنَّ هذا الوجود هو وجود إلهي. وبعد ذلك ناقش هذا البحث علاقة الأخلاق بالدين، فتحدَّ

ع��ن الأخلاق المس��يحيَّة، فأشرنا إلى طابعها الضيِّ��ق؛ حيثُ لن تأتي ه��ذه الأخلاق إلا على 

ثنا  ة بالإنسان المسيحي ما جعلها رؤية خُلقُيَّة ضيِّقة، وإزاء هذه الأخلاق تحدَّ الأخلاق الخاصَّ

في ما بعد عن الأخلاق الإسلاميَّة التي رأينا أنَّها أخلاق إنسانيَّة عندما ربطت الأخلاق بالوجود 

الروحي للإنسان وأشارت إلى ارتباط الأعمال الإنسانيَّة بالروح أكثر من ارتباطها بالجسد.  

المبحث الأوّل: المباحث الخُلُقيَّة

: فلسفة الأخلاق. أوّلًا

تقوم فلس��فة الأخلاق على تفحُّص مبادئ عل��م الأخلاق؛ لأنَّ هذا الأخير يدرس الأخلاق 

تجريبيًّا، في حين أنَّ فلس��فةَ الأخلاق تعتمد على المنهج العقلي في دراسة المبادئ الخُلقُيَّة، 

ومن هنا تأتي أهمّية فلس��فة الأخلاق باعتبارها، كما يرى )مجتبى مصباح(، »تحقيق فلس��في 

)عقلي( حول المبادئ التصوُّرية والتصديقيَّة لعلم الأخلاق«))). ومن هذه الرؤية يمكن اعتبار 

1 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص24.

ادِسُ - الَمبحَثُ الأوّل الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة188ِ المَْدخَلُ الشَّ

فلس��فة الأخلاق ضرورية من أجل الكشف عن الأبعاد الفلسفية لمفاهيم علم الأخلاق، مثل: 

مفاهيم الحُسن والقُبح، وما يجب وما لا يجب في مجال الحياة الخُلقُيَّة. وبالتالي، فإنَّ فلسفة 

الأخلاق تقوم بدراس��ة هذه المقولات أو المبادئ من أجل تفحُّص الأصل التي تؤثِّر في قبَول 

الأم��ور الخُلقُيَّة، وبعد ذلك كيفيَّة دراس��ة المذهب الخُلقُي الذي يقوم على هذه المبادئ؛ أي 

إنَّ فلسفة الأخلاق لا تهتم للقضايا التجريبية كما يفعل علم الأخلاق، بل إنَّها تبقى في مجال 

المنهج العقلي الاستدلالي.

 ولا بدَّ هنا من التمييز بين حقلين أساسين في مجال الأخلاق، وهما: علم الأخلاق من جهة، 

وفلس��فة الأخلاق من جهة أخرى؛ إذ إنَّ علم الأخلاق مج��ال للحديث عن الصفات الخُلقُيَّة 

والسلوك الاختياري الخُلقُي لدى الإنسان؛ حيثُ يختار الإنسان الأفعال الحميدة التي لا بدَّ أن 

تمثِّل السلوك الخُلقُي المطلوب، وبعد ذلك نجد أنَّ فلسفة الأخلاق هي التي تتفحَّص مجال 

علم الأخلاق. وتشكِّل هنا فلس��فة الأخلاق التحقيق الفلسفي العقلي للمبادئ التي يفترضها 

م الحكم الفلسفي  علم الأخلاق صوريًّا وتصديقيًّا. وبالتالي، فإنَّ فلسفة الأخلاق هي التي تقدِّ

عىل� البناء الخُلقُي في مجال علم الأخلاق، من حي��ث إنَّنا نطمئن إلى الأحكام الخُلقُية التي 

ا نجده في فلسفة  يطلقها هذا العلم. وبمعنى ما، فإنَّ مجال الاطمئنان لأحكام علم الأخلاق إنَّم

الأخلاق التي تؤكِّد القِيم الخُلقُية بمعناها الواسع والبعيد عن الحالة التجريبيَّة للأخلاق، كما 

وجدناها في مجال علم الأخلاق. 

وفي هذا الس��ياق، يمكن فهم ما أشار إليه )مجتبى مصباح( عن ارتباط الأحكام القِيمية مع 

الهدف من الحياة، أي ارتباط مجال علم الأخلاق بالفلس��فة الخُلقُيَّة. فإذا كان علم الأخلاق 

هو الذي يبحث في أحكام القيمة فإنَّ فلسفة الأخلاق هي التي تبحث في الهدف الحياتي في 

ح لنا  الأخلاق. وبناء عليه، فإنَّ البحثَ في علم الأخلاق ينتهي بنا إلى إنشاء فلسفة خُلقُيَّة توضِّ

الهدف العام من الأخلاق في حياتنا الإنسانيَّة عمومًا، والخُلقُية خصوصًا.

         تبدو فلسفة الأخلاق واسعة الطيف أكثر من علم الأخلاق، فالأسئلة التي تطرحها هذه 

الفلس��فة تتجاوز حالة التوصيف للقيم الخُلقُية بل أكثر من ذلك، فإنَّ فلسفة الأخلاق تحاول 



189

م إجابات عن طبيعة الأعمال الحس��نة والأعمال القبيحة. ومن خلال فلس��فة الأخلاق  أن تقدِّ

نج��د أنَّ طرح القِيم والقواعد الخُلقُية يتعلَّق بمدى إطلاقيَّة هذه الأخلاق أو نس��بيتّها، وفي ما 

إذا كان إطلاق حكم القِيمة على الس��لوك الخُلقُي هو حكم صحيح أم خاطئ، ثمَّ إنَّ فلس��فة 

عة. فإذا كان علم الأخلاق واضحًا  الأخلاق تتَّصف بالشموليَّة ما سمح بقيام مذاهب خُلقُيَّة متنوِّ

من حيثُ الموضوع والهدف والمنهج، وهذه مس��ائل لا بدَّ لكلّ علم أن يمتلكها، فإنَّ فلسفة 

الأخال�ق تتجاوز هذه الموضوعات العلميَّة لتبح��ث في الطابع المذهبي للأخلاق، فنجد أنَّ 

هناك مذاهب خُلقُيَّة مختلفة.

هنا نجد أنَّ فلس��فة الأخلاق لدى المفكِّرين المسلمين قد ارتبطت بشكل عام بالمشكلات 

الفقهيَّة التي بحثت في القبح العقلي، وكذلك الاستدلال العقلي على الحكمة الإلهية. وأيضًا 

نجد أنَّ فلس��فة الأخلاق قد بحثت في علاقة المفاهيم الاجتماعية بالسلوك الخُلقُي من حيثُ 

ة. وما يدل على أنَّ فلسفة  إمكانية أن يكون هذا السلوك حقائق مطلقة أم حقائق اعتباريَّة متغّري

الأخلاق لدى العلماء المسلمين هي أشمل من علم الأخلاق، ما يعني أنَّ فلسفة الأخلاق هنا 

تعود لتبحث في مبادئ علم الأخلاق والمفاهيم التي يقدّمها، وذلك على قاعدة قبول الأحكام 

الخُلقُية أو رفضها. ففي هذا السياق، نجد أنَّ المذاهب الخُلقُية تتكون انطلاقاً من هذه الرؤية 

لفلس��فة الأخلاق التي تبحث في مفاهيم الحس��ن والقبح بين قطبي ما يجب أن يكون وما لا 

يجب أن يكون. وكل ذلك بالاستناد إلى المنهج العقلي الاستدلالي.

وانطلاقاً من ذلك، فإنَّ فلسفة الأخلاق هي التي تؤكِّد ما يذهب إليه علم الأخلاق من حيثُ 

إنَّها قد تقبل نتائجه أو تقوم بتصحيحها بما يتناس��ب مع القيم الخُلقُية المطلوب تحقّقها عند 

الإنس��ان. وهكذا تس��تطيع فلس��فة الأخلاق أن تجمع بين الحياة الفرديَّة والحياة الاجتماعية. 

وبمعنى آخ��ر، فإنَّها تجمع بين أحكام القِيمة على مس��توى الأخلاق الفرديَّ��ة وأحكام القيمة 

على مس��توى الأخلاق الجمعية أو الاجتماعية. هكذا نجد أنَّ فلسفة الأخلاق تمثِّل حقًال من 

المع��ارف النظريَّة المتعلقّة بالقي��م الخُلقُية وبحكم القيمة، أو التقوي��م الذي نطلقه على هذا 

السلوك الخُلقُي أو تلك القيم الخُلقُيَّة.

ادِسُ - الَمبحَثُ الأوّل الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة190ِ المَْدخَلُ الشَّ

قِ. ثانيًا: عِلمُ الأخََال

يتناول علم الأخلاق الس��لوك الإنساني بكل صفاته الحسنة والقبيحة، وتلك التي لها قبول 

أو رف��ض في الحياة الخُلقُية. وهذا يعني أنَّ علم الأخلاق هو علم الفضائل والرذائل. وأهم ما 

يميِّز علم الأخلاق هو أنَّه علم وجوبي، أي أنَّه يبحث في ما يجب أن يكون، وليس ما هو كائن.

ولهذا يعتبر علم الأخلاق علًام معياريًّا، أي إنَّه من العلوم التي لا يمكن أن يكون فيها قوانين 

ثابتة، كما هو الحال في العل��م الطبيعي، كالفيزياء والكيمياء والرياضيات وغير ذلك. كذلك 

ث علم الأخال�ق عن الصفات الخُلقُيَّة بكل تناقضاتها، مثل الكرم والبخل والش��جاعة  يتحدَّ

والجبن، وكيف يحصل عليها الإنس��ان في حياته الخُلقُية؟ ثم كيف يختار الإنس��ان الصفات 

ة  د س��لوكه الخارجي؟ ما يعني أنَّ علم الأخلاق يمكن أن يضع قواعد عامَّ الداخلية التي تحدِّ

من أجل إطلاق حكم القيمة على الصفات والس��لوكيَّات التي يس��لكها البشر، فيسمح بذلك 

بتقويم الصفات الخُلقُية وأنواع السلوك المرتبطة بها. 

وبشكل عام يمكن القول إنَّ علم الأخلاق يتراوح بين نظريَّتين أساستين تحاولان توضيحه. 

فالنظريَّة الأولى هي التي تربط علم الأخلاق بدراسة القيم الخُلقُية التي هي الصفات الداخلية، 

م��ا يعني أنَّ علم الأخلاق لا ب��دَّ أن ينصبَّ على إظهار قيمة هذه الصفات الداخلية النفس��يَّة، 

كام� أنَّ علم الأخلاق لا ب��دَّ أن يهدف إلى جعل النفس تتحَّىل بالفضائل النفس��ية وتبتعد عن 

الرذائل، ما يجعلها تصل إلى الكمال النفسي والخُلقُي. ولكن في هذا المجال نجد أنَّ الأفعال 

والسلوكيَّات لا ينُظر إليها إلا بوصفها وسيلة لتحقيق الصفات النفسيَّة، وهذا الاتجاه قد وجد 

استحس��اناً كبيراً لدى علماء الأخلاق المسلمين؛ إذ إنَّهم يربطون بين حقيقة الوجود الإنساني 

وحقيقة امتلاكه للكمال الخُلقُي، ومحاولة اختيار أفعال يمكنها أن ترتقي بحياته الروحيَّة))).

ا الرأي الثاني، فهو الذي نجده لدى المفكِّرين الغربيّين الذين يقصرون علم الأخلاق على  أمَّ

دراس��ة الس��لوك الخُلقُي وحده، فلا يعنيهم كثيراً المغزى الروحي لهذا السلوك كما هو الأمر 

1 -  راجع: ابن مسكويه: تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ص5



191

لدى المفكِّرين المسلمين، والهدف عند المفكِّرين الغربيِّين من علم الأخلاق هو أنَّ يقوم هذا 

العلم بتصويب الأخلاق من وجهة نظر الغربيّين بأنَّه »عبارة عن مجموعة قوانين السلوك التي 

كِّن الإنسان من خلال العمل بها من الوصول إلى هدفه«))). ُمت

ما تجدر الإشارة إليه هنا هو أنَّ هناك فارقاً كبيراً بين علم الأخلاق لدى المفكِّرين المسلمين 

وبني� علم الأخلاق كما ينظر إليه المفكِّرون الغربيّون، ففي حين يهتم المفكِّرون المس��لمون 

بالطابع الروحي وضرورة العمل على أن يكون هدف هذا العلم هي الصفات الروحيَّة النفسيَّة، 

ون إلا بالس��لوك الخُلقُي وح��ده دون غيره، وهذا ما نجده لدى  فإنَّن��ا نجد أنَّ الغربيّين لا يهتمُّ

)لورنس جاك��س-Lawrence Jacks(؛ إذ يقول: »إنَّ علم الأخلاق عبارة عن تحقيق الس��لوك 

الإنساني بالشكل الذي يجب أن يكون عليه«))).

عىل� هذا النحو نج��د أنَّ الاتجاه الأول يهتم بالفضائل الخُلقُي��ة، في حين نجد أنَّ الاتجاه 

الثاني الغربي يهتم فقط بالأخلاق العملية الس��لوكية والوظيفيَّة. وهذا اختلاف عميق بين نظرة 

المسلمين إلى الأخلاق ونظرة الغربيين إلى علم الأخلاق.     

ثالثًا: عِلمُ العاداتِ الخُلُقيةِ.

تتعلَّق العادات الخُلقُيةُ بالأفعال الخُلقُية. ولا بدَّ إذن من دراس��ة الفرق بين الأفعال الخُلقُية 

وغري� الخُلقُية. وأول ما يتبادر إلى الذهن أنَّ الفعل الخُلقُي يرتبط بالتقويم الخُلقُي، أي بالثناء 

والش��كر على هذا الفعل أو العكس، وفي هذا الس��ياق يقول )مُطهري( ع��ن الفعل الخُلقُي: 

»البشر ينظرون إليه بعين الرضا والإعجاب، والقيمة التي يمنحها البشر لهذا الفعل ليست من 

ن��وع القيمة التي تعطى للعامل إزاء عمله؛ لأنَّ العامل يوجد لعمله قيمة ماديَّة، وبالتالي يكون 

ا الفع��ل الخُلقُي فله قيمة تفوق هذه  ا لمبلغ من المال أو لعين مقابل ذلك العمل، أمَّ مس��تحقًّ

1 - عبد الرحمن بدوي: الأخلاق النظرية، ص10

2 - لورنس جاكس: فلسفة علم الأخلاق، ص9

ادِسُ - الَمبحَثُ الأوّل الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة192ِ المَْدخَلُ الشَّ

القيم فهو أعلى من أن يقيم بالمال او الأشياء الماديَّة«))).

ا يحتاج إلى التقوي��م المعنوي وليس  وم��ا يرمي إليه )مطهري( ه��و أنَّ الفعل الخُلقُ��ي إنَّم

المادي، وفي هذا إش��ارة إلى أنَّ الفعل الخُلقُي له قيم��ة اجتماعيَّة تتجاوز القيم الماديَّة؛ إذ إنَّ 

الفع��ل الخُلقُي ليس مأج��ورًا، أي لا يقوم به الفرد منتظراً أجراً أو مقابًا�لً� ماديًّا، بل إنَّه يقوم به 

انطلاق��ا من فكرة تحقيق الخير الفردي ال��ذي ينعكس على الخير العام. ويفرقّ )مطهري( بين 

الأفعال الخُلقُية والأفعال العادية، فالأفعال العاديَّة هي أفعال يقوم بها البشر لقاء أجر ما، وهذه 

ا الأفعال الخُلقُية فهي من وجهة  د بحس��ب طبيعة هذا الفعل أو العمل العادي، أمَّ الأمور تتحدَّ

نظ��ر )مطهري( أكرث� أهميَّة؛ لأنَّها لا يمك��ن أن تقاس بالمقاييس الماديَّ��ة، ولا يمكن للذهن 

البرش�ي أن يحصرها بقيمة معين��ة؛ لأنَّ أنواع القيم متفاوتة؛ »أما الأفع��ال الخُلقُية فهي تملك 

قيمة أغلى ولها أهميَّة أكبر قيمة لا يدركها الذهن البشري؛ ولأنَّ أنواع القيم متفاوتة بالمقاييس 

الماديَّة، فالأعمال العظيمة التي قام بها الإمام علي j غير قابلة أن تثمن بكذا مليون أو مليار 

من الدولارات، إنَّ لها قيمة أخرى تختلف كليًّا عن القيمة الماديَّة«))).

هن��ا تبدو العادات الخُلقُية بحاجة إلى معيار من أجل تفسري�ها وتقويمها. والمش��كلة هنا 

تتمثَّل في إمكانيَّة إيجاد هذا المعيار. ويدخل )مطهري( في إبراز مواقف المدارس الفلس��فية 

عن العادات والأفعال الخُلقُيَّة، فيجد أنَّ هناك عددًا كبيراً من المدارس الفلس��فيَّة التي رفضت 

الاعتراف بالعادات الخُلقُية والأفعال الخُلقُي��ة؛ حيثُ ذهبت هذه المدارس إلى اعتبار الفعل 

الخُلقُي مرتبطاً بالسذاجة الإنسانية، وهذا بحد ذاته يمثل نقدًا للفكر الغربي الذي اكتفى بجعل 

علم العادات الخُلقُية علًام سلوكيًّا، أي لا يهتمّ إلا بالمظاهر السلوكية الإراديَّة التي نجدها في 

الحي��اة الاجتماعيَّة، أي حصر علم العادات الخُلقُية بالحوادث الخُلقُية الحس��يَّة لا غير، كما 

يفعل )غورفيتش- Gurvitch( عندما يعرفّ علم العادات الخُلقُية بأنَّه “دراس��ة أنواع الس��لوك 

ة مش��اهدة خارجيَّة التي تجري بصورة  الإرادي التي يمكن أن نش��اهد جميع تحوُّلاتها الخاصَّ

1 - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص23

2  - مرتضى مطهري: فلسفة الأخلاق، ص21



193

جمعيَّة أو تنجب أصداء جمعيَّة إذا جرت في نطاق فردي، فهذا العلم لا يتناول إذن المعطيات 

الخُلقُي��ة المباشرة بل يتناول الحوادث الخُلقُية الحس��يَّة التي نحصل عليه��ا دائماً ببنائها بناء 

جزئيًا”))).

��ح لنا تعريف )غورفيتش( لعلم العادات الخُلقُية نظرة المدارس الغربية إلى هذا العلم  يوضِّ

واكتفائه��ا بالجانب الحسي دون غيره من الجوانب الروحيَّة، وهذا ما يجعل موقف )مطهري( 

من الأفعال والعادات الخُلقُية موقفًا أكثر عمقًا من حيث إنَّه يربط الأفعال والعادات الخُلقُية بما 

هو أكثر من الظاهرة الحس��يَّة، أي إن )مُطهري( يبحث في العادات الخُلقُية من حيثُ ارتباطها 

بالجانب الروحي أكثر من ارتباطها بالجانب الحسي؛ إذ تبقى النظرة إلى الجانب الحسي نظرة 

قاصرة بحق الأخلاق عمومًا، والعادات الخُلقُية خصوصًا.

: النُظمُ الخُلُقية الكُبرى المبَحثُ الثَّانِي

: الأخلاق غير واقعية في الفلسفةِ الغربيَّة.   أوّلًا

بدأ التفكير في الغرب بقضايا الفكر الخُلُقي منذ العصر اليوناني، ولكن هذا الفكر أخذ يتعَّني 

ثا عن الخير المطلق، كما أنَّهما  بش��كل واضح مع فلسفة )س��قراط( و)أفلاطون( اللذين تحدَّ

حصرا المعرفة الخُلقُية بالفلاس��فة الذين هم وحدهم قادرون على معرفة هذا الخير. ونلاحظ 

أنَّ الأخلاق في هذه المرحلة، أي المرحلة اليونانيَّة كانت أسيرة التأمُّلات الفلسفية، فلم تبحث 

 - في الأخال�ق بحثاً واقعيًّا بقدر ما ظلَّت تبحث بحثاً نظريًّا فيها؛ من ذلك أنَّ )أفلاطون( -مثًال

ث عن الخير الأس��مى، فإنَّه يحصر هذا الخير في ينبوعين هما »ينبوع اللَّذة الذي  عندما تحدَّ

يشبه ينبوع عس��ل. وينبوع الحكمة الذي لا يحوي خمراً، ولكنَّه ينبوع ماء منعش فيه السلامة 

والهناء«))).

1  - عادل العوا: الأخلاق والحضارة، ص24.

2 -  عادل العوا: الأخلاق والحضارة، ص133.

انِي ادِسُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة194ِ المَْدخَلُ الشَّ

ث ع��ن أنواع ثلاثة من الخري�ات، هي: الخيرات  وعندم��ا نصل إلى )أرس��طو(، فإنَّه يتحدَّ

الخارجيَّة، وخيرات البدن، وخيرات النفس. كما يربط هذه الخيرات بالأعمال الصالحة التي 

تؤدِّي إلى الس��عادة. وهنا أيضًا لا نجد عند )أرسطو( بحثاً واقعيًّا في الأخلاق يمكنه أن يقودَنا 

إلى معرفة حقيقيَّة بها. والأمر يأخذ ش��كًال أكثر جم��ودًا عندما نصل إلى الأخلاق الديكارتيَّة؛ 

حيثُ أصبحت الأخلاق عند )ديكارت( والفلاسفة الذين لحقوه مثل )سبينوزا ولايبنتز وكانط( 

هي المنهج الذي يقود إلى حسن قيادة العقل والبحث عن الحقيقة العمليَّة. 

م��ن هنا، نجد أنَّ الأخلاق في الفلس��فة الغربيَّة لم تكن ذات قيم��ة إَّال إذا ارتبطت بالمعنى 

ا كان ذلك عائدًا إلى نزعة الفلس��فة الغربيَّة بجعل الأخلاق ميداناً  النفعي لهذه الأخلاق، ورَّمب

لتنظيم الحياة الاجتماعيَّة وفق قوانين عقليَّة يمكن أن يستفيدَ منها الفرد والمجتمع على صعيد 

الحياة العمليَّة؛ إذ إنَّ )ديكارت( يرى أنَّه »يكفي أن يجيد المرء الحكم حتى يجيد العمل، وأن 

يكون حكمه أصدق حكم مس��تطاع، ليفعل أيضًا أحسن ما يستطيع فعله، أي ليكتسب جميع 

الفضائل ويكتسب معها جميع الخيرات الأخرى التي يمكنه تحصليها، وإذا ما اعتقد المرء أن 

ذلك كائن، لم يعجزه أن يكون سعيدًا«))).

لقد كان المطلب الأس��اس للفلس��فة الغربية في ميدان الأخلاق ه��و وضع قوانين للطبيعة 

البشرية يمكن من خلالها التحكّم بهذه الطبيعة وجعلها أسيرة هذه القوانين. وهذا الأمر يمكن 

م نظامًا فكريًّا وخُلقُيًّا يتناسب مع متطلبات  فهمه باعتبار أنَّ الفلسفة الغربية كانت تحاول أن تقدِّ

التغُّري الاقتصادي والاجتماعي الذي بدأ يسود الغرب في القرن السابع عشر وما بعده، حتى أنَّ 

)س��بينوزا( كان قد طالب بدراسة الأخلاق دراسة هندسيَّة، أي أنَّه أراد أن يدرسَُ الأخلاق كما 

ندرس الخطوط والمثلثات والدوائر، ما جعل الفلسفة الغربية تحوِّل الوجود الخُلقُي إلى وجود 

رياضي لا غير، وجعل الإنس��ان يعيش حياته الخُلقُية مهتدياً بالقوانين الاجتماعيَّة والسياسيَّة 

أكثر منه الاهتداء بالحياة الروحيَّة المعنويَّة التي تعطي للإنسان معناه الخُلقُي. 

1 - عادل العوا: الأخلاق والحضارة، ص137.



195

ولهذا، »نجد أنَّ )س��بينوزا( اس��تخدم المنهج الهندسي في دراسة الانفعالات والعواطف 

والرغبات، وبش��كل عام القِي��م الخُلقُية عمومً��ا«))). وما ذكرناه عن )ديكارت( و)س��بينوزا( 

ينس��حب على معظم فلاس��فة الأخلاق الغربيين في فترة الحداثة، أمث��ال )كانط( و)لايبنتز( 

وغيرهم، أي إن الفلسفة الغربيَّة قد وجَّهت اهتمامها بجعل الأخلاق الفرديَّة مرتبطة بالأخلاق 

الاجتماعيَّة والمكاسب العملية لهذه الأخلاق، أكثر من اهتمامها بالجوانب الروحية الوجدانيَّة 

المعنويَّة. 

ا ظلَّت في  من الملاحظ، إذن، أنَّ الأخلاق الغربيَّة لم تدرس الأخلاق دراس��ة واقعية، وإنَّم

إطار الأخلاق العمومية ما يجعلها أخلاقاً غير واقعيَّة. وإذا تفحَّصنا الأخلاق الغربية، كما أتينا 

عليها حتى الآن، نجدها أخلاقاً تنتمي إلى المجالات الاجتماعيَّة والسياس��يَّة؛ إذ إنَّ )أرسطو( 

م بحثاً في الأخلاق الواقعيَّة، وكذلك فعل الفلاسفة الذين ذكرناهم في ما بعد، خصوصًا  لم يقدِّ

م نقدًا على هذه الأخلاق واعتبارها  في عرص� الحداثة. ولأنَّ الأمر كذلك، فإنَّنا يمكن أن نق��دِّ

مه الدراس��ات التي  أخلاقاً لا تح��اكي الواقع. ومن هذا المنطلق، فإنَّ هذا النقد يمكن أن تقدِّ

اهتمَّت بالتمييز بين ما هو واقعي وبين ما هو غير واقعي في الأخلاق. وإذا أردنا أن ندلِّل على 

ذلك، فلا بدَّ أن ندخل في بحث مفهوم الواقعيَّة والَّال واقعيَّة؛ حيث يستند مفهوم الواقعية بشكل 

ع��ام إلى تلك الحالة التي تصف الواق��ع العيني كما هو، بعيدًا عن الأوامر أو الأحكام القيمية 

المرتبط��ة بانفعالات الإنس��ان وذوقه وتوافقاته مع الآخرين. وله��ذا، يجب أن نميِّز بين ما هو 

واقعي وغير واقعي في المجالات الخُلقُية انطلاقاً من هذا التعريف للواقعية نفسها. وعلى هذا 

الأساس ميّز بعض الباحثين، ومنهم )الشيخ مجتبى مصباح(، بين مشكلات المذاهب الخُلقُية، 

وانقس��امها في مفهوم الواقعية والَّال واقعية. “لقد اختلفت إجابات المذاهب الخُلقُية في هذا 

الس��ؤال، فذهب بعضها إلى اعتبار أنَّ الجمل الخُلقُية هي مجرَّد إنشاء أوامر ونواه وتوصيات 

بالقيام أو عدم القيام ببعض الأعمال، وبرأي بعضها الآخر فإنَّ هذه الجمل بيانٌ لس��ليقةِ الفَرد 

1 - أمل مبروك: الفلسفة الحديثة، ص439.

انِي ادِسُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة196ِ المَْدخَلُ الشَّ

ا الفريق الرابع  وإبرازٌ لإحساسه، وذهب فريق ثالث إلى اعتبارها حصيلة لتوافق الجماعة، وأمَّ

فقد اعتبر الجم��ل الخُلقُية حاكية عن الواقعيات العينيَّة بغض النظ��ر عن الأوامر، والنواهي، 

والتوصيات، والإحساس، والذوق، والاتفاقات، والمعاهدات”))).

بهذا نجد أنَّ الحديثَ في مجال الواقعية الخُلقُية تعتمد بشكل مباشر على هذه الاختلافات 

بني� المذاهب الخُلقُية، والأمثلة هنا كثيرة، فهناك أحكام نطلقها في المجال الخُلقُي هي التي 

ترش��دنا إلى طبيعة هذا المذهب أو ذاك، وكيف يمكن أن نتبين درجة الواقعية في كلّ مذهب، 

فعندما نقول الصدق حس��ن، كما يرى )مجتبى(، فإنَّن��ا بذلك نصل إلى أربعة أحكام مختلفة، 

ويوردها )مُجتبى( على النحو الآتي:

1. قل الصدق

2. الصدق مقبول

3. تعاهدنا على أن نكونَ صادقين

4. للصدق وصف واقعيٌّ تشير كلمة حسن إليه »))).

ونخلص من ذلك إلى أنَّ هذه الجمل الأربع هي التي ترش��دنا إلى طبيعة المذهب وموقعه 

ى  م��ن حيث الواقعية والَّال واقعية؛ إذ إنَّ مثال »الصدق حس��ن يعادل الجمل 1، 2، 3، تس��مَّ

المذاه��ب الخُلقُية الَّال واقعية. ومن ناحية أخرى، فإنَّ المذاهب القائلة بالواقعيَّة العينيَّة للقيم 

والضرورات الخُلقُية، وإنَّ الجُمل الخُلقُية ش��بيهة بالجملة الرابعة الآنفة الذكر، وإنها تساوي 

ى المذاهب الخُلقُية الواقعية«))). في أمثال السابق )3( تسُمَّ

وعند دراسة هذه الأمثلةِ وموقعها في درجة الواقعيَّة، يمكننا أن نتبَّني ما هو المقصود بالواقعيَّة 

م )مجتبى( تعريفًا واضحًا ل��كلٍّ منهما أيضًا، فيقول »الواقعيَّة في الأخلاق  والَّال واقعيَّة، ويقدَّ

تعن��ي أنَّ القِيمَ والضرورات الخُلقُية لها واقعية عينيَّ��ة وأنَّ الجُملَ الخُلقُية حاكية للواقع. وأما 

1 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص35.

2-  مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص36.

3 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص36.



197

الَّال واقعي��ة فتعني أنَّ القيم والضرورات الخُلقُية لا واقعيَّة له��ا وأنَّ الجمل الخُلقُية لا تحكي 

الواقع«))).

ومن أجل التمييز أكثر في طبيعة الواقعية الخُلقُية وما تختلف عنه الَّال واقعية، فإنَّنا لا بدَّ هنا 

أن نشير إلى طبيعة الواقعية، وخصوصًا في مجال الأحكام الخُلقُية، لنجد أنَّ هناك مجموعة من 

الخصائ��ص التي تمتاز بها الَّال واقعية عن تلك المذاهب الواقعيَّة، فيمكننا القول إنَّ الأخلاق 

اللا واقعية لا تحتاج إلى قابليَّة الصدق أو الكذب؛ إذ إنَّ الصدق هو الذي يبحث عن المطابقة 

بني� الحكم الخُلقُ��ي وبين الواقع، ولهذا ف��إنَّ الأحكام التي نطلقها في مج��ال الأخلاق الَّال 

واقعية تبدو لا معنى لها في س��ياق المطابقة بين الحكم الخُلقُي والواقع العيني. وبالعودة إلى 

الجم��ل التي أوردها )مجتبى(، فإنَّنا نجد كام� يقول »الجمل الثلاث من 1-3 لم يشُر أي منها 

إلى الواقعيَّة العينيَّة، وكما أشرنا فإنَّ الجُمل الخُلقُية بناءً على الَّال واقعية لا تحكي الواقع، أي 

إنَّه��ا لا تحكي الواقعيَّة العينية، وفي النتيجة فإنَّ مُطابقة أو عدم مطابقة الجمل الخُلقُية للواقع 

العيني ستكون بلا معنى، وبالتالي فإنَّ الجُمل المذكورة لا قابليَّة لها للصدق أو الكذب«))).

ا الخاصيَّة الثَّانيةُ للأخلاق اللا واقعية، فإنَّها تتمثَّل في عدم نفي الأحكام الخُلقُية أو إثباتها،  أمَّ

خصوصًا أنَّ الَّال واقعيَّة تعتمد أكثر على تعدد الأذواق والمواقف في هذه الأحكام، ولهذا فإنَّ 

النظرية الَّال واقعية لا تحتمل النفي بشكل مطلق، ولا تحتمل الإثبات بشكل مطلق أيضًا. وهنا 

ةٍ، وهي أنَّ الجُمل الخُلقُية في النظريَّة الَّال واقعيَّة »ستكون  أيضًا يشير )مجتبى( إلى حقيقة مُهمَّ

من قبيل الجمل الأمريَّة الانفعاليَّة أو التعاهديَّة أيضًا، وفي النتيجة لا يمكن توقعّ احتمال صدق 

وكذب الجمل الخُلقُية، أو إثبات صحة وعدم صحة بعض المذاهب الخُلقُية«))).

كذلك يمكن أن نجَدَ أنَّ الأحكام الخُلقُية في النظرية اللا واقعية تفتقر إلى الرابط المنطقي 

بني� ما هو موجود وبين ما يجب أن يوجد؛ لأنَّ هذه الجمل ليس��ت قطعية، وبالتالي الأحكام 

1 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص37.

2 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص38

3 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص38.

انِي ادِسُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة198ِ المَْدخَلُ الشَّ

الخُلقُية في النظرية اللا واقعية لا تشري� إلى الواقع كما لا تشري� إلى ما يجب أن يكون طالما 

أنَّ الَّا�لَّ� واقعية تس��تند دومًا إلى تعدد وتنوّع الأذواق والمواقف ل��دى الأفراد؛ ولهذا لا يمكننا 

م علاقة منطقية بين ما هو كائ��ن وما يجب أن يكون مثل قولنا: الطع��ام لذيذ، إنَّ هذه  أن تق��دِّ

العب��ارة لا يمكن اعتبارها عبارة ممكنة، كما لا يمك��ن اعتبارها عبارة واقعيَّة؛ كذلك في قولنا: 

المعاملة الخُلقُية ضروريَّة، فنحن هنا لم نحدّد طبيعة هذه المعاملة، وفي أي ميدان خُلقُي يجب 

أن نطبقها؛ إذ إنَّ المعاملةَ بين الأفراد تختلف بحس��ب هؤلاء الأفراد وأنفس��هم. وبالعودة إلى 

م مثاًال مُهًّا�مًّ� عن طبيعة الرابطة المنطقيَّة بين الواجب والممكن، فهو يورد  )مجتبى(، فإنَّه يقُدِّ

العب��ارة الآتية: الأطعمة المليئة بالبهارات لذيذة، فهذه العبارة لا تقُدّم أيَّ اس��تدلال يمكن أن 

ة  ة في هذه الأطعمة. ويخلص )مجتبى( أيضًا إلى نتيجةٍ مُهمَّ يرش��دنا إلى الواقع، أي واقع اللذَّ

عندم��ا يقول: بناء على »الَّال واقعية لا يوجد أي ارتب��اط منطقي بين الجمل الخُلقُية والبيانات 

الواقعيَّة«))).

وبناءً على ما ذكرناه من خصائص النظريَّة الَّال واقعيَّة فإنَّنا يمكن أن نقولَ أنَّ الأخلاق الغربيَّة 

ظلَّت أخلاقاً نس��بيَّة ولم تتمكَّن من وضع أخلاق واقعي��ة حقيقية، ما يدعم نظريَّتنا عن ارتباط 

الأخلاق الغربيَّة بالأنس��اق السياسيَّة والاقتصاديَّة أكثر من ارتباطها بالأخلاق الفردية الواقعية، 

وهذا الأمر سوف نجده لدى دراستنا للفلسفة الخُلقُية الواقعيَّة في الإسلام.                   

ثانيًا: الأخلاقُ الواقعيَّةُ في الفَلسفةِ الإسلاميَّةِ 

إذا كان��ت الفلس��فةُ الغربيَّة قد اكتفت بالجانب النفعي من الأخال�ق كما رأينا، ولم تدرس 

الأخلاق دراس��ة واقعيَّة، فإنَّنا في مجال الفلس��فة الإسال�ميّة نجد أنَّ القضايا الخُلقُية مرتبطة 

ارتباطاً وثيقًا بإظهار الأخلاق بوصفها جزءًا من المباحث الوجوديَّة، خصوصًا لدى )ابن سينا( 

ث ع��ن الفاعل الخُلقُي وارتباطه بعِلَّة الوجود الكبرى، وهو الله س��بحانه وتعالى.  الذي تحدَّ

1 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص39



199

فالأخلاق، إذن، بالنس��بة إلى )ابن س��ينا( لا يمكن أن تخرج عن سياق الفعل الإلهي؛ فتكون 

الأخلاق هي الغاية الكبرى في الوجود طالما أنَّ الله هو غاية الوجود عند )ابن س��ينا(؛ حيثُ 

ث عن الخير الأس��مى الذي لا يمكن قياسه إَّال من خلال الفاعل الذي يصدر عنه  نجده يتحدَّ

والذي ليس منفعًال به، أي أنَّنا هنا أمام أخلاق واقعيَّة تنطلق من الواقع، وإن كان )ابن سينا( قد 

ا الحال الجود والخير فيجب  ث عن الخير، فيقول: »وأمَّ ربط الأخلاق بالذات الإلهيَّة؛ إذ يتحدَّ

أن يعلم أنَّ شيئاً واحدًا له قياس إلى القابل المستكمل به، وقياس إلى الفاعل الذي يصدر عنه، 

وإذا كان قياس��ه إلى الفاعل الذي يصدر عنه، بحي��ثُ لا يوجب أن يكون الفاعل منفعًال به أو 

بشيء يتبعه، كان قياسه إلى الفاعل جودًا وإلى المنفعل خيراً«))).

إذن، من الواضح أنَّ الفلسفة الإسلاميَّة استندت بشكل مباشر إلى النصوص الدينيَّة القرآنيَّة، 

ويمك��ن النظر إلى هذه الفلس��فة الخُلقُية على أنَّها مذهب خُلقُي واقع��ي يمكن إثباتها بطرق 

متعدّدة. 

ويمكن القول إنَّ الفلس��فةَ الإسلاميَّةَ قد اعتمدت على الأخلاق الواقعيَّة، وليس كما حدث 

في الغرب؛ حيثُ تحوَّلت الأخلاق إلى قوانين جامدة، ويعود ذلك إلى أنَّ الأخلاقَ الإسلاميَّةَ 

قد اس��تندت إلى القرآن الكريم والأحاديث الشريفة عن النبي a وخلفائه المعصومين، وقد 

أشار إلى ذلك )مجتبى مصباح( بقوله »إنَّ المذهبَ الخُلقُي الإسلامي يرتبط ارتباطاً وثيقا ببقيَّة 

أجزاء دين الإسال�م )القائد والفقه(، وبالتَّالي فإنَّه يعتبر جزءًا من نظام واحد«)))؛ حيثُ نجد أنَّ 

الأخلاق الواقعيَّة لديها خصائص تميّزها عن الَّال واقعية، وتختلف عنها اختلافاً واضحًا، ومن 

هذه الخصائص أنَّ الأخلاق الواقعيَّة قابلة للتصديق والتكذيب؛ حيثُ يتطابق التَّقرير الخُلقُي 

أو الحكم الخُلقُي مع الواقع، فنستطيع أن نصَف الحُكمَ الخُلقُي في النظرية الواقعية بالصدق 

أو الك��ذب، وهو م��ا يلاحظه )مجتبى( في هذا الصدد، فيق��ول: »إنَّ الجُمل الخُلقُية مثل )4( 

ة بها، ولهذا فإنَّها تقبل الصدق والكذب الواقعيين، أي إنه إذا تطابق  تحيك� أيضًا واقعيَّة خاصَّ

1 - ابن سينا: الشفاء – الالهيات، ص116.

2 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص310.

انِي ادِسُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة200ِ المَْدخَلُ الشَّ

تقريره��ا مع الواقع فه��ي صادقة والأخرى كاذبة، وبناءً على الواقعيَّة أيضًا س��يكون من العقل 

تحصيل الأح��كام الخُلقُية وكذلك تحصي��ل المذاهب الخُلقُية التي يمك��ن الاعتماد عليها، 

وأخيراً إمكانيَّة البحث والحوار فيها أيضًا«))).

ه��ذا مضافاً إلى أنَّ الظاهرةَ الخُلقُيةَ في النظريَّ��ة الواقعيَّة تتمتَّع بأنَّها قابلة للتحقيق، أي أنَّها 

قابلة للتجريب القائم على المشُ��اهدةِ الحِس��يَّةِ، وكذلك نجدها قابلة للاستدلال العقلي؛ كما 

تختف��ي القيم المتعارضة ع��ن الموضوع الخُلقُي الواحد، أي لا تعود الأخلاق هنا نس��بيَّة بل 

تصبح أخلاقاً مطلقة، أو ما يمكن أن نعّرب عنه بالوحدة الخُلقُية. وتمتاز الأخلاق الواقعيَّة بأنَّها 

أخلاق إطلاقيَّة؛ إذ يقرّر أصحاب النظريَّة الواقعيَّة أنَّ هناك منشأ واقعيًّا للقِيم الخُلقُية تنجم عنها 

مجموعةٌ من الأحكام والصفات الخُلقُية غير المشروطة. فـ »القائلون بالواقعية ورغم اعتقادهم 

بوجود المنشأ الواقعي للقيم واللزوميات الخُلقُية، يرون عدم ارتباط القيم الآتية بأي قيد وشرط: 

الصفات والس��لوكيَّات الاختياريَّة الموافقة تحت أي شرط للمنشأ الواقعي للقيم ??

واللزوميات الخُلقُية.

الصفات والسلوكيات الاختيارية المخالفة لها تحت أي شرط.??

الصفات والسلوكيات الاختيارية المقابلة لها تحت أي شرط«))).??

ة؛ ذلك أنَّ الإسلام   ومن هنا، يمكن القول إنَّ الأخلاق الإسال�ميَّة هي أخلاق إنس��انيَّة عامَّ

قد ناقش حقيقة الإنس��ان والتي هي روحه التي لا تفنى بموته. ما يعني أنَّ الإسلام في أخلاقِه 

قد تجاوز وجود الإنس��ان الجسام�ني منطلقً��ا إلى وجوده الروح��ي. وأوَّل ملامح هذا الفهم 

وحِهِۖ  وجََعَلَ  للإنسان نجده في آيات القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فيِهِ مِن رُّ

ا تشَْكُرُونَ﴾ ]السجدة: 9[ كما نجده في الحديث  فْئدَِةَۚ  قَليِلًا مَّ
َ بْصَارَ وَالْأ

َ مْعَ وَالْأ لَكُمُ السَّ
ا تنُقلون من  الشريف للنبي الأعظم a؛ حيثُ يقول: »ما خُلقتم للفناء بل خُلقتم للبقاء، وإنَّم

1 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص44

2 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص47



201

دار إلى دار«))).

ه بش��كل مباشر إلى روح الإنسان،  وهكذا، نس��تطيع أن نقولَ إنَّ الأخلاق الإسال�ميَّة تتوجَّ

وهذا ما يجعل الأخلاق الإسلاميَّة أخلاقاً إنسانيَّة عامة، فالإنسان الذي تحدث عنه الإسلام هو 

الإنس��ان الشامل في كل مكان وزمان وفي كل الأديان؛ ذلك أنَّ أوَّل أسس الأخلاق الإسلامية 

نجدها في أنَّ الأعمال الإنس��انيَّة تؤثر في روح الإنس��ان، ويذكر ذلك )مجتبى صباح( بالقول 

»ويعتبر الإسلام أنَّ أعمالَ الإنس��ان تؤثِّر في روحه، وأنَّه مُرتهن بأعماله الاختياريَّة، وأنَّ نتائجَ 

أعماله تعود إليه بشكل كامل«))).

ثت الفلس��فة الإسال�مية عن القيمة الذاتيَّة والنهائية للأخال�ق، وذلك انطلاقاً من  وقد تحدَّ

إش��ارة القرآن الكريم إلى عبارات مثل الس��عادة والفلاح والفوز، فغاية الأعمال الحس��نة هي 

ح معناه »الظفر والفوز والنجاح. ولذا، فإنَّ من يزُيل الموانع  ح؛ إذ إنَّ الف�لَ�َا الوصول إلى الفلََا

المعترضة لطريق س��عادته والواصل إلى كماله الحقيقي يسمى الفالحِ، ومن طرف ما فقد عَّرب 

القرآن الكريم عن الذين يزكّون أنفسهم من الرذائل بالمفُلحين«))).

ونلُاحظ هنا أنَّ الأخلاق الإسال�ميَّة تطالب الإنس��ان بأفعال حقيقيَّة يمكن من خلالها أن يحقِّق 

الفلاح والفوز وصوًال إلى الس��عادة، هنا نجد أنَّ مفهوم الس��عادة في الأخلاق الإسال�ميَّة تختلف 

بشكل كبير عن مفهوم السعادة في المسيحيَّة؛ إذ إنَّ السعادة في المذهب الخُلقُي الإسلامي مرهون 

ا مفهوم التَّقوى، فإنَّه يمثِّل كمال الأخلاق  تحقّقها بالفعل الإنساني الذي يرمي إلى الفلاح والفوز. أمَّ

الإنسانية، فمن أجل تحقيق السعادة والفوز والفلاح لا بدَّ من التقوى؛ إذ خارج هذه التقوى لا وجود 

لأخلاق إنسانية، وقد أشار )مجتبى( إلى ذلك بقوله: »وفي القرآن اعتبرت التَّقوى صفة عامة«.

 هكذا نجد أنَّ الأخلاق الإسلاميَّة تمثِّل فلسفة الأخلاق العامة التي يكون علم الأخلاق جزءًا 

منها، وكذلك المذاهب والمدارس الخُلقُية، خصوصًا أنَّ الإسلام قد ربط الأخلاق بالأعمال، 

1 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص311.

2 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص311

3 - مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، ص312

انِي ادِسُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة202ِ المَْدخَلُ الشَّ

فليس هن��اك من أخلاق نظريَّ��ة إلا إذا اتصفت هذه الأخلاق بالأعمال، وعلى رأس��ها مفهوم 

التقوى.

ةُ والاستنتاجَات ثالثًا: الخَاتِم

ة في سياق  لعلَّ البحثَ في الفلسفة الخُلقُية يسُاعدنا على تقّيص مجموعة من النتائج المهُمَّ

هذا البحث، ومنها:

  الفلس��فة الخُلقُي��ةُ هي المبحثُ الذي ي��درس مبادئ علم الأخال�ق، بهذا تكون .11

الفلس��فة الخُلقُية هي التي تس��تند إلى المنهج العقلي الاستدلالي، في حين يكون 

علم الأخلاق مستندًا إلى المنهج التجريبي.

ظلَّ��ت الأخلاق في الفلس��فة الغربيَّ��ة أخلاقاً لا واقعيَّ��ة؛ لأنَّها ارتبطت بالأنس��اق .22

الأيديولوجية والاقتصادية أكثر مما اهتمَّت بالواقع الإنساني المعيش.  

اهتمَّت الفلس��فة العربيَّة الإسال�ميَّة بالطابع الواقعي للأخال�ق؛ إذ نجد أنَّ النَّظرية .33

الخُلقُية الإسال�ميَّة قد اهتمَّت بالفرد وس��لوكه الخُلقُ��ي ذي الطابع الإطلاقي، فلم 

تس��مح بقيام أخلاق نس��بيَّة، كما هو الأمر في الفلس��فة الغربيَّة. هذا مضافاً إلى أنَّ 

الأخلاق الإسلاميَّة تأتي بوصفها صادرة عن الله الذي هو عِلَّة الوجود وعِلَّة الأخلاق 

معًا.

- أنَّها .44 تتمتَّع الأخلاق الواقعيَّة بخصائص تميّزها عن الأخلاق الَّال واقعيَّة، منها -مثًال

أخال�ق إطلاقيَّة في حين أنَّ الَّا�لَّ� واقعيَّة هي أخلاق نس��بيَّة، وكذلك فإنَّ الأخلاق 

الواقعية قابلة للتكذيب التصديق، أما الَّال واقعية فليست خاضعةً لهما.



:
ُ
ابِع

َّ
 الس

ُ
صل

َ
الف

الِ
َ
م

َ
 الج

ُ
ة
َ
ف
َ
لس

َ
ف



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة204ِ المَْدخَلُ الشَّ



205

يعُدّ الجمال محورًا أساسً��ا في الفلسفة منذ نشأتها؛ فقد ش��غل الأذهان وتنازعته تفسيرات 

ة باختلاف المرجعيات الثقافيَّة والحضاريَّة. يشري� بعضٌ إلى أنَّ مقاربةَ الجمال لا تنفصل  عدَّ

عن البُعد الوجداني لدى الإنسان، بينما يرى آخرون أنهّ يرتبط بالمعايير العقلية والقيم الخُلقُية. 

يلفت هذا التباين الانتباه إلى ضرورة دراس��ة فلس��فة الجمال بوصفها حقًال مستقًّال يمزج بين 

الفن والأخلاق والميتافيزيقا، كي نتمكَّن من تكوين رؤية واضحة توازن بين ما هو حسّي وبين 

ما هو فكري وروحي.

ينش��أ الاهتمام بفلسفة الجمال من الرغبة في فهم علاقة الإنسان بالعالم المادي من حوله، 

إلى جانب البواعث النفس��ية التي تدفع��ه إلى الإعجاب أو النفور تج��اه ظواهر معيَّنة. يرصد 

مؤرِّخو الأفكار أنَّ الإنسان القديم بحث عن التعبير الجمالي من خلال الرسوم والنقوش والآثار 

المحفوظة في الكهوف، كأنَّ طبيعة النفس البشريَّة تستشعر الحاجة إلى تشكيل ما تراه في هيئة 

ا احتوت على دلالات رمزية تحكي  جميلة. لم تكن تلك المظاهر مجرَّد أش��كال بدائيَّة، وإنَّم

عن روحٍ تسعى لتجاوز حدود المألوف بخلقٍ فنيٍّ يربط المادة بالقيمة.

تسُ��تظهر هذه الفكرة في بعض النصوص الفلس��فيَّة الكلاس��يكيَّة التي تربط الجمال بعالم 

المثُلُ؛ حيث ورد أنَّ »الجمال الحقيقي يش��عُّ حين تنكشف الفكرة المطلقة في المحاكاة التي 

يبدعها الفنان«))). يلمّح هذا الاقتباس إلى أنَّ الجمال ليس موضوعًا حسيًّا بحتاً، إنَّما هو تجلٍّ 

لجوهر أس��مى يتجاوز عالم الظواهر. في المقابل، لا تعني هذه المقاربة أفُول الأبعاد الحِسيَّة 

، ثم يرتقي بقدرته على  بل تشي بفكرة مفادها أنَّ العمل الفني أو الجمالي ينطلق من حسٍّ ماديٍّ

تمثلّ المثال الأعلى أو الصورة الكامنة خلف الظواهر.

1 - أفلاطون: الجمهورية، ص25

ابِعُ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة206ِ المَْدخَلُ الشَّ

تلُق��ي مثل هذه الرؤية بظلالها على النقاش الدائر ع��ن ما إذا كان الإدراك الجمالي يعُدّ 

ذاتيًّا أم موضوعيًّا. يس��ود الاعتقاد لدى فريق بأنّ الجمال يكمن في عين الناظر، بينما يصرُّ 

فريق آخر على أنَّ هناك معايير مشتركة تضبط الحكم الجمالي. يكشف هذا التباين النقاب 

ع��ن جدلية مثيرة تتكرّر في كتابات الفلاس��فة وعلماء الجمال؛ إذ تمي��ل بعض النظريات 

إلى الذاتية المتطرفّ��ة، فيما تظُهر أخرى نزوعًا نحو الموضوعي��ة التي تقيّد الذوق الفردي 

وتضبطه بقواعد عقلية أو أدبية. تتَّضح في هذه النقطة قيمة دراسة فلسفة الجمال بغية تبّني 

اه إلى موضوعاتٍ  الأسس التي يقوم عليها الحكم الجمالي، وهل تنحصر في الحس أو تتعدَّ

متعالية.

تبُرز هذه الإش��ارات المتنوِّعة أنَّ فلس��فة الجمال، سواء في الس��ياق الغربي أم الإسلامي، 

ليست محصورة في الشكل الظاهري فحسب بل تتشابك مع فلسفة القيم وأطروحات الأخلاق 

قة لهذا الحقل حتى لا  ى ضرورة الدراسة المعمَّ وعلوم النفس ونظريات المعرفة. من هنا، تتبدَّ

يكون البحث فيه مجرَّد محاولة لتجميع آراء متفرِّقة أو توثيقًا سرديًّا للمقولات بل تحليًال يسبر 

أغوار الأس��باب الكامنة وراء تبنّي مواقف جماليَّة بعينها. يساعد هذا المسعى على فهم أعمق 

لكيفية تش��كُّل المعايير الذوقية لدى الأف��راد والمجتمعات، ويدعونا إلى النظر في علاقة هذه 

المعايير بالتطوُّرات الثقافيَّة والعلمية والسياسية.

ينطل��ق هذا البحث م��ن فرضية أنَّ الجمال مفه��وم متعدّد الأوجه، يس��تمدُّ عناصره من 

تراكمات ثقافية وفلسفيَّة قديمة، ويواصل التبلور مع تحوُّلات الحاضر. ينبري الباحث في 

الصفحات اللاحقة لاس��تقصاء الأبعاد التاريخية والمعرفية التي أسهمت في صياغة الرؤية 

الغربية للجمال، ثم ينتقل إلى اس��تجلاء خصوصية الرؤية الإسال�مية في هذا المجال. تليه 

محاولة المقارنة بين المنظورين، بغية الكشف عن المشتركات والخلافات، وتأثير كلّ منهما 

في تش��كيل أذواق الناس على مرّ العصور. يندرج ضمن ذل��ك تحليل تأثر الفنون وطريقة 

تلقيها، والعلاقة بين الجمال والهوية، فضًال عن رصد الملامح التي قد تقود إلى حوارٍ أوسع 

بين الثقافات.



207

المبَحَثُ الأوََّل- الإطارُ النَّظريُّ والتاريخيُّ لفلسفةِ الجمالِ

: تعريفات ومفاهيم رئيسة أوَّلًا

يعُدُّ مفهوم الجمال من أكثر المفاهيم الفلسفية تعقيدًا وتعدّدًا في التفسيرات؛ حيث يتداخل 

م��ع أبعاد حس��ية، وعقليَّة، وميتافيزيقية، ما يجعله موضوعًا للدراس��ة الفلس��فية منذ العصور 

ع دلالات الجمال وفق المدارس الفكريَّة المختلفة، كما  القديمة وحتى الوقت الحاضر. تتنوَّ

تتباين معاييره بين المجتمعات والثقافات، ما يجعل البحث في فلس��فة الجمال مدخًال لفهم 

الذوق الإنساني والتطورات التي طرأت عليه عبر العصور.

يشتق مصطلح “الجمال” في اللغةِ العربيَّة من الجذر “جَمَلَ”، ويدل على الحُسن والبهاء، 

ويقُال “رجلٌ جميل” أي حسن الهيئة، و“جمل الشيء” أي زاده بهاءً وحُسنًا))). كما يظهر ارتباط 

الجمال بمفهوم »الإحسان« في بعض الس��ياقات اللغوية، وهو ما يعُّرب عن البُعد الخُلقُي إلى 

جانب البُعد الحسّي.

أما في الفلسفات الغربية، فقد تطوَّر المفهوم تحت مصطلح Aesthetics  الذي يعود أصله 

إلى الكلمة الإغريقية Aisthesis التي تعني الإدراك الحسّي، وقد استخدمه الفيلسوف الألماني 

)ألكس��ندر بومغارتن- Alexander Baumgarten( في القرن الثامن عشر، للإش��ارة إلى علم 

الجمال بوصفه نظريَّة مستقلةّ تعُنى بالذوق الفني والحسي))).

يرتب��ط الجمال أيضًا بالمفاهيم الخُلقُية والمعرفيَّة؛ حيثُ يرى بعض الفلاس��فة أنَّ الجمال 

لي��س مجرَّد خاصيَّة حس��يَّة بل ه��و انعكاس للخير والكام�ل، كما ورد في الفلس��فة المثالية 

عن��د )أفلاطون( الذي اعتبر أنَّ »الجمال الحقيقي هو إدراك لم��ا هو أبدي ومتعالٍ عن العالم 

المحسوس؛ حيث تصُبح الأشياء جميلة بقدر ما تشارك في عالم المثُل«))).

1 - ابن منظور: لسان العرب، ج11، ص118.

2 - ألكسندر بومغارتن: تأملات جمالية، ص32.

3 - أفلاطون: الجمهورية، ص198.

ل ابِعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة208ِ المَْدخَلُ الشَّ

أما )أرس��طو( فقد نظر إلى الجمال من زاوية أخرى؛ حيثُ ركَّز على »التناس��ق بين الأجزاء 

والانسجام بينها، بحيث يؤدِّي الترتيب الصحيح إلى الإحساس بالجمال«)))، وهو ما انعكس 

في فلسفته حول الفن والمحاكاة.

تثُير هذه التصوّرات إشكاليَّة أساس عن ما إذا كان الجمال موضوعيًّا أم ذاتيًّا، أي هل الجمال 

قائم في الأشياء ذاتها، أم أنَّه مجرد استجابة شعورية لدى المتلقِّي؟ تبنَّت الفلسفات الكلاسيكية 

رؤية موضوعيَّة للجمال، بينما جاءت الاتجاهات الحديثة، وخصوصًا مع الفلس��فة التجريبيَّة 

و)كانط(، لتعزّز فكرة أنَّ »الحكم الجمالي لا يمكن أن يكون موضوعيًّا بحتاً؛ لأنه يرتبط بتجربة 

ذاتية قائمة على التفاعل مع الموضوع الفني«))).

ثاَنيًا: البداياتُ التاريخيَّةُ لفلسفةِ الجمالِ في الحضاراتِ القَديمةِ

يرتبط مفهوم الجمال في الفكر الإنس��اني القديم بالبُعد الديني والميتافيزيقي؛ حيثُ كانت 

الحضارات القديمة ترى في الجمال انعكاسًا للانسجام الكوني والإرادة الإلهيَّة. يتَّضح ذلك 

في الفنون المعماريَّة والزخرفيَّة؛ حيثُ كان للجمال دور روحيٌّ يتجاوز كونه مجرَّد إحس��اس 

بصري.

في الفكر الصّيني القديم، وخصوصًا في فلس��فة )كونفوش��يوس(، ارتبط الجمال بمفهوم 

التناغم والانس��جام؛ حيثُ ينُظر إلى الجمال على أنَّه تحقيقٌ لتوازن القوى الكونية بين “الين” 

و“اليانغ”، وهو ما انعكس في فنون الخط والرسم الصيني))).

أما في الفلسفة الهندية القديمة، فقد كان الجمال مرتبطاً بالروحانية والتأمل العميق؛ حيثُ 

ظهر ذلك في الفنون التعبّديَّة والملاحم الش��عرية، مثل »الرامايانا« و»المهابهاراتا« التي كانت 

1 - أرسطو: فن الشعر، ص54.

2 - كانط: نقد ملكة الحكم، ص145

3 - كونفوشيوس: كتاب المحاورات، ص78.



209

ترى في الجمال وسيلة لتحقيق الصفاء الروحي والتقربّ إلى الإله))).

في الحض��ارة المصريَّة القديم��ة، كان الجمال يعكس النظام الإلهي؛ حيثُ س��اد الاعتقاد 

بأنَّ »الماعت« )Ma›at( – أي النظام الكوني والعدالة – تعُّرب عن معيار الجمال في الكون، ما 

انعكس على فنون العمارة والنحت والتصميمات الهندسية للأهرامات))).

أما الفلسفة الإغريقيَّة، فقد شهدت أولى المحاولات لصياغة مفهوم الجمال فلسفيًّا؛ حيثُ 

تبلور في أفكار )سقراط وأفلاطون وأرسطو(. اهتمّ )سقراط( بفكرة »الجمال الخُلقُي«، معتبراً 

ا هو مرتبط بالكمال الداخلي للنفس البشرية«، وهو ما جعل  أنَّ »الجمال ليس مجرَّد هيئة، وإنَّم

الجمال عنده أعمق من كونه مجرَّد مظهر))).

تظُهر هذه الإش��ارات أنَّ فلس��فة الجمال لم تكن محصورةً في الجانب الحسّي، بل كانت 

تتداخل مع الأخلاق والميتافيزيقا والروحانيَّة، وهو ما شكَّل قاعدةً لنظريات الجمال اللاحقة 

في الفكر الغربي والإسلامي.

ثاَلِثًا: فلسفةُ الجمالِ بَيَن النَّظرةِ الكلاسيكية والحديثةِ

شهدت العصور الوُسطى تحَوًُّال في فلسفة الجمال؛ حيثُ تأثرت بالفكر الديني، خصوصًا 

في الس��ياق المس��يحي؛ إذ رأى )أوغس��طين( أنَّ »الجمال في هذا العالم لي��س إلا ظًال زائًال 

للجمال الإلهي المطلق«)))، وهو ما جعله يربط الجمال بالحقيقة الدينية.

أما في عصر النهضة، فقد برز الاهتمام بالجمال بوصفه قيمة مستقلَّة؛ حيثُ ظهر الفنّ الواقعي 

 ،)Michelangelo-( و)مايكل أنجل��وLeonardo da Vinci-�في أعام�ل )ليون��اردو دافنيش

1 - كريشنامورتي: الفن والتأمل، ص113.

2 - وِل ديورانت: قصة الحضارة، ج2، ص267.

3 - أفلاطون: محاورات أفلاطون، ص87.

4 - أوغسطين: مدينة الله، ص312.

ل ابِعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة210ِ المَْدخَلُ الشَّ

وترافقت معه تحوّلات فلسفيَّة، مثل اعتبار الجمال نابعًا من الهندسة والنسب الرياضيَّة))).

مع الفلس��فة الحديثةِ، خصوصًا عند )ديكارت( و)كانط(، تبلورت رؤية تفصل بين الجمال 

بوصفه معي��ارًا كونيًّا وبين الجمال بوصفه إحساسً��ا فرديًّا؛ حيث اعترب� )كانط( أنَّ »الأحكام 

الجمالية نابعة من ملكة التذوق، وهي أحكام تأمليَّة لا ترتبط بالمصلحة«))).

في الفكر المعاصر، تطوَّرت فلسفة الجمال باتجاهين رئيسين:

11 الفلسفة التحليليَّة التي ركَّزت على اللغة الجمالية ومعنى المصطلحات المستخدمة .

في النقد الفني.

22 النقد ما بعد الحداثي الذي ألغى المعايير التقليدية للجمال، معتبراً أنَّ كلَّ أش��كال .

التعبير الفني لها قيمتها بغض النظر عن التناسق أو المعايير القديمة.

يعك��س هذا التط��ور مدى التحوُّلات التي ط��رأت على مفهوم الجمال، ما يجعل دراس��ته 

ضروريَّة لفهم أبعاده المتعدّدة في الفكر الغربي والإسلامي على حدٍّ سواء.

المبَحَثُ الثاني: فَلسفَةُ الجَمالِ في الفِكرِ الإسلاميّ

: الأسس القرآنية والحديثيَّة لمفهومِ الجَمالِ: أوَّلًا

يحتلُّ مفه��ومُ الجمال موقعًا مركزيًّا في التصور الإسال�مي للعالم؛ حي��ثُ يرتبط بالكمال 

ة على أهميَّة الجمال، س��واء  الإلهي والانس��جام الكوني. يؤكِّد القرآن الكريم في مواضع عدَّ

ءٍ  ْ َُّل شَي حْسَنَ ك
َ
ِي أ في الخلق الإلهي أم في أفعال الإنس��ان وس��لوكه. يقول الله تع��الى: ﴿الَّذ

خَلَقَهُ﴾ ]السجدة: 7[، ما يدلّ على أنَّ الجمال قيمة أصيلة في النظام الكوني. كما جاء في قوله 
حَُونَ﴾ ]النحل: 6[، ما يعكس العلاقة  َالٌ حِيَن ترُِيحُونَ وحَِيَن تسَْر تع��الى: ﴿وَلَكُمْ فيِهَا جَم

بين الجمال والشعور بالراحة النفسية في حياة الإنسان.

1 - إيرفينغ ستون: عذاب وكمال، ص197.

2 - كانط: نقد ملكة الحكم، ص213.



211

لا يقتصر مفهوم الجمال في الإسال�م على الحُس��ن الظاهري بل يمت��دُّ إلى البعد الخُلقُي 

والروحي. ورد في الحديث عن الإمام الصادق j: “إنَّ الله جميل يحبّ الجمال، ويحبّ أن 

يرى أثر نعمته على عبده”))). يعكس هذا النصُّ فهًام متكامًال للجمال؛ حيثُ يجمع بين الجمال 

المادي والروحي، ويؤكِّد على أهمّية انعكاس النعم الإلهيَّة على الإنسان في مظاهره وسلوكه.

ثاَنيًا: فَلسفةُ الجَمالِ من المنَظورِ الإسلامي

تناول علماء الكلام والفلاس��فة المس��لمون مفهوم الجمال من زوايا متعددة؛ حيثُ ناقشوا 

ارتباطه بالكمال الإلهي، وبنية العقل، والتناسب في الطبيعة والفن.

في الفك��ر الكلامي، ب��رز المعتزلة باعتباره��م أوائل من ناقش��وا مفهوم “الحُس��ن والقُبح 

العقليين”؛ حي��ثُ رأوا أنَّ الجمالَ يمكن إدراكه بالعقل المس��تقلّ، وليس فقط بالشرع. اعتبر 

)واصل بن عطاء( أنَّ الجمال يتمثَّل في التناس��ق والانس��جام، وهو ما يقرُّه العقل السليم دون 

الحاجة إلى نص ديني.

ا الأشاعرة، فقد عارضوا هذا الاتجاه، باعتبار أنَّ الجمال والقبح لا يدُركان بالعقل وحده  أمَّ

بل يحُدّدان تبعًا لما يقرّره الشرع؛ حيث رأى )الغزالي( أنَّ الأشياء لا تعُدّ جميلة أو قبيحة بذاتها، 

بل بحكم الله فيها، فهو الذي يعُرفّنا الجمال الحقيقي))).

م الفلاس��فة المس��لمون القدماء مقاربة أكثر تعقيدًا لمفهوم الجمال؛ حيثُ  في المقابل، قدَّ

د الجمال بالترتيب الذي يحقّق  اعتبروه مرتبطاً بالكمال والنظام العقلي. عند )الفارابي(، يتحدَّ

الانس��جام بين الأجزاء؛ حيثُ يكون كلُّ عنصر في مكانه الصحيح))). انعكس هذا التصوُّر في 

نظريَّاته عن الموس��يقى؛ حيثُ اعتبر أنَّ الجمال الموس��يقي يقوم على التناسب الرياضي بين 

النغمات.

3 - الكليني: الكافي، ج6، ص438.

4 - أبو حامد الغزالي: إحياء علوم الدين، ج4، ص95.

5 - الفارابي: كتاب الموسيقى الكبير، ص42.

ابِعُ - الَمبحَثُ الثاني الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة212ِ المَْدخَلُ الشَّ

أما )ابن رشد(، فقد تبنّى موقفًا واقعيًّا متأثراً بـ)أرسطو(؛ حيثُ رأى أنَّ الجمال يتحقَّق حين 

يكون الشيء متناس��بًا مع وظيفته، أي أنَّ الجمال ليس مفهومً��ا مجرَّدًا بل يرتبط بفائدة الشيء 

وتأثيره))) .

ا )الش��يخ مصباح اليزدي(، فقد ركَّز على البُعد الفلسفي للجمال، معتبراً أنَّ الجمال ليس  أمَّ

قائماً في الأش��ياء بذاتها، بل هو نتيجة التناسب والانس��جام بين الأجزاء، وهو ما يتيح للنفس 

إدراكه))).

أما )الش��يخ جوادي الآملي(، فيرى أنَّ الجمال في العرفان ليس مجرَّد إحساس بل هو تجلٍّ 

؛ لأنه ي��درك وجود الله في كلّ  للكام�ل الإلهي، ولهذا فإنَّ الع��ارف يرى في كلّ شيء جماًال

شيء))).

يتَّضح من خلال هذا المبحث أنَّ فلس��فة الجمال في الفكر الإسال�مي لا تفصل بين البُعد 

الحسي والبُعد الروحي بل ترى أنَّ الجمال انعكاسٌ لنظام الكون الإلهي. فقد ناقش الفلاسفة 

م الفلاسفة المعاصرون  المسلمون القدماء الجمال من منطلقاته العقليَّة والميتافيزيقيَّة، بينما قدَّ

؛ حيثُ ربطوا الجمال بالروحانية والكمال الإلهي، وهو ما يتجَّىل في نظريَّات  رؤية أكثر تكامًال

)الطباطبائي، واليزدي، والصدر، ومطهري، وجوادي آملي(.

المبَحَثُ الثالث: القِيَمُ الجَماليَّةُ في الفُنون وَالحَضارةِ الإسلاميَّةِ

: الجَمالُ في الفنون الإسلامِيَّةِ.. المفَاهِيمُ وَالأسُس أوَّلًا

انعكست فلسفة الجمال الإسلامية على الفنون بشكل عام؛ حيث لم تكن النظرة الإسلامية إلى 

الفن مجرَّد انعكاس للحس الجمالي بل تجاوزت ذلك إلى أبعاد روحية وفكرية ترتبط بالتوحيد 

1 - ابن رشد: تلخيص كتاب النفس، ص156.

2 - مصباح اليزدي: الفلسفة الإسلامية، ص176. 

3 - جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص243.



213

والبعد الخُلقُي. تقوم الفنون الإسال�ميَّة على التوازن بين الجمال والوظيفة التعبديَّة؛ حيثُ ينُظر 

إلى الفنّ على أنَّه وسيلة لتقريب الإنسان من الحقائق الروحية، وليس مجرَّد أداة للمتعة الحسيَّةِ.

تتجَّىل هذه الفكرة في العمارة الإسلامية والخط العربي والزخرفة؛ حيثُ يقوم الجمال على 

مبدأ “اللا نهائية”، وهو انعكاس لفكرة التوحيد.

أما )الش��يخ مصباح اليزدي(، فيرى أنَّ الجمالَ في الإسلام مرتبط بتحقيق الكمال، ولذلك 

نجد أنَّ الفنون الإسلامية تتميَّز بالتركيز على التجريديَّة، فهي لا تحاكي الواقع الحسي فقط بل 

تعّرب عن القِيم الروحيَّة))).

يؤكِّد الش��هيد )مرتضى مطهري( على دور الجمال في تعزيز الوعي الروحي؛ حيثُ يرى أنَّ 

الجمالَ الذي يقتصر على الش��كل الحسي لا يحقّق الكمال الإنساني، بل لا بدَّ أن يكونَ الفنُّ 

وسيلةً لنقل المعاني العميقة التي تربط الإنسان بالله وبالوجود))).

ثاَنيًا: العمارَةُ الإسلاميَّةُ والجَمالُ الهَندَسّي

دت التصوُّرَ الإسلامي للجمال؛ حيثُ تقوم  تعُدُّ العمارة الإسلاميَّةُ من أبرز الفنون التي جسَّ

على التوازن بين الجمال الهندسي والبُعد الروحي.

يرى )ابن خلدون( أنَّ العمارة الإسلاميَّة تتميز بالتناسق والدقة؛ حيثُ يرُاعى في بنائها تحقيق 

الجمال مع البساطة، وهو ما يعكس قيم الإسلام في رفض التكلُّف والإفراط في الزخرفة))).

تمثِّل المس��اجد نموذجًا واضحًا لهذا التصوّر؛ حيثُ يتجَّىل فيها التناس��ق بين المحراب، 

والقباب، والمنارات، والزخارف الهندس��يَّة التي تعّرب عن السمو الروحي. تسُتخدم الخطوط 

العربية في تزيين الجدران بدًال من التصوير البشري، وذلك انسجامًا مع العقيدة الإسلاميَّة التي 

تفُضّل الرمزيَّة على التشخيص.

1 - مصباح اليزدي: الفلسفة الإسلامية، ص187.

2 - مرتضى مطهري: الإنسان الكامل، ص143.

3 - عبد الرحمن بن خلدون: المقدمة، ص412.

ابِعُ - الَمبحَثُ الثالث الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة214ِ المَْدخَلُ الشَّ

ثاَلثًا: الخَطُّ العربي وتجَليَّات الجَمالِ في الكِتَابةِ

يعُتبر الخطُّ العربي من أرقى أش��كال الفنون الإسال�ميَّة؛ حيثُ يجمع بين الجمال البصري 

والبُعد القدسي للنصوص الدينية.

يسُ��تخدم الخط الع��ربي في الزخرفة المعماريَّ��ة، والمصاحف، واللوح��ات الفنية؛ حيثُ 

يعتم��د على التكرار الهندسي، والتداخل، والتماثل، ما يخلق تأثيراً بصريًّا يعزِّز البُعد الروحي 

سة. للنصوص المقدَّ

وفيَّةُ والجَمالُ الرُّوحي رَابِعًا: الموُسيقَى الصُّ

كانت الموسيقى في الفكر الإسلامي موضوع جدل بين العلماء؛ حيثُ رأى بعضٌ أنَّها وسيلة 

للترفيه، بينما اعتبرها آخرون أداةً للارتقاء الروحي. في الس��ياق الصوفي، كان للموسيقى دور 

مُهمّ في التعبير عن العِشق الإلهي والوجد الصوفي.

يؤكد )الش��يخ مصباح اليزدي( أنَّ الموسيقى إذا كانت تهدف إلى تحقيق الصفاء الروحي، 

فإنَّها تتجاوز كونها مجرَّد أصوات إلى أن تصبحَ وسيلة للتأمّل في الكمال الإلهي))).

كان لهذه الرؤية أثرٌ كبير في نش��أة الموشّ��حات الأندلس��يَّةِ، والإنش��اد الص��وفي، والذكر 

الجماعي؛ حيثُ تس��تخدم الموس��يقى بوصفها أداةً للتعبير عن الش��وق إلى الله، وليس غاية 

في حدّ ذاتها.

تظُهر القيم الجماليَّة في الفنون الإسال�ميَّة أنَّ الجمالَ في التصوُّر الإسال�مي ليس منفصًال 

عن العقيدةِ، بل ه��و امتداد لفكرة التوحيد والتناغم الكوني. ينعكس هذا التصوّر في مختلف 

الفن��ون؛ حيثُ تظهر الهندس��ة في العمارة، والتناس��ق في الخط الع��ربي، والبُعد الروحي في 

الموسيقى الصوفية.

تؤكِّد آراء الفلاس��فة المس��لمين، مث��ل )الفارابي، واب��ن خلدون، والطباطب��ائي، واليزدي، 

والصدر، ومطهري، وجوادي آملي(، على أنَّ الفنَّ الإسال�مي يتجاوز كونه مجرَّد شكل حسّي 

1 - مصباح اليزدي: الفلسفة الإسلامية، ص214.



215

بل هو وسيلة لتحقيق الانسجام الروحي والاتصال بالحقائق الإلهيَّة.

يفتح هذا البحث المجال لمقارنة فلسفةِ الجمال الإسلاميَّة مع نظيرتها الغربيَّة في المبحث 

القادم؛ حيثُ سيجري تحليل أوجه التشابه والاختلاف، وتأثير الخلفيَّات الفكرية والدينيَّة على 

التصوّرات الجماليَّة في الثقافتين.

مِي  المبَحَثُ الراب��ع: المقُارنةَُ بين المنَظ��ورِ الغَربّي والمنَظورِ الِإسَا�لَ�

لِلجَمالِ

: الأسُسُ الفُلسفيَّةُ والمصَادرُ المعَرفيَّةُ أوَّلًا

تتباين فلس��فة الجام�ل في الفكر الغربي والفكر الإسال�مي من حيثُ الأس��س والمصادر 

المعرفيَّة التي يقوم عليها كلّ منهما. ففي الفكر الغربي، شهدت فلسفة الجمال تطوّرًا متدرجًّا، 

بدءًا من الفلس��فة المثالية عند )أفلاطون( و)أرس��طو(، مرورًا بالنَّزعة الجماليَّة عند الفلاس��فة 

التنويريني�، مثل )كان��ط( و)هيغل(، وَوص��وًال إلى التيَّارات الحداثية وما بع��د الحداثية التي 

رفضت أي معايير ثابتة للجمال.

في المقابل، يستند المنظور الإسلامي إلى الوحي والعقل والتجربة الروحيَّة في بناء تصوّره 

عن الجمال؛ حيثُ يرتبط الجمال في الإسلام بالكمال الإلهي والتناغم الكوني. يؤكِّد )السيد 

محمد حسني� الطباطبائي( أنَّ الجمال في الإسال�م ليس مقصورًا على الشكل الحسي بل هو 

تجَلٍّ للنظام الكوني الذي أودعه الله في الوجود، وهو ما يجعل البحث عن الجمال بحثاً عن 

الحقيقة))).

يؤكِّد هذا الطرح أنَّ الجمال في التصوّر الإسلامي له دور وظيفي في تهذيب النفس وتنمية 

الذائقة الخُلقُية.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج12، ص287.

ابِعُ - الَمبحَثُ الرابع الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة216ِ المَْدخَلُ الشَّ

إنَّ الجمال في الإسال�م لا ينُظر إليه على أن��ه مظهر خارجي فقط، بل هو توازن وتناغم بين 

العناصر الظاهرة والباطنة. فهو يشمل:

11 الجام�لُ الحِسي: الذي ي��درك بالبصر والس��مع، مثل الطبيعة، والف��ن، والعمارة، .

والألوان، والصوت العذب.

22 الجمال الخُلُقي: الذي يظهر في الأخلاق الحميدة، كالصبر، والكرم، والتواضع..

33 الجمال الروحي: الذي ينبع من نقاء القلب، وصفاء النيَّة، وقرب العبد من الله..

ثاَنيًا: العَلاقةُ بين الجمالِ والأخَلاق والرَّوحانيَّةِ

يعُدّ ارتباط الجمال بالأخلاق والروحانيَّة أح��د الفروقات الجوهريَّة بين التصوُّرين الغربي 

والإسلامي للجمال. ففي الفكر الغربي، شهدت العلاقةُ بين الجمال والأخلاق تحوّلات كبيرة؛ 

إذ كان الجمال في الفلسفة الكلاسيكيةِ مرتبطاً بالكمال الخُلقُي، لكنَّه انفصل عنه تدريجيًّا مع 

ظهور النظريَّات الجماليَّة الحداثيَّة وما بعد الحداثية التي جعلت الجمال مفهومًا مستقًّال عن 

ا في الفكر الإسلامي، فالجمال لا يمكن فصله عن الأخلاق، حيث  أي قيم خُلقُية أو دينيَّة. أمَّ

ينُظ��ر إليه على أنَّه انع��كاس للكمال الإلهي وللأخلاق الفاضلة، م��ا يؤكِّد على أنَّ الجمال لا 

يقتصر على المظهر بل يشمل الفكر والسلوك.

يرى )الشيخ مصباح اليزدي( أنَّ الجمال في الإسلام ليس منفصًال عن القيم الخُلقُية بل هو 

وسيلة لإيصال المعاني الس��امية، ولهذا نجد أن الفنون الإسلامية تجنّبت الابتذال والسطحية 

وركّزت على التعبير عن القيم الرفيعة))).

1 - مصباح اليزدي: الفلسفة الإسلامية، ص214.



217

ثاَلثًا: الجَمالُ المطُلقُ والجَمال النِسبي

يختلف المنظوران الغَربي والإسال�مي في تحديد طبيعة الجمال، هل هو مطلق أم نسبي؟ 

د وفق معايير عقلية أو تاريخيَّة،  يرى الفلاس��فة الغربيون مثل )كانط وهيغل( أنَّ الجمال يتحدَّ

ا في الفكر الإسلامي، فالجمال ذو بعُد مطلق  لكنَّه يظلُّ في نهاية المطاف تجربة فردية ذاتية. أمَّ

مرتبط بالكمال الإلهي، لكنَّه يتجلى بأشكال مختلفة في العالم المحسوس.

يؤكِّد )السيد محمد باقر الصدر( أنَّ الجمال الحقيقي هو الجمال المتصّل بالكمال الإلهي، 

وكل جمال دنيوي هو انعكاس لهذا الجمال المطلق))).

أما الش��هيد )مرتضى مطهري(، فيرى أنَّ الجمال في الإسلام ليس مجرَّد انعكاس حسي بل 

هو وسيلة لتوجيه الإنسان نحو الحقائق العُليا، ولهذا فإنَّ الفنون الإسلامية تميل إلى التجريدية 

والرمزية بدًال من التصوير الواقعي المباشر))).

المبَحَثُ الخامس: التَّحديَّاتُ المعُاصرةَُ في فَلسفَةِ الجَمالِ

: أَزمةُ المعَاييرِ الجَماليَّةِ في الفِكر الحَديثِ أوََّلًا

شهدت فلسفةُ الجمال في العصر الحديث تحوُّلات كبيرة؛ حيثُ انتقل مفهوم الجمال من 

كونه قيمة مُتعالية مرتبطة بالكمال والتناغم إلى كونه تجربة ذاتية نسبية تختلف من فرد إلى آخر. 

في الفكر الغربي، أدَّى هذا التح��ول إلى انهيار المعايير الجمالية التقليدية، ما أدَّى إلى ظهور 

تيَّارات ما بعد الحداثة التي رفضت أي معايير موضوعية للحكم على الجمال.

يؤكِّ��د )جان بودريار-Jean Baudrillard( أنَّ ما بع��د الحداثة قامت بتفكيك فكرة الجمال 

ذاته؛ حيثُ لم يعد هناك معن��ى واحد للجمال بل أصبح كلّ شيء قابًال لأنْ يكون جميًال بناءً 

1 - محمد باقر الصدر: فلسفتنا، ص287.

2 - مرتظى مطهري: الإنسان الكامل، ص176.

ابِعُ - الَمبحَثُ الخامس الفَصْلُ السَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة218ِ المَْدخَلُ الشَّ

على السياق الثقافي))).

ثاَنيًا: إشكالية الجمال والاستهلاك في العصر الرقمي

ت مفاهيم الجمال والفن بش��كل جذري؛ حيثُ أصبحت  مع ظهور التقنيَّات الرقمية، تغَّري

الص��ورة الرقمية والتفاعل الافتراضي عوامل مؤثِّرة في تش��كيل ال��ذوق العام. أصبح الجمال 

يقُاس بعدد الإعجابات والمش��اركات على وس��ائل التواصل الاجتماعي، ما أدَّى إلى تسليع 

الفن وتحويله إلى منتج استهلاكي سريع الزوال.

يترب�َّع )زيجمونت باوم��ان-Zygmunt Bauman( أنّ العصر الرقم��ي لم يعد الجمال فيه 

مرتبط��ا بالقيمة الجمالية الحقيقية بل أصبح جزءًا من ثقافة الاس��تهلاك السريع؛ حيثُ يجري 

إنتاج الجمال وإعادة تدويره وفق معايير السوق))).

ا )الش��يخ مصباح اليزدي(، فينتقد هذه الظاهرة، فحين يصبح الجمال مجرَّد أداةً للترويج  أمَّ

والاستهلاك، يفقد معناه الروحي؛ لأنَّ الجمال الحقيقي يجب أن يكون وسيلة لإدراك الكمال 

الإلهي، وليس مجرَّد وسيلة للإثارة الحِسيَّةِ المؤقتة«))).

فلس��فة الجمال في الإسال�م فلس��فة ش��املة تجمع بين الحسي والمعنوي، وبين الأخلاق 

والسلوك، وبين الروح والمادة. فالجمال الحقيقي ليس فقط في ما تراه العيون بل في ما يحمله 

الإنسان من قِيم، وما يعكسه في تصرفّاته. إنَّ الجمال في الإسلام هو انعكاس للكمال الإلهي، 

ووسيلة للتقربّ من الله، وطريق لتحقيق التوازن والسكينة في الحياة.

1 - جان بودريار: المجتمع الاستهلاكي، ص214.

2 - زيجمونت باومان: الحداثة السائلة، ص198.

3 - مصباح اليزدي: الفلسفة الإسلامية، ص203.



:
ُ
امِن

َّ
 الث

ُ
صل

َ
الف

ارِيخِ
َّ
 الت

ُ
ة
َ
ف
َ
لس

َ
ف





221

يعُدّ التاريخُ أحد الميادين الفلسفية الأس��اس التي شغلت فكر الإنسان منذ أقدم العصور؛ 

ا مجال للتأمُّل في طبيعة الزمن، ودورة الحضارات،  حيثُ لم يكن مجرَّد سرد للأحداث، وإنَّم

والعوامل التي تحكم نش��وء الأمم وسقوطها. ومن هنا، برزت فلسفة التاريخ بوصفها محاولة 

لفه��م القوانين الكامن��ة وراء التحوُّلات التاريخيَّة. ومنذ انطلاقتها، ش��هدت فلس��فة التاريخ 

اتجاهني� رئيسني�: أحدهما يرى أنَّ التاريخ يخض��ع لقوانين حتميَّة، والآخ��ر يؤكِّد على دور 

الإرادة الإنسانيَّة في توجيه مساره.

تكمن أهميَّة هذا الفصل في المقارنة بين فلسفة التاريخ في الفكر الغربي والفكر الإسلامي؛ 

حيثُ يطُرح التساؤل عن ما إذا كان التاريخ يخضع لقوانين مادّيَّة صارمة كما يرى )ماركس(، أم 

أنَّه يسير وفق مخططّ تكاملي كما يرى الفكر الإسلامي؟ وهل يمكن الجمع بين الرؤية الماديَّة 

والرؤية الروحيَّة للتاريخ؟

ينطلق البحث من فرضية أنَّ هناك فروقاً جوهريةً بين الفلسفتين الغربية والإسلامية في تفسير 

التاريخ؛ حيثُ يركّز الفكر الغربي على العوامل الاقتصاديَّة والسياس��يَّة بوصفها أس��باباً للتغّري 

التاريخي، بينما ينظر الفكر الإسلامي إلى التاريخ بوصفه عمليَّة تكامليَّة تحكمها السُنن الإلهية 

والإرادة الإنسانية.

وفي ظلّ هذا الاختلاف، يس��عى الفصل إلى تقديم رؤية متوازنة عن فلس��فة التاريخ، تبرز 

ح كيف يمكن اس��تثمار  مكامن القوَّة والضعف في كلا المنهجين الغربي والإسال�مي، وتوضِّ

الفلسفة التاريخية في بناء المجتمعات المعاصرة.

امِنُ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة222ِ المَْدخَلُ الشَّ

لُ: الإطِارُ النَّظريُّ والتَّاريخيُّ لفلسفةِ التَّاريخِ المبَحَثُ الأوََّ

تفُهم فلس��فةُ التاريخ باعتبارها محاولةً للكشف عن البنى العميقة التي تحكم حركةَ الزمن 

الإنساني، وتضبط علاقة الحدث بالمعنى، والوقائع بالسرد، والذاكرة بالسلطة. فالتاريخ، في 

نح صفة  هذا الأفق، يسُ��تعاد ضمن منظومات فكرية وثقافية تحدد ما يرُى وما يحُجب، وما ُمي

س وما يدُفع إلى هامش النسيان. الحدث المؤسِّ

من هنا، يهدف هذا المبحث إلى ضبط الإطارين النظري والتاريخي لفلسفة التاريخ عبر تتبّع 

تش��كّلها بوصفها حقًال معرفيًّا نشأ عند تقاطع الفلس��فة، واللاهوت، والسياسة، قبل أن يستقرّ 

في صورته الحديثة مع تحوّل التاريخ إلى س��ؤالٍ عن المعنى والغاية والاتجاه. هذا التأس��يس 

يس��عى إلى تهيئة الأرضية المفهومية التي تتيح لاحقًا نقد الرؤى المهيمنة، وفهم الآليَّات التي 

يصُاغ عبرها الوعي التاريخي.

: مَفهومُ فلسفةِ التَّاريخِ وتِعريفاتهُا أوَّلًا

1 - تعريف فلسفة التاريخ في الفكر الغربي

تعُرف فلس��فة التاريخ في الفكر الغربي بأنَّها دراس��ة القوانين والمب��ادئ التي تحكم حركة 

التاري��خ، وهي تتجاوز مجرَّد تس��جيل الأحداث إلى البحث في العوام��ل التي تؤثِّر في تطوّر 

الأمم والحضارات. 

ا هي دراسة  يعتبر )إيمانويل كانط(، أنَّ فلس��فة التاريخ ليست مجرَّد تأريخ للأحداث، وإنَّم

لمسار الإنسانية نحو تحقيق الغايات العقليَّة الكبرى))). يتضمن هذا المفهوم البحث في العِلل 

الغائية للتاريخ وليس العلل المادية فقط.

وم��ن ناحية أخرى، يرى )هيغل( أنَّ التاريخ مس��ار عقلي يتَّجه نحو الوعي الذاتي المطلق؛ 

1 - راجع: كانط: فكرة للتاريخ العالمي من وجهة نظر كونية، ص32



223

حيثُ »يحكم العقل العالم، وبالتالي فإنَّ التاريخ هو تحقيق العقل في الواقع«))). يعكس هذا 

التصوّر الرؤية الجدلية التي ترى التاريخ بوصفه سلس��لة م��ن الصراعات التي تقود إلى تطوّر 

الفكرة المطلقة.

يعُدّ )كارل ماركس( من أبرز الفلاس��فة الذين أعادوا صياغة فلسفة التاريخ من منظور مادّي 

جدلي؛ حيث رفض فكرة أنَّ التط��وّر التاريخي تحكمه قوانين عقليَّة أو غائيَّة، وبدًال من ذلك 

رأى أنَّ الصراع الطبقي هو المحركّ الأساس للتاريخ؛ حيثُ تتصارع الطبقات الاجتماعية على 

وسائل الإنتاج، ما يؤدِّي إلى تطورات حتميَّة في البنية الاقتصادية للمجتمع))).

يرى )ماركس( أنَّ التَّاريخ يسري� وفق خمس مراحل رئيسة: المش��اعيَّة البدائية، والعبودية، 

والإقطاع، والرأسمالية، والاشرت�اكية، وكلّ مرحلة تتولَّد عن تناقضات اقتصادية داخل النظام 

السابق، ما يجعل التغيير حتميًّا))).

يعترب� )أوزوالد ش��بنغلر-Oswald Spengle( من الفلاس��فة الذين رفض��وا الفكرة الخطيَّة 

للتاريخ؛ حي��ث يرى أنَّ الحضارات تولد وتنمو ثمَّ تضعف وتم��وت وفق دورة طبيعية، تمامًا 

كما تفعل الكائنات الحيَّة))). هذا التصوُّر يقوّض فكرة التقدّم المس��تمرّ، ويجعل لكلّ حضارة 

دًا لا يمكن تغييره. مصيراً محدَّ

على النقيض من )شبنغلر(، يرى )أرنولد توينبي-Arnold J. Toynbee( أنَّ التاريخ ليس مجرَّد 

يات التي تواجه المجتمعات، والاستجابات التي تقدّمها  دورات حتمية بل هو سلسلة من التحدِّ

ه��ذه المجتمعات لهذه التحدّيات، وهو ما يحدّد مصيرها))). وفقً��ا لهذه النظرية، فإنَّ نجاح أو 

ات البيئية والاجتماعية والسياسية. فشل الحضارات يعتمد على قدرتها على التكيّف مع التغّري

1 - راجع: هيغل: محاضرات في فلسفة التاريخ، ص97

2 - راجع: كارل ماركس: الأيديولوجيا الألمانية، ص287.

3 - راجع: كارل ماركس وفريدريك إنجلز: البيان الشيوعي، ص102.

4 - راجع: أوزوالد شبنغلر: أفول الغرب، ص165.

5 - راجع: أرنولد توينبي: دراسة للتاريخ، ص211.

لُ امِنُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة224ِ المَْدخَلُ الشَّ

ومع ظهور ما بعد الحداثة، تعرَّضت فلسفة التاريخ التقليدية للنقد؛ حيثُ يرى )ميشيل فوكو( 

أنَّ »التاريخ ليس مسارًا خطيًّّا بل هو شبكة من العلاقات السلطوية والمعرفية التي تتشكَّل وفقًا 

للأنظم��ة الخطابيَّة لكلّ عصر«))). هذه الرؤية ترفض الفك��رة التقليديَّة القائلة إنَّ التاريخ يتجه 

ديَّة السرديات التاريخيَّة. نحو غاية معينة، وتؤكِّد على تعدُّ

تظُهر فلسفة التاريخ في الفكر الغربي تطورًا واضحًا؛ حيث بدأت برؤية مثالية عند )أفلاطون( 

و)هيغ��ل(، ثمَّ انتقلت إلى الرؤية المادية عند )ماركس(، ثمَّ تطوَّرت إلى تفسري�ات دورية عند 

)ش��بنغلر(، وتفسري� تكاملي عند )توينبي(، وأخيراً إلى نقد جذري للتاري��خ في الفكر ما بعد 

الحداثي.

يطرح هذا التحليل تساؤلات عن مدى صلاحية هذه النظريات في تفسير الواقع المعاصر، 

ةً عند مقارنتها بفلسفة التاريخ في الفكر الإسلامي التي سيجري تناولها في البحث الآتي.  خاصَّ

هل التاريخ يسري� وفق حتمية مادية كما يقول )ماركس(؟ أم أنَّه يخضع لس��نن إلهية كما يرى 

الفلاسفة المسلمون؟ هذا ما سيبحثه المبحث القادم.

2 - تعريف فلسفة التاريخ في الفكر الإسلامي

في الفكر الإسال�مي، ينُظ��ر إلى التاريخ على أنَّه مجال للس��نن الإلهي��ة في الكون؛ حيث 

ح القرآن الكري��م أنَّ حركة التاريخ  تتحكَّ��م فيه قوانني� إلهية تحكم تطور المجتمع��ات. يوضِّ

 َ يَّامُ ندَُاوِلهَُا بَْني
َ دة، كما في قوله تعالى: ﴿وَتلِْكَ الْأ ليست عشوائيَّة، بل تقوم على قوانين محدَّ

النَّاسِ﴾ ]آل عمران: 140[، ما يعكس فكرةَ التَّغُّري التاريخي وفق السنن الإلهيَّة.
يرى )السيد محمد حسني� الطباطبائي( أنَّ التاريخ في الإسلام هو انعكاس لقوانين العدل 

الإلهي في حركة المجتمعات))).

بينما يؤكِّد )السيد محمد باقر الصدر( أنَّ فلسفة التاريخ تقوم على جدلية بين الإرادة الإلهية 

1 - ميشيل فوكو: حفريات المعرفة، ص193.

2 - راجع: محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج12، ص312.



225

والجهد الإنساني؛ حيث لا يتحقَّق التطوُّر إلا بتفاعل هذين العنصرين))).

ّ ثاَنِيًا: نشَأةُ فلسفةِ التَّاريخ في الِفكرِ الإنِسانِي

1 - الجذور الكلاسيكية لفلسفة التَّاريخ

م )أفلاطون(  تعود بدايات التفكير الفلس��في في التاريخ إلى الفلاس��فة الإغري��ق؛ حيث قدَّ

، وما يحدث في هذا العالم ليس  رًا مثاليًّا يرى أنَّ التاريخ ليس إلا ظًّال لع��الم أكثر كماًال تص��وُّ

إلا انعكاسًا لمثُل أزلية))).

ا )أرس��طو(، فقد ركَّز على دراس��ة التاريخ من خلال العوامل الاجتماعيَّة والسياسيَّة التي  أمَّ

تؤثِّر في تطوُّر الأمم؛ حيثُ يرى أنَّ التاريخ يتغَّري تبعًا لأنظمة الحكم وطبائع الشعوب))).

2 - المرحلة الوسيطة والتفسيرات الدينية للتاريخ

في العصور الوس��طى، خضعت فلسفة التاريخ لتفسيرات دينية؛ حيث رأى )أوغسطين( أنَّ 

التاريخ هو ساحة للصراع بين الخير والشر، تنتهي بانتصار مدينة الله في النهاية))).

مة للتاري��خ؛ حيثُ يرى أنَّ  م )ابن خل��دون( رؤية متقدِّ ا في الفلس��فة الإسال�مية، فقد قدَّ أمَّ

التاريخ ليس مجرَّد نقل للأخبار بل هو علم يبحث في أس��باب نش��وء الدول وس��قوطها وفق 

قوانين اجتماعيَّة ثابتة))).

وفي العصر الحديث، طوَّر )الس��يد محمد باقر الصدر( نظرية في فلسفة التاريخ تقوم على 

فكرة أنَّ السُ��نن الإلهية لا تلغي دور الإنس��ان في صناعة التاريخ بل تحدّد مساراته العامة، ما 

1 - راجع: محمد باقر الصدر: فلسفتنا، ص287.

2 - راجع: أفلاطون: الجمهورية، ص198.

3 - راجع: أرسطو: السياسة، ص215.

4 - راجع: أوغسطين: مدينة الله، ص312.

5 - راجع: عبد الرحمن بن خلدون: المقدمة، ص412.

لُ امِنُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة226ِ المَْدخَلُ الشَّ

يجعل التغيير مشروطاً بوعي الإنسان وسعيه.

ش��هدت فلس��فة التاريخ تطوّرًا ملحوظاً عرب� العصور؛ حيثُ انتقلت من التفسري� المثالي 

عند )أفلاطون(، إلى التفسري� العقلاني عند )أرس��طو(، ثمَّ إلى التفسري� الجدلي عند )هيغل( 

و)ماركس(، وأخيراً إلى التفسير الاجتماعي والروحي في الفكر الإسلامي.

يظُهر التحليل المقارَن أنَّ الفكر الإسلامي يرى التاريخ بوصفه عمليَّة تكاملية تحكمها السُنن 

الإلهية والإرادة الإنس��انية، بينما تميل الفلسفات الغربية إلى التركيز على العوامل الاجتماعيَّة 

والماديَّة باعتبارها قوى محرِّكة للتاريخ.

مِيّ المبَحثُ الثاني: فَلسفةُ التَّاريخِ ِيف الفِكرِ الإسَال

: الأسس القرآنيَّةُ لفلسفةِ التَّاريخِ أوََّلًا

1 - سُنن التاريخ في القرآن الكريم

ح القرآن  يرى الفكر الإسلامي أنَّ التَّاريخ خاضع لسنن إلهية تحكم تطوّر المجتمعات. يوضِّ

نفُسِ��هِمْ﴾ 
َ
وا مَا بأِ ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَيِّر الكري��م هذا المفه��وم في قوله تعالى: ﴿إنَِّ اللّهَ لا يُغَيِّر

]الرعد: 11[، ما يؤكِّد أنَّ التَّحوُّلات التاريخيَّة مشروطة بتغّري القيم والأخلاق داخل المجتمع.

َ النَّاسِ﴾  يَّامُ ندَُاوِلهَُا بَْني
َ كما يؤكّد القرآن على تداول الأمم، كما في قوله تعالى: ﴿وَتلِْكَ الْأ

]آل عمران: 140[؛ حيثُ يبرز هذا القانون أنَّ صعود الحضارات وس��قوطها هو نتيجة تفاعل 

العوامل الخُلقُية والاجتماعيَّة والاقتصاديَّة.

: ومن هذا المنطلق، فإنَّ

أ ِينَ خَلَوْا 	. ِ فِي الَّذ التاريخ يخضع لإرادة الله وس��ننه: كما في قوله تعالى: ﴿سُنَّةَ اللَّه

ِ تَبْدِيل﴾ ]الأحزاب: [. ِدَ لسُِنَّةِ اللَّه
مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَج

دور الإنسان في صناعة التاريخ: الإنس��ان ليس مجرَّد متفرِّج في حركة التاريخ بل 	.ب

ُ مَا  َ َال يُغَيِّر هو عنصر فاعل ومس��ؤول عن تغيير الواقع، كما ق��ال تعالى: ﴿إنَِّ اللَّه



227

نفُسِهِمْ﴾ ]الرعد: 11[.
َ
وا مَا بأِ ُ بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَيِّر

ج التاريخ حركة هادفة غير عش��وائيَّة: وهو ما يتجَّىل في فكرة الإمام المهدي  في 	.

العقيدة الشيعيَّة الإماميَّة؛ حيث ينُظر إلى التاريخ باعتباره متَّجهًا نحو تحقيق العدالة 

الإلهيَّة في نهاية المطاف.

2 - العدل الإلهي وعلاقته بحركة التاريخ

تؤكِّد الروايات الإسال�مية على أنَّ التاري��خ ليس مجرَّد حتميَّة ماديَّة ب��ل هو مرتبط بالعدل 

الإلهي. 

ح الإمام الصادق j أنَّ التاريخ يخضع لقانون العدل؛ حيثُ يقول:  وفي سياق آخر، يوضِّ

“إذا ظهرت الفتنة، قسّم الله الناس بين حقّ وباطل، فمن تمسّك بالحق نجا، ومن انحرف عنه 

هلك”))).

ثانيًا: فلسفة التاريخ عند الفلاسفة المسلمين

1 - )ابن خلدون( والتفسير الاجتماعي للتاريخ

يعُدّ )ابن خلدون( من أوائل الفلاسفة المسلمين الذين حاولوا تقديم تفسير علمي للتاريخ؛ 

حيثُ يرى أنَّ التَّاريخ هو علم يبحث في أس��باب نشوء الدول وسقوطها وفق قوانين اجتماعيَّة 

ثابتة))).

يرُكِّ��ز )ابن خل��دون( على مفهوم العصبية؛ حي��ثُ يرى أنَّ الحضارات تنش��أ عندما تمتلك 

الجماعات روحًا جماعيَّة قويَّة، ولكنَّها تنهار عندما تضعف هذه الروح ويعمُّ الترف والانحلال 

الخُلقُي.

1 - الكليني: الكافي، ج8، ص58.

2 - راجع: عبد الرحمن بن خلدون: المقدمة، ص412.

امِنُ - الَمبحَثُ الثاني الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة228ِ المَْدخَلُ الشَّ

2 - )السيد محمد حسين الطباطبائي( والتفسير القرآني للتاريخ

يرى )الس��يد محمد حسين الطباطبائي( أنَّ التاريخ محكوم بسُ��نن إلهيَّة، ولكنَّه في الوقت 

عينه ليس حتميًّا بالكامل بل هناك مجال لاختيار الإنسان))).

ويشري� )الطباطبائي( إلى أنَّ التاريخ يتحرَّك نحو التكامل؛ حيثُ إنَّ المجتمعات التي تلتزم 

بالقيم الإلهيَّة تتطوَّر، بينما التي تبتعد عنها تسقط في الفساد والانحطاط.

3 - )السيد محمد باقر الصدر( وجدلية التغيير التاريخي

قدّم الس��يد )محمد باقر الصدر( تفسيراً تاريخيًّا يجمع بين السُنن الإلهية ودور الإنسان في 

صناعة التاريخ؛ حيثُ يرى أنَّ التاريخ ليس مسارًا حتميًّا جامدًا بل هو تفاعل بين الإرادة الإلهية 

وسعي الإنسان))).

ويشير )الصدر( إلى أنَّ التغيير الاجتماعي يحدث عندما تتهيَّأ الظروف الموضوعية، ويأخذ 

الناس بأسباب النهضة وفق السُنن الإلهيَّة.

ثالثًا: البعد الروحي في فلسفة التاريخ الإسلامية

1 - التاريخ مسار تكاملي نحو العدل

في الرؤية الإسال�ميَّة، ينُظرَ إلى التاريخ على أنَّه عمليَّة تكامليَّة تصل في النهاية إلى تحقيق 

العدل الإلهي. هذه الفكرة تتجَّىل بوضوح في الإيمان بفكرة المهدي المنتظر ؛ حيثُ ينُظرَ 

إليه على أنَّه تجسيد للحتميَّة الإيجابيَّة للتاريخ.

يرى )الشيخ جوادي الآملي( أنَّ التاريخ الإسلامي يسير نحو مرحلة نهائية من العدالة؛ حيث 

يهُيَّأ المجتمع تدريجيًّا لاستقبال الحكم الإلهي الكامل))).

1 - راجع: محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج12، ص287.

2 - راجع: محمد باقر الصدر: فلسفتنا، ص287.

3 - راجع: جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص243.



229

2 - الفرق بين الحتمية الإسلامية والتفسير المادي للتاريخ

بينما ي��رى )ماركس( أنَّ التاري��خ يتحدّد بالعوامل الاقتصادية، فإنَّ الفلاس��فة المس��لمون 

يؤكِّدون أنَّ العوامل الروحيَّة والقيم تلعب دورًا محوريًّا في توجيه حركة التاريخ.

تبُرز فلس��فة التاريخ في الفكر الإسال�مي أنَّ التَّاريخ ليس مجرَّد حتميَّة ماديَّة بل هو مس��ار 

تكاملي تحكمه السُنن الإلهيَّة، ويشارك فيه الإنسان عبر أفعاله وسعيه.

يختلف هذا التصوّر عن الفلسفات الغربية؛ حيثُ يرفض الرؤية الماديَّة الخالصة للتاريخ، 

ويرى أنَّ القيم الدينية والخُلقُية تلعب دورًا جوهريًّا في صعود وسقوط الحضارات.

رَابِعًا: الرَّكائز الأساس لفلسفةِ التَّاريخ في القُرآن

1 - السُنن الإلهية في التاريخ

هناك سُنن إلهيَّة ثابتة تحكم مسار التاريخ، ومن أبرز هذه السُنن:

ِ النَّاسَ ?? سُ��نَّة التدافع بني� الحقّ والباطل: كام� في قوله تعالى: ﴿وَلوََْال دَفْ��عُ اللَّه

رْضُ﴾ ]البقرة: 251[.
َ بَعْضَهُم ببَِعْضٍ لفَسَدَتِ الْأ

سُنَّة الابتلاء والاختبار: حيث يكون التاريخ ميداناً لتمحيص الناس، كما قال تعالى: ??

ن يَقُولوُا آمَنَّا وَهُمْ َال يُفْتَنُونَ﴾ ]العنكبوت: 2[.
َ
كُوا أ َ ن يُتْر

َ
حَسِبَ النَّاسُ أ

َ
﴿أ

سُنَّة الانتصار النهائي للحقّ: وهو مبدأ قرآني تدعمه العقيدة الشيعيَّة بفكرة الظهور ??

رْضِ 
َ ِينَ اسْ��تُضْعِفُوا فِي الْأ َىَل الَّذ ن نَّمُنَّ ع

َ
المهدوي، كما في قوله تعالى: ﴿وَنرُِيدُ أ

عَْلَهُمُ الوَْارِثيَِن﴾ ]القصص: 5[. ةً وَنَج ئمَِّ
َ
عَْلَهُمْ أ وَنَج

2 - دور الإمامة في حركة التاريخ

تعتبر الإمامة من المفاهيم المركزيَّة في الفكر الش��يعي، وهي ليست مجرَّد قيادة سياسيَّة أو 

  ا تمثِّل البُعد الغيبي والتشريعي لحرك��ة التاريخ؛ حيثُ إنَّ الأئمة المعصومين دينيَّ��ة، وإنَّم

هم الامتداد الطبيعي للنبوَّة، وهم القادة الذين يحملون مشروع الإصلاح الإلهي في الأرض.

امِنُ - الَمبحَثُ الثاني الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة230ِ المَْدخَلُ الشَّ

11 . j م الإمام علي الإمام علي j والتأس��يس لنظرية الع��دل في الحكم: حيثُ قدَّ

نموذجًا للحكم العادل، وعارض الاستبداد، واعتبر أنَّ الحكم يجب أن يكون قائماً 

على العدالة، لا على المصالح الشخصيَّة.

22 ثورة الإمام الحسني� j علامة فارقة في التاريخ: تمثِّ��ل كربلاء محطَّة محورية .

��د الصراع بين الح��قّ والباطل بأوضح صوره،  في الفلس��فة التاريخية؛ حيثُ تجسَّ

وتحوَّلت إلى نموذج خالد للمقاومة.

33 الإم��ام المهدي  والرؤية المس��تقبلية للتاريخ: الفكرة المهدويَّة ليس��ت مجرَّد .

ا هي تصوّر لحركة التاريخ نحو تحقيق العدالة المطلقة. مسألة غيبية، وإنَّم

المبَحَثُ الثالث: التَّحدياتُ الفَلس��فيَّةُ بني� المنظوريَن الغَربّي 
والإسلامِي لفَلسفَة التَّاريخِ

: الجدل بين الحتمية والحرية في التاريخ أوََّلًا

1 - التفسير الحتمي للتاريخ في الفلسفة الغربية

تعد الحتميَّة التاريخيَّة من أبرز القضايا الفلسفية التي تناولها الفكر الغربي؛ حيثُ يرى بعض 

الفلاسفة أنَّ التَّاريخَ يسير وفق قوانين صارمة لا يمكن تغييرها.

يؤكِّ��د )كارل ماركس( أنَّ التاريخ محكوم بحتمية اقتصادي��ة؛ حيثُ تتغير البنى الاجتماعيَّة 

تبعًا لعلاقات الإنتاج))). هذه الرؤية تعني أنَّ التغّريات الاجتماعيَّة ليس��ت نتيجة إرادة فرديَّة أو 

دة سلفًا. دينيَّة بل تخضع لقوى اقتصاديَّة محدَّ

ا )أوزوالد ش��بنغلر(، فيعتبر أنَّ التاريخ عبارة ع��ن دورات حتمية؛ حيثُ تمرّ الحضارات  أمَّ

بمراحل الطفولة والنضج والش��يخوخة ثمَّ الانهيار))). هذه النظرة تجعل من التاريخ سلس��لة 

1 - راجع: كارل ماركس: رأس المال، ص231.

2 - راجع: أوزوالد شبنغلر: أفول الغرب، ص187.



231

د لهم. مغلقة؛ حيثُ لا يمكن للأفراد أو الأمم الخروج عن المسار المحدَّ

2 - الرؤية الإسلامية لمسار التاريخ

في المقاب��ل، يرفض الفكر الإسال�مي الحتميَّة المطلقة؛ حيثُ يرى أنَّ التَّاريخَ يسري� وفق 

ُ مَا بقَِوْمٍ  سُ��نن إلهيَّة تمنح الإنسان دورًا في صناعة مصيره. يقول الله تعالى: ﴿إنَِّ اللّهَ لا يُغَيِّر

نفُسِ��هِمْ﴾ ]الرعد: 11[، ما يدلَّ على أنَّ التَّغيير التاريخي يعتمد على الإرادة 
َ
وا مَا بأِ ُ حَتَّى يُغَيِّر

البشريَّة وليس مجرَّد قوانين ميكانيكيَّة صارمة.

يؤكِّد الس��يد )محمد باقر الصدر( أنَّ التاريخ هو تفاعل بين السُ��نن الإلهية وإرادة الإنسان، 

فهو ليس مجرَّد نتيجة عوامل الاقتصادية بل يشمل القِيَم الروحية والخُلقُية.

ثانيًا: الهدف من حركة التاريخ

1 - الرؤية الغربية.. التقدّم أو التكرار؟

تتباين آراء الفلاسفة الغربيين في هدف التاريخ، فبينما يرى بعضٌ أنَّ التَّاريخ يسير نحو التقدّم 

المستمر، يرى آخرون أنَّه مجرَّد دورات متكررة.

يقول )هيغل( إنَّ التاريخ هو مسري�ة نحو الحرية؛ حيث تحقّق الروح المطلقة وعيها الذاتي 

عبر تطوّر المجتمعات))).

2 - الرؤية الإسلامية.. التاريخ مسار تكاملي

رًا مختلفًا عن التاريخ؛ حيثُ ينُظر إلي��ه بوصفه عمليَّة تكامليَّة  م الفكر الإسال�مي تصوُّ يقدِّ

تتجه نحو العدل الإلهي.

يؤكِّد )الس��يد محمد حسين الطباطبائي( أنَّ التاريخ ليس مجرَّد صراع بين القوى الماديَّة بل 

1 - راجع: هيغل: محاضرات في فلسفة التاريخ، ص189.

امِنُ - الَمبحَثُ الثالث الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة232ِ المَْدخَلُ الشَّ

هو مسار تكاملي يهدف إلى تحقيق العدالة))).

ا )الش��يخ جوادي الآملي(، فيشري� إلى أنَّ التاريخ الإسلامي يسري� نحو مرحلة نهائيَّة من  أمَّ

العدالة؛ حيثُ يهُيَّأ المجتمع تدريجيًّا لاستقبال الحكم الإلهي الكامل))).

ثاَلثًِا: التَّأثيرُ الفَلسفَي لفلسفةِ التَّاريخِ على الوَاقِع

1 - أثر الفكر الغربي على بناء الحضارة الحديثة

أسهمت فلس��فات التاريخ الغربيَّة في تشكيل الحضارة الأوروبية الحديثة، حيثُ أدَّت إلى 

انتشار الأيديولوجيَّات القوميَّة، والاشتراكية، والليبرالية.

2- أثر فلسفة التاريخ الإسلاميَّة على الفكر المعاصر

في المقابل، كان للفكر الإسال�مي دور بارز في تش��كيل رؤى التغيري� داخل المجتمعات 

الإسال�ميَّة. يرى )الشيخ جوادي الآملي( أنَّ التاريخ في الإسلام هو مصدر للسُنن الإلهية التي 

د سلوك الأمم))). تحدِّ

ةُ في فَلسفَةِ التَّاريخِ المبَحَثُ الرابع: التَّحديَّاتُ المعاِرص

: أزمة المعايير الفلسفية في تفسير التاريخ أوََّلًا

1 - تراجع النزعة الحتمية في الفكر الغربي

ش��هد القرن العشرون تراجعًا في النزعة الحتمية التي س��ادت الفلس��فة الغربية في القرون 

السابقة؛ حيثُ بدأ عدد من المفكِّرين في التشكيك في فكرة وجود قوانين ثابتة تحكم التاريخ. 

1 - راجع: محمد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ص354.

2 - راجع: جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص243.

3 - راجع: جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص267.



233

ا  يعتبر )كارل بوبر( أنَّ التَّاريخ لا يسري� وفق قوانين حتمية كما زعم )ماركس( و)هيغل(، وإنَّم

ة بكلّ عصر))). يتأثَّر بعوامل غير متوقَّعة وظروف خاصَّ

ا )ميشيل فوكو(، فقد تبنَّى منهجًا نقديًّا لفلسفة التاريخ؛ حيثُ يرى أنَّ التَّاريخ ليس خطيًّا  أمَّ

ات التي تخض��ع للأنظمة الخطابية لكلّ  ��دًا بل هو مجموعة م��ن الانقطاعات والتغّري أو موحَّ

عصر))).

2 - تحدّيات النسبية والتعددية في تفسير التاريخ

م��ع تصاعد الفكر م��ا بعد الحداثي، أصبح من الصعب التمسّ��ك برؤي��ة موحّدة للتاريخ، 

ففكرة التاريخ الش��امل سقطت عند )فرانسوا ليوتار-François Lyotard(، وحلَّ محلهّا تعدّد 

السرديات التي تعّرب عن وجهات نظر مختلفة للماضي))).

ثانيًا: العولمة وتأثيرها على فلسفة التاريخ

1 - العولمة نموذج جديد لفهم التاريخ

ت نظرة الفلاس��فة والمؤرخّني� إلى التاريخ؛ حيث أصبح ينُظر إليه  مع ظهور العولمة، تغّري

على أنَّه عملية متش��ابكة لا تقتصر على حضارة واحدة ب��ل تتأثر بالترابط الاقتصادي والثقافي 

بين الشعوب))).

يعترب� )إيمانوي��ل والرش��تاين( أنَّ التاريخ الحدي��ث لا يمكن فهمه خارج إط��ار الاقتصاد 

العالمي؛ حيث تتحكَّم القوى الرأسمالية في مسار المجتمعات وتحدّد علاقاتها السياسية))).

1 - راجع: كارل بوبر: بؤس الأيديولوجيا، ص215.

2 - راجع: ميشيل فوكو: حفريات المعرفة، ص193.

3 - راجع: فرنسوا ليوتار: الحالة ما بعد الحداثية، ص148.

4 - راجع: صموئيل هنتنغتون: صدام الحضارات، ص76.

5 - راجع: إيمانويل والرشتاين: النظام العالمي الحديث، ص243.

امِنُ - الَمبحَثُ الرابع الفَصْلُ الثَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة234ِ المَْدخَلُ الشَّ

2 - التأثير الثقافي للعولمة على فهم التاريخ

تطرح العولمة إشكالية هيمنة النموذج الغربي على تفسير التاريخ؛ حيثُ أصبحت النظريات الغربية 

المهيمنة على السرديات التاريخية العالمية. يقول )إدوارد س��عيد( إنَّ الاس��تعمار لم يكتفِ بإخضاع 

ة للتاريخ، ما أدَّى إلى طمس السرديَّات المحلية))). الشعوب عسكريًّا بل فرض أيضًا رؤيته الخاصَّ

ثاَلِثًا: موقعُ الفلسفةِ الإسلاميَّة من التَّحديَّات المعُاصرةَ

1 - التحديات التي تواجه فلسفة التاريخ الإسلامية

تواجه فلسفة التاريخ في الفكر الإسلامي تحديين رئيسين في العصر الحديث:

أ : حيثُ يرى بعض المفكِّرين 	.  التَّوفيق بين السُنن الإلهية والواقع الاجتماعي المتغِّري

أنَّ التَّفسير التقليدي للتاريخ يحتاج إلى تجديد ليتلاءم مع التطوّرات المعاصرة))).

 مواجه��ة هيمنة السرديَّات الغربيَّة: فالس��يد )محمد باقر الص��در( يعتبر أنَّ العالم 	.ب

الإسال�مي يجب أن يس��تعيد موقعه في صناعة التاريخ عرب� تقديم نموذج فكري 

م))). جديد، يجمع بين الأصالة والتقدَّ

2 - إمكانية بناء فلسفة تاريخ إسلامية حديثة

يطرح المفكِّرون المس��لمون المعاصرون رؤية جديدة لفلسفة التاريخ، تسعى إلى التوفيق 

بين الس��نن الإلهيَّة ودور الإنسان في صناعة مصيره. إنَّ التاريخ الإنساني، وفق السيد )محمد 

حسين الطباطبائي(، يجب أن يفُهم في ضوء العلاقة بين الإرادة الإلهيَّة والإرادة البشريَّة، حيثُ 

يساهم كل منهما في توجيه مسار المجتمعات))).

1 - راجع: إدوارد سعيد: الاستشراق، ص187.

2 - راجع: جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص267.

3 - راجع: محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنية، ص176.

4 - راجع: محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ص354.



:
ُ
اسِع

َّ
 الت

ُ
صل

َ
الف

ينِ
ّ
 الد

ُ
ة
َ
لسف

َ
ف





237

مُقدّمة

يعُدّ الدين واحدًا من أكثر الظواهر تعقيدًا في الفكر البشري؛ إذ كان ولا يزال محورًا أساسً��ا 

في تشكيل الفلسفات والمجتمعات على مر العصور. ومنذ القدم، حاول الفلاسفة والمفكِّرون 

ا لإثباته وتفسيره أو لنقده وتفنيده. وهنا ظهرت فلسفة الدين  تقديم تفسري�ات عقليَّة للدين، إمَّ

بوصفها مجاًال فلس��فيًّا يس��عى إلى دراس��ة ماهيَّة الدي��ن، وأدلتّه، ووظائف��ه، وعلاقته بالعقل 

س��ة، فإنَّ  والتجربة الإنس��انية. ورغم أنَّ الأديان غالبًا ما تعتمد على الوحي والنصوص المقدَّ

الفلس��فة تحاول دراسة الدين من زاوية عقلية نقديَّة، ما أدَّى إلى نشوء تيَّارات فلسفية متعدّدة، 

بعضها مؤيدّ للدين وبعضها معارض له.

ينِ لُ: الأسُُسُ الفَلسفيَّة لفَلسفَةِ الدَّ المبَحَثُ الأوََّ

: تعريفُ فَلسفَةِ الدّين وأهم قضاياها أوََّلًا

1 - التعريف الاصطلاحي لفلسفة الدين

فلسفة الدين هي فرع من الفلسفة يهتمّ بدراسة المفاهيم الدينية من منظور عقلاني وتحليلي، 

ويتن��اول قضايا مثل وجود الإله، وطبيعة الوحي، والعلاقة بني� العقل والإيمان، ودور الدين 

في حياة الإنسان.

في الفكر الغربي، تعُرَّف فلسفة الدين بأنَّها تحليل عقلاني للمعتقدات والممارسات الدينية، 

بهدف التحقق من مدى معقوليّتها وتماسكها))).

1 - راجع: هيغل: محاضرات في فلسفة الدين، ص75.

لُ اسِعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ التَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة238ِ المَْدخَلُ الشَّ

أما )إيمانويل كانط(، فيرى أنَّ فلس��فة الدي��ن تعُنى بتنقية الدين من أي عنصر غير عقلاني، 

وجعله متوافقًا مع العقل الخُلقُي))).

، لكنَّه كان  وفي الفكر الإسلامي، لم يسُتخدم مصطلح »فلسفة الدين« بوصفه مجاًال مستقًّال

حاضًرا في أعمال الفلاس��فة والمتكلِّمين. يؤكِّد )ابن سينا( أنَّ الدين والفلسفة ليسا متعارضين 

��ل أحدهما الآخر، حي��ثُ يمكن للعقل أن ي��درك بعض الحقائق الديني��ة عبر التأمّل  ب��ل يكمِّ

الفلسفي))).

أما )السيد محمد باقر الصدر(، فيرى أنَّ »البحث العقلي في الدين لا يجب أن يقتصر على 

إثبات وجود الله بل ينبغي أن يشمل تحليل طبيعة العقيدة ودورها في حياة الإنسان«))).

2 - أهم القضايا التي تتناولها فلسفة الدين:

أ - طبيعة الإله وصفاته والعلاقة بين العقل والوحي

م الفلاسفة  تعُتبر مس��ألة وجود الله وصفاته من القضايا الأساس في فلسفة الدين؛ حيثُ قدَّ

دة لإثبات وجود الله أو إنكاره. عبر العصور أدلَّة متعدِّ

كما تعُدّ العلاقة بين العقل والوحي من القضايا المركزيَّة في فلسفة الدين. يرى )جون هيك- 

John Hick( أنَّ الدين يجب أن يكون متوافقًا مع العقل، ولكن لا يمكن حصره في إطار المنطق 

البشري وحده؛ لأنَّ التجربة الدينية تتجاوز المفاهيم العقلية الصرفة))).

ا )مرتضى مطهري(، فيرى أنَّ الإسلام يحقِّق التوازن بين العقل والنقل؛ حيثُ يشجِّع على  أمَّ

التفكير الفلسفي، ولكنَّه يضع حدودًا للعقل في القضايا الغيبيَّة))).

1 - راجع: إيمانويل كانط: الدين في حدود العقل وحده، ص56.

2 - راجع: ابن سينا: النجاة، ص44.

3 - راجع: محمد باقر الصدر: فلسفتنا، ص112.

4 - راجع: جون هيك: فلسفة الدين، ص256.

5 - راجع: مرتضى مطهري: العدل الإلهي، ص87.



239

ب - مشكلة الشر ومعضلة العدل الإلهي

تعُدُّ مش��كلة الشر من أبرز التحديَّات التي واجهت الفلاسفة في تحليل الدين؛ حيثُ تطُرح 

التساؤلات الآتية:

لماذا يوجد الشر في العالم إذا كان الله خيراً مطلقًا؟

هل الشر دليل على عدم وجود إله عادل؟

ي��رى )ديفيد هيوم-David Hume( أنَّ وجود الرش� في العالم هو أقوى الأدلَّة ضدّ الإيمان 

بإله رحيم وكُلّي القدرة))).

أما في الفكر الإسال�مي، فإنَّ )الس��يد محمد حسين الطباطبائي( يردُّ على هذا الإشكال بأنّ 

الشر ليس موجودًا بذاته بل هو عدم الخير، وكلّ ما نراه شرًّا هو في الحقيقة جزء من نظام أعظم 

لا ندرك حكمته))).

ثانيًا: نشأة فلسفة الدين في الفكر البشري

1 - الجذور الفلسفية لفلسفة الدين في الفكر الغربي

يعُتبر )أفلاطون( من أوائل الفلاس��فة الذين تناولوا موضوع الدين؛ حيثُ يرى أنَّ الدين هو 

انع��كاس لعالم المثُلُ؛ حيث يك��ون الإله هو الخير المطلق الذي يس��عى كل شيء للوصول 

إليه))).

م مفهوم »المحرِّك الأول«؛ حيثُ رأى أنَّ الكون يحتاج إلى مبدأ أوَّلي  ا )أرس��طو(، فقد قدَّ أمَّ

غير مُتغِّري هو المحرِّك الذي لا يتحرَّك))).

1 - راجع: ديفيد هيوم: تحقيق في الفهم البشري، ص201.

2 - راجع: محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج6، ص312.

3 - راجع: أفلاطون: الجمهورية، ص219.

4 - راجع: أرسطو: الميتافيزيقا، ص188.

لُ اسِعُ - الَمبحَثُ الَأوَّ الفَصْلُ التَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة240ِ المَْدخَلُ الشَّ

2 - نشأة فلسفةِ الدين في الفِكرِ الإسلامِيّ

في الفكر الإسال�مي، لم تكن فلس��فة الدين منفصلة عن علم الكلام والفلسفة الإسلاميَّة، 

لكنَّها ظهرت بوضوح مع )الفارابي، وابن سينا، والغزالي، وابن رشد(.

يتَّضح من هذا المبحث أنَّ فلسفة الدين ليست مجرَّد دفاع عن العقيدة بل هي تحليل عقلاني 

لطبيعة الدين وأبعاده الفلسفيَّة. في الفكر الغربي، تطوَّرت فلسفة الدين من التصوّرات الأفلاطونية 

والأرسطية إلى النقد الحديث، بينما ركَّز الفكر الإسال�مي على الانس��جام بين العقل والوحي.

أ ن:	. الدين في الرؤية الإسلامية هو منهج إلهي لتنظيم الحياة، ويتضمَّ

البُعد التَّوحيدي: حيث يعُتبر التوحيد جوهر العقيدة، وهو ليس مجرَّد إيمان بوجود الله، 	.ب

بل يشمل رفض كلّ أشكال الظلم والاستبداد؛ لأنَّ حاكميَّة الله تعني رفض الطواغيت.

ج البعد التشريعي: حيثُ يعُترب� الدين منظومة متكاملة من الأحكام التي تهدف إلى 	.

تحقيق العدل والتكامل الإنساني.

د البُعد المعَرفي: إذ يؤمن الفِكر الش��يعي بأنَّ الدين ليس ضد العقل، بل هو مُنسجم 	.

مع الفطرة الإنسانيَّة، ويعتمد على البرهان العقلي بجانب النصوص الشرعيَّة.

: النَّظريَّاتُ الغَربِيَّةُ في فَلسفَة الدّين المبَحَثُ الثَّانِي

: التصورات الفلسفية الكلاسيكية لفلسفة الدين أوََّلًا

1 - التصوُّر العقلاني للدين

حاول عدد من الفلاس��فة الغربيين تقديم تفسير عقلاني للدين، يرتكز على العقل بدًال من 

الوحي. ويعُدّ )إيمانويل كانط( أحد أبرز هؤلاء الفلاسفة؛ حيثُ يرى أنَّ الدين يجب أن يكونَ 

»في ح��دود العقل وحده«)))، أي أنَّ��ه لا ينبغي أن يعتمد على الُمعج��زات أو الوحي بل على 

المبادئ الخُلقُية والعقليَّة.

1 - إيمانويل كانط: الدين في حدود العقل وحده، ص56.



241

ا )هيغل(، فقد اعتبر أنَّ الدين هو مرحلة أوَّليَّة في تطور العقل المطلق؛ حيثُ يبدأ الإنسان  أمَّ

بإدراك الحقيقة في شكل رمزي، ثمَّ يتطوَّر هذا الإدراك إلى الفلسفة التي تمثل الوعي الأسمى))).

2 - الَّتصور الإيماني للدين

رًا إيمانيًا للدين، يعتمد على فكرة  م بعض الفلاسفة تصوُّ في مقابل الفلاس��فة العقلانيين، قدَّ

أنَّ الإيمان لا يحتاج إلى دليل عقلي صارم.

يعتبر )باسكال-Pascal( أنَّ رهان الإيمان هو الحلّ الأمثل للإنسان؛ حيثُ إنَّه إذا كان الله موجودًا، 

ا إذا لم يكن موجودًا، فإنَّ الإنسان لن يخسر شيئاً))). فالإيمان به يؤدِّي إلى الفوز الأبدي، أمَّ

أما )كيركغارد(، فيؤكِّد أنَّ الإيمان الديني هو قفزة وجودية لا يمكن إخضاعها للعقل بل هي 

تجربة شخصية عميقة تتجاوز حدود المنطق))).

ثانيًا: فَلسفةُ الدّينِ عند )جون هيك(

ديَّةُ الدينية عند )جون هيك( 1 - التَّعدُّ

يعُدّ )جون هيك( من أبرز فلاسفة الدين المعاصرين الذين حاولوا تجاوز الحصرية الدينيَّة. 

يرى )هيك( أنَّ كلّ الأديان تعكس حقيقة واحدة، ولكن من زوايا مختلفة؛ حيثُ تتعدد التجارب 

الدينيَّة وفقًا للسياقات الثقافية لكل مجتمع))).

يرف��ض )هيك( الرؤية التي تجعل من دين واحد فق��ط المصدر الوحيد للحقيقة، معتبراً أنَّ 

الاختلافات الدينيَّة هي تعبير عن تعدديَّة التجربة الإنسانية للواقع المتُعالي))).

1 - راجع: هيغل: محاضرات في فلسفة الدين، ص75.

2 - راجع: بليز باسكال: خواطر باسكال، ص112.

3 - راجع: كيركغارد: الخوف والرعدة، ص97.

4 - راجع: جون هيك: الإيمان والتعددية الدينية، ص112.

5 - راجع: جون هيك: فلسفة الدين، ص87.

انِي اسِعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ التَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة242ِ المَْدخَلُ الشَّ

2 - العلاقة بين العقل والوحي عند )هيك(

إنّ التجرب��ة الدينيّة عند )جون هيك( يمكن أن تك��ون عقلانيَّة، ولكنها لا تحتاج إلى برهان 

منطقي صارم؛ حيثُ إنَّ الإيمان ينشأ من تجربة ذاتية تتجاوز حدود الفهم العقلي التقليدي))).

رًا واضحًا عبر العصور؛ حيثُ انتقلت من التصورات العقلانيَّة  تظُهر فلسفة الدين الغربيَّة تطوُّ

عند )كانط( و)هيغل( إلى التصورات الإيمانية عند )باسكال( و)كيركغارد(، ثم إلى نقد الدين 

عند )ماركس ونيتشه وسارتر(، وأخيراً إلى التعدديَّة الدينية عند )جون هيك(.

ه��ذا التطور يعكس تحولات فكرية في رؤية الفلاس��فة للدين؛ حيثُ بدأت فلس��فة الدين 

في الغ��رب بصفتها نظرية عقلية تس��عى لفهم الإيمان، ثم تحول��ت إلى أداة نقدية تعُيد النظر 

في أص��ول المعتقدات الدينية، وصوًال إلى محاولات جدي��دة للتوفيق بين الأديان والتجارب 

الروحية المتنوعة.

المبَحَثُ الثَّالِثُ: فَلسفَةُ الدين ِيف الفِكرِ الإسلامِيّ

: الأسُسُ القرآنيَّةُ لفَلسفةِ الدّينِ أوََّلًا

1 - العلاقة بين العقل والوحي في الإسلام

يؤكد الفكر الإسال�مي على التكامل بين العقل والوح��ي؛ حيثُ لا ينُظر إلى العقل بوصفه 

نقيضً��ا للوحي ب��ل أداة لفهمه وتأمله. فالقرآن الكريم يدع��و إلى التفكر والتدبر، كما في قوله 

َابِ﴾  لْب
َ ولِي الْأ

ُ
ياَتٍ لِأ فِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآ رْضِ وَاخْتلَِا

َ ��مَاوَاتِ وَالْأ تع��الى: ﴿إنَِّ فِي خَلْقِ السَّ

]آل عمران: 190[.

2 - التفسير الإسلامي لمشكلة الشر

تعُد مشكلة الشر من القضايا التي ناقشها الفلاسفة المسلمون في سِياق إثبات العدل الإلهي.

1 - راجع: جون هيك: الخبرة الدينية، ص76.



243

يؤكد )السيد محمد باقر الصدر( أنَّ الشر ليس وجودًا مستقًّال بل هو غياب الخير، وهو جزء 

من النظام الكوني الذي يسمح للإنسان بالاختبار والارتقاء الخُلقُي))).

ا )الش��يخ جوادي الآملي(، فيرى أنَّ وجود الشر لا يعن��ي نقصًا في العدل الإلهي، بل إنَّ  أمَّ

بعض الشرور قد تكون وسيلة لتحقيق خير أعظم، ضمن نظام إلهي متكامل))).

ثاَنِيًا: فَلسَفةُ الدين عند الفَلاسِفَةِ المسُلمِيَن

1 - الدين والفلسفة عند )ابن سينا( و)الفارابي(

عند )ابن س��ينا( الدين والفلسفة ليس��ا متعارضين بل هما طريقتان مختلفتان للوصول إلى 

الحقيقة؛ حيثُ يمكن استخدام العقل لفهم الوحي))).

��ا )الف��ارابي(، فقد اعتبر أنَّ الدي��ن يعبر عن الحقائق الفلس��فيَّة بلغة تس��هّل على العامة  أمَّ

ل العقلي العميق))). استيعابها، بينما الفلسفة موجهة للنُّخبة القادرة على التأمُّ

2 - العِرفان والفِكر الديني عند ملا صدرا

يعُد )صدر الدين الشري�ازي( »ملا صدرا« من أبرز الفلاسفة المسلمين الذين سعوا إلى 

التَّوفي��ق بين العق��ل، والوحي، والعِرفان، وذلك من خلال فلس��فته المعروف��ة بـ»الحكمة 

المتُعالية«.

ويذه��ب إلى أنَّ المعرفة الدينيَّة ليس��ت مقترص�ة على العقل المجرد ب��ل تحتاج إلى 

الكشف العِرفاني، ما يجعل الدين والفلسفة والعرفان طرُقُاً متكاملة للوصول إلى الحقيقة 

الإلهيَّة.

1 - راجع: محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنية، ص176.

2 - راجع: جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص243.

3 - راجع: ابن سينا: الشفاء: الإلهيات، ص278.

4 - راجع: الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص112.

الِثُ اسِعُ - الَمبحَثُ الثَّ الفَصْلُ التَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة244ِ المَْدخَلُ الشَّ

ثاَلِثًا: نقَدُ الفلسفاتِ الغَربيَّة مِن مَنظورٍ إسلامِيّ

1 - نقد الحتمية المادية في فلسفة الدين الغربية

يرى الفلاسفة المسلمون أنَّ الفكر الغربي وقع في أزمة الحتميَّة الماديَّة؛ حيثُ اختزل الدين 

في بعده الاجتماعي أو النفسي فقط.

يؤكد )مرتضى مطهري( أنَّ النظريات الماديَّة مثل نظرية )ماركس( في الدين تفشل في تفسير 

البعد الروحي للإنسان؛ حيثُ إنَّ الإنسان ليس مجرد كائن اقتصادي بل يمتلك حاجات روحيَّة 

تحتاج إلى تفسير يتجاوز الأطُر الماديَّة.

ا )السيد محمد باقر الصدر(، فيرى أنَّ الفكر الغربي وقع في مأزق عندما فصل بين العلم  أمَّ

والدين؛ حيثُ إنَّ الدين ليس مجرد اس��تجابة نفس��يَّة، وإنما هو منظومة معرفيَّة شاملة تسُاهم 

في بناء الحضارة.

2 - موقف الفكر الإسلامي من التعددية الدينية

لا يتبنى الفكر الإسلامي مفهوم التَّعدديَّة الدينيَّة المطُلقة التي تجعل جميع الأديان متساويَّة 

في الحقيق��ة، بل يؤكد على أنَّ البحث عن الحقيقة يقتضي التمييز بين الأديان بناءً على معايير 

عقليَّة ونقليَّة.

الأديان عند )الش��يخ جوادي الآملي( ليست متس��اوية في الحقيقة بل تتفاوت في قربها من 

الحقائق الإلهيَّة، ومن الضروري استخدام المعايير العقلية والشرعيَّة لتمييز الدين الحق))).

يتضح من هذا أن فلس��فة الدين في الفكر الإسال�مي قامت على أساس التوازن بين العقل 

والوحي؛ حي��ث لم يتم إلغاء العقل كام� في بعض المدارس الدينية الغربي��ة، ولم يجرِ إلغاء 

الوحي كما فعلت الفلسفات المادية.

في مقابل التصورات الغربية التي حاولت تقديم تفسري� عقال�ني محض أو مادي للدين، 

1 - راجع: جوادي الآملي: حقيقة الدين، ص176.



245

نجد أن الفلاس��فة المس��لمون قدّموا رؤية أكثر ش��مولية، تجمع بين البعد العقلي، والروحي، 

والنقلي. في المبحث القادم، س��يتم إجراء مقارنة بين الفلسفتين الإسلامية والغربية، لتوضيح 

نقاط الاتفاق والاختلاف في فلسفة الدين.

المبَحَثُ الرابع: فَلس��فَةُ الدين ِيف مُواجَهَ��ةِ التَّحديَّاتِ الفِكريَّةِ 
ةَِ المعُاِرص

: العلاقة بين الدين والعلم في الفكر الحديث أوََّلًا

1 - التكامل بين الدين والعلم في الفكر الإسلامي

يؤكد الفكر الإسال�مي على أنَّ العلمَ والدين ليسا متناقضين بل متكاملين؛ حيثُ إنَّ الوحي 

الإلهي يدعو الإنسان إلى البحث العلمي والتأمل في قوانين الطبيعة.

يؤكد )مرتضى مطهري( أنَّ الإسلام لا يعارض التقدم العلمي بل يضع له أساسًا خُلقُيا؛ حيثُ 

إنَّ المشُكلة ليست في العِلم نفسه بل في توظيفه بما يخُالف القيم الإنسانيَّة))).

2 - الصراع بين الدين والعلم في الفكر الغربي

على عكس الرؤية الإسال�ميَّة، شهد الفكر الغربي في العصر الحديث نزاعًا حادًّا بين الدين 

والعلم؛ حيثُ اعتبُر الدين عقبة أمام التقدم العلمي.

فالدي��ن، وفق )برتراند راس��ل-Bertrand Russell(، في كثير من الأحيان، وقف عائقًا أمام 

التقدم العلمي؛ حيثُ إنَّ العقائد الدينية حالت دون تقبل الاكتشافات العلمية الجديدة))).

ا )ريتشارد دوكينز-Richard Dawkins(، فيعتبر أنَّ العلم والدين متناقضان بشكل جوهري؛  أمَّ

1 - راجع: مرتضى مطهري: الإسلام ومتطلبات العصر، ص132.

2 - راجع: برتراند راسل: لماذا لست مسيحيًّا؟، ص78.

اسِعُ - الَمبحَثُ الرابع الفَصْلُ التَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة246ِ المَْدخَلُ الشَّ

حيثُ إنَّ الإيمان الديني يقوم على التَّسليم، بينما يعتمد العلم على البرهان والتجربة))).

ثانيًا: الدين والأخلاق في الفلسفة الحديثة

1 - الدين أساس للأخلاق في الفكر الإسلامي

كن فصلها عن الدين؛ لأنَّ القِيمَ الخُلقُية ترتبط  يرى الفلاس��فة المسلمون أنَّ الأخلاق لا ُمي

بمصدرها الإلهي.

القيم الخُلقُية تس��تمد موضوعيتها من الارتباط بالله؛ حي��ثُ إنَّ الأخلاقَ لا يمكن أن تقوم 

على النسبيَّةِ المطُلقة دون مرجع ثابت))).

فالأخلاق الدينيَّة ليست مجرد توجيهات اجتماعية، وإنما هي قوانين طبيعية تنبع من الفطرة 

الإنسانية التي أودعها الله في البشر))).

2 - الأخلاق العلمانية والنسبية الخُلُقية في الفكر الغربي

في المقابل، س��عت الفلس��فة الغربية إلى تقديم أس��س غير دينية للأخلاق؛ حيث ظهرت 

تيارات تدعو إلى نسبية القيم الخُلقُية.

فحسب )جون ستيوارت ميل-John Stuart Mil(، الأخلاق لا تحتاج إلى الدين بل يمكن 

تأسيس��ها على مبادئ المنفعة العامة؛ حيثُ يكون الخير هو ما يحقق أكبر س��عادة لأكبر عدد 

من الناس))).

ا )نيتشه(، فيرى أنَّ الأخلاق التقليديَّة، خاصة تلك المستمدة من الدين، ما هي إلا وسيلة  أمَّ

1 - راجع: ريتشارد دوكينز: وهم الإله، ص145.

2 - راجع: محمد باقر الصدر: الأسس المنطقية للاستقراء، ص212.

3 - راجع: جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، ص187.

4 - راجع: جون ستيوارت ميل: النفعية، ص134.



247

لفرض السيطرة على الأفراد، ويجب أن تسُتبدل بأخلاق القوة والإرادة الحرة))).

ثاَلِثًا: مُستقبَلُ الدين في ظِلّ الحَداثةَِ والعَولَمَةِ

مع تطَوُّر العولمة، يواجه الدين تحديات كبيرة في الحفاظ على هويته في ظل انتشار الثقافة 

الاستهلاكيَّة والنسبيَّة القيمية.

إنّ التَّحدي الأكبر أمام المس��لمين في العصر الحديث ه��و الحفاظ على الهوية الدينيَّة في 

عالم يحاول فرض ثقافة مادية تتجاهل القيم الروحيَّة.

فالعلمانية المتطرفة تحاول فصل الدين عن حياة الإنس��ان بشكل كامل، ما يؤدي إلى فراغ 

روحي وأزمة هوية.

1 - راجع: فريدريك نيتشه، ما وراء الخير والشر، ص176.

اسِعُ - الَمبحَثُ الرابع الفَصْلُ التَّ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة248ِ المَْدخَلُ الشَّ

ُ
اجِع

َ
ر
َ
الم

َ
 و

ُ
ادِر

َ
ص

َ
الم

• أ.س. رابوبرت: مبادئ الفلس��فة، تر: أحمد أمين، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 	

القاهرة، 1918.

• أ.م بوشنسيك�: الفلس��فة المعاصرة في أوروبا، تر: عزت قرني، سلس��لة ع��الم المعرفة، 	

الكويت، عدد 165، 1992.

• ة الس��ورية 	  إبراهيم جم��ول، نظريَّة المعرفة بين المنهج والتطبيق، منش��ورات الهيئة العامَّ

للكتاب، وزارة الثقافة، دمشق، لا ت.

• ابن خلكان: وفيات الأعيان، بيروت، دار صادر، لا ت.	

•  ابن رشد: تهافت التهافت، تح: سليمان دنيا، دار المعارف، مصر، 1964.	

• ابن سينا: “الشفاء”، )الإلهيّات(، مراجعة: إبراهيم مدكور، تح: الأب قنواتي وسعيد زايد، 	

مكتبة المرعشي النجفي الكبرى، قم، ط2، 2012.

• ابن مسكويه: تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، تحقيق: ابن الخطيب، المطبعة الحسينية، 	

القاهرة، 1911.

• ابو نصر الفارابي: “آراء أهل المدينة الفاضلة”، تح: ألبير نصري نادر، دار المشرق، بيروت، 	

ط8، 2002.

• أبو يعرب المرزوقي: فلسفة الدين من منظور الفكر الإسلامي، دار الهادي، بيروت، لا ت.	

• ة الفلس��فة اليونانيَّة، دار الكتب المصرية، القاهرة، 	  أحمد أمين وزكي نجيب محمود: قصَّ

ط2، 1935.

• أحمد عزَّت: أصول علم النفس، بيروت، دار القلم، لا ت.	

• أدموند هوسرل: فكرة الفينومينولوجيا، تر: فتحي انزو، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، 	

ط1، 2007. 

• أزفلد كولبه: المدخل إلى الفلسفة، تر: أبو العلا عفيفي، ط5، 1960.	



249

• أفلاطون: محاورة ثياتيتوس، ضمن المحاورات الكاملة، ترجمة: شوقي داود تمراز، الأهلية 	

للنشر والتوزيع، بيروت، 1994.

• أفلاط��ون: محاورة كراتيلي��وس، ترجمة: عزمي أحم��د، منش��ورات وزارة الثقافة، عمان، 	

.1995

•  ألفرد تايلور: أرسطو، تر: عزَّت قرني، دار الطليعة، بيروت، 1992.	

•  ألكس��ندر كواري��ه: مدخل لق��راءة أفلاطون، تر: عب��د الحميد أبو النج��ا، الدار المصرية 	

للتأليف، القاهرة، لا ت.

• إمام عبد الفتاح: المنهج الجدلي عند هيغل، دار التنوير، بيروت، ط1، 1983.	

•  إميل برييه: اتجاهات الفلس��فة المعاصرة، تر: محمود قاس��م، دار الكتب للنشر، بيروت، 	

.1956

• أمل مبروك: الفلسفة الحديثة، دار التنوير، بيروت، لا ط، 2001.	

•  أندريه لالاند: موسوعة لالاند الفلسفيّة، ترجمة: خليل أحمد خليل، منشورات عويدات، 	

بيروت – باريس، ط2، 2001. 

• أوغس��ت كون��ت: “دروس في الفلس��فة الوضعي��ة”، تعري��ب: نبيل أبو صع��ب، منصور 	

الحجليس، دار الفرقد، دمشق،2020.

• إيمانوي��ل كان��ط: الدين في ح��دود العقل وحده، ترجم��ة موسى وهب��ة، المنظمة العربية 	

للترجمة، الطبعة الأولى، بيروت، 2007

• برتراند راسل: لماذا لستُ مسيحيًّا؟، ترجمة فؤاد زكريا، دار التنوير، ط1، بيروت، 1999.	

• تش��ارلز تايلور: عصر الأفق المس��طح، ترجمة أحمد الأنصاري، المركز القومي للترجمة، 	

ط1، القاهرة، 2016.

• تش��وجيام ترونجبا: الحكمة المجنونة، تعريب: فوزي دروي��ش، مكتبة مدبولي، القاهرة، 	

.1996

• توفيق الطويل: أسس الفلسفة، القاهرة، ط6، 1976.	

الَمصَادِرُ وَالَمرَاجِعُ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة250ِ المَْدخَلُ الشَّ

• توم��ا الأكويني: الخلاص��ة اللاهوتية، ترجمة ج��ورج كتورة، دار الطليع��ة، ط2، بيروت، 	

.1998

• توماس كون: بنية الثورات العلميَّة، ترجمة: ش��وقي جلال، سلس��لة عالم المعرفة، العدد 	

168، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1992.

• ج. بول سارتر: الوجود والعدم، تر: عبد الرحمن بدوي، دار الآداب، بيروت، 1966.	

• جان بياجه: الابستمولوجيا التكوينية، تر: السيد نفادي، دار التكوين، دمشق، ط2، 2004.	

• جان فال: الفلس��فة الفرنس��ية من ديكارت إلى س��اتر، تر: فؤاد كام��ل، دار الثقافة للنشر، 	

القاهرة، لا ت.

• جعفر آل ياسين: الفارابي في حدوده ورسومه، دار عالم الكتب، بيروت، 1985.	

• جاكس: فلسفة علم الأخلاق، الحكمة العملية، تر: أبو القاسم بور حسيني، لا ت.	

• جميل صليبا: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1982.	

• جميل صليبا: تاريخ الفلسفة العربية، الشركة العالمية للكتاب، بيروت، 1995. 	

• جوادي الآملي: التوحيد في القرآن، مركز نشر الثقافة الإسلامية، ط1، قم، 2001.	

• جون ستيوارت ميل: النفعية، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير، ط2، بيروت، 2005.	

• جون كولر: الفكر الشرقي القديم، تر: كامل يوس��ف حسين، المؤسّسة العربية للدراسات 	

والنشر، بيروت، ط2، 2001.

• جون لوك: مقالة عن الفهم البشري، تر: فراس أحمد الحمداني، بغداد، 2019. 	

• حامد عب��د القادر: قصة الأدب الفارسي، مصر، مكتبة نهضة مصر، مطبعة لجنة البيان، لا 	

ت.

• حسام الألوسي: الزمان في الفكر الديني أو الفلسفي القديم، بيروت، 1980.	

•  حسن عبد الحميد: مدخل إلى الفلسفة، 1981.	

• الحسني� بن سينا: الش��فاء )الإلهيات(، تحقيق إبراهيم مدكور، دار الكتب العلمية، ط3، 	

بيروت، 2004.



251

•  حسين صالح حماده: دراسات في الفلسفة اليونانية، دار الهادي، بيروت، 2005.	

• حيدر الآملي: جامع الأسرار، تر: جواد طبطبائي، بيروت، مؤسس��ة التاريخ العربي، ط1، 	

.2005

• خليل شرف الدين: ابن رش��د )في سبيل موسوعة فلسفية(، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لا 	

ت.

• دوميني��ك فولش��يد: “المذاه��ب الفلس��فية الكرب�ى”، ت��ر: م��روان بط��ش، دار مج��د، 	

بيروت،2011م. 

• دي بور: “تاريخ الفلس��فة في الإسال�م”، تر: أب��و ريدة، لجنة التألي��ف والترجمة والنشر، 	

القاهرة، ط2، 1948.

• دييز أوغست: محاورة “ثياتيتوس، تر: فؤاد جرجي بربارة، الهيئة العامة السورية للكتاب، 	

دمشق، ط2، 2013.

• روجيه غارودي: فكر هيغل، تر: إلياس مرقص، دار الحقيقة، بيروت، ط2، 1983.	

• روديجر بونبر: الفلسفة الألمانية الحديثة، تر: فؤاد كامل، دار الثقافة للنشر، القاهرة، 1988.	

• ريتشارد دوكينز: وهم الإله، ترجمة محمد المخزنجي، دار العين، ط3، القاهرة، 2014.	

• ريني��ه ديكارت: »التأمال�ت«، تر: عثمان أمني�، مكتبة الأنجلو المصري��ة، القاهرة، ط4، 	

.1969

• رينيه ديكارت: “العالم”، تر: إيميل خوري، دار المنتخب العربي، بيروت، ط1، 1999.	

• رينيه ديكارت: مقالة في المنهج، تر: محمود الخضري، القاهرة، 1930.	

• زكريا بشير إمام، “تاريخ الفلسفة الإسلامية”، الدار السودانية للنشر، السودان، ط1، 1998.	

• س��ورين كيركغارد: الخوف والرعدة، ترجمة فؤاد كامل، الهيئ��ة المصرية العامة للكتاب، 	

الطبعة الثالثة، القاهرة، 1998.

• السيد نفادي: مقدمة كتاب الأبس��تمولوجيا التكوينية لجان بياجيه، ترجمة: السيد نفادي، 	

دار التكوين، دمشق، 2004.

الَمصَادِرُ وَالَمرَاجِعُ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة252ِ المَْدخَلُ الشَّ

• شهاب الدين السهروردي: “هياكل النور”، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، 1956.	

• ش��هاب الدين الس��هروردي: التلويحات: المجموعة الأولى لمصنّفات ش��يخ الإشراق، 	

طهران، لا ت.

• ش��هاب الدين الس��هروردي: المقاومات، المجموعة الأولى لمصنفات ش��يخ الإشراق، 	

طهران، لا ت.

• ش��هاب الدين السهروردي: رسالة في اعتقاد الحكماء، تح: هنري كوربان، )ضمن حكمة 	

الإشراق(، طهران، 1952.

• ش��هاب الدين الس��هروردي: مصنف��ات ش��يخ الاشراق، معهد علوم انس��اني ومطالعات 	

فرهنكي، طهران، ط3، 1380هـ.

• صدر الدين الشيرازي: »تعليقات إلهيات الشفاء«، طهران، انتشارات، بنياد حكمت إسلامي 	

صدرا، 1382هـ.

• صدر الدين الشري�ازي: الحكمة المتعالية في الأس��فار العقليَّة الأربعة، دار إحياء التراث 	

العربي، ط2، بيروت، 2002.

•  صدر الدين الشيرازي: الحكمة المتعالية، طهران، انتشارات بنياد حكمت إسلامي صدرا، 	

1383هـ،

•  ص��در الدين الشري�ازي: الحكمة المتعالية، تعليق: حس��ن زاده الآميل�، طهران، وزارت 	

فرهنك وإرشاد إسلامي، ج1، 1374هـ.

•  صموئيل كريمر: من ألواح سومر، تر: طه باقر، فرانكلين للطباعة، بغداد، القاهرة، لا ت.	

•  طه باقر: مقدمة في أدب العراق القديم، بغداد، 1976.	

• طه باقر: مقدمة في تأريخ الحضارة القديمة، بغداد، 1956.	

• طه عبد الرحمن: فقه الفلسفة، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط3، 2008.	

• عادل العوا: الأخلاق والحضارة، ط2، منشورات جامعة دمشق، 2000.	

• عبد الرحمن بدوي: “دراس��ات في الفلس��فة الوجودية”، المؤسس��ة العربية للدراس��ات، 	



253

بيروت، 1980.

•  عبد الرحمن بدوي: أرسطو، النهضة المصرية، القاهرة، ط4، 1964.	

•  عبد الرحمن بدوي: الأخلاق النظرية، وكالة المطبوعات، القاهرة، 1975.	

• عبد الرحمن بدوي: الأفلاطونيَّة المحدثة عند العرب”، دار القلم، بيروت، ط2، 1977.	

• عبد الرزاق اللاهيجي: شوارق الإلهام، تح: أكبر أسد عللي زاده، مؤسسة الإمام الصادق، 	

قم، 1425ه.

•  عبد القادر بش��ته: الأبس��تمولوجيا: مثال فلس��فة الفيزياء النيوتونيّة، دار الطليعة، بيروت، 	

.1995

• عبد الكريم الشهرستاني: “الملل والنحل”، دار المعرفة بيروت.	

• عبد الله إباحي: المذهب الروحاني، فرانديس للنشر والتوزيع، 2007م. 	

• : السلوك إلى الله، دار جواد الأئمة، بيروت. 	 عبد الله شّرب

• عبد المنعم الحفني: المعجم الموسوعي للتحليل النفسي، مكتبة مدبولي، القاهرة، لا ت. 	

• علي بن محمد الجرجاني: “ التعريفات”، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط1، 1991.	

• علي زيعور: الفلسفة الهنديَّة، دار الأندلس، بيروت، ط2، 1983.	

• علي شريعتي: الإسلام بين الأمس والغد، دار الهادي، ط2، بيروت، 2007.	

•  غالب مصطفى: ابن سينا، )في سبيل موسوعة فلسفية(، دار الهلال، بيروت، 1998.	

• غلام حسين دنياني: فلسفة السهروردي، منشورات الحكمة، طهران، لا ت.	

• فرانسوا غريغوار: المشكلات الميتافيزيقية الكبرى، تر: نهاد رضا، بيروت، مكتبة الحياة.	

• فريدريك نيتش��ه: م��ا وراء الخير والشر، ترجمة علي مصب��اح، دار الجمل، ط1، بيروت، 	

.2011

• فريدريك نيتش��ه: هكذا تكلم زرادش��ت، ترجمة علي مصباح، دار الجمل، ط1، بيروت، 	

.2007

• فؤاد شبل: البوذيَّة، دار المعارف، القاهرة، ط 1973.	

الَمصَادِرُ وَالَمرَاجِعُ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة254ِ المَْدخَلُ الشَّ

•  كارل ساغان: الكون، تر: نافع أيوب لبّس، عالم المعرفة 178، الكويت، 1993.	

• كارل ماركس: نقد فلس��فة الحق عند هيغل، ترجمة جورج طرابييش�، دار الطليعة، ط2، 	

بيروت، 2005.

• كارل يسبرز: مدخل إلى الفلسفة، تر: جورج صدقني، مكتبة بيروت، أطلس، لا ت.	

•  كيريلنيكو كوروش، ماهي الفلسفة، موسكو، دار التقدم، 1977.	

• لجنة من المختصين: دروس في الفلسفة، الدار البيضاء، ط1971.	

•  لينين: “الدفاتر الفلسفية”، الديالكتيك )1(، دار الحقيقة، بيروت، 1983. 	

•  ماجد فخري: تاريخ الفلسفة الإسلاميَّة، دار الشروق، بيروت، ط2، 2000. 	

• مارتن هيدغر: العودة إلى أس��اس الميتافيزيقي��ا أو مدخل إلى الميتافيزيقا، تر: عماد نبيل، 	

بيروت، دار الفارابي، ط1، 2015. 

• مارتن هيدغر: ما الفلسفة؟ تر: محمود رجب، دار الثقافة للنشر، القاهرة، 1974.	

• مارتن هيدغر: نداء الحقيقة، تر: عبد الغفار مكاوي، دار الثقافة للطباعة، القاهرة،1977.	

•  مجتبى مصباح: أسس الأخلاق، مركز نون للتأليف والترجمة، جمعية المعارف الإسلامية 	

الثقافية، 2011.

• مجموعة مؤلفين: موجز تأريخ الفلسفة، تعريب: توفيق سلوم، دمشق، ط 1971.	

•  محمد العبد عبد اللطيف: التفكير المنطقي بين المنهج القديم والمنهج الجديد، القاهرة، 	

.1977

• محمد الفارابي )أبو نصر الفارابي(: آراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق محس��ن مهدي، دار 	

المشرق، ط1، بيروت، 1995.

•  محمد باقر الصدر: الأسس المنطقية للاستقراء، دار التعارف، ط2، بيروت، 1981.	

• محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنية، دار التعارف، ط2، بيروت، 1981.	

• محمد باقر الصدر، فلسفتنا: دار التعارف، ط2، بيروت، 1982.	

• محمد بن احمد ابن رش��د: فص��ل المقال فيما بين الحكمة والشريع��ة من الاتصال، تح: 	



255

محمد عمارة، دار المعارف، مصر، 1969. 

• محمد تقي المصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، تر: محمد الخاقاني، دار 	

التعارف، بيروت، 2007م.

• محمد جلال شرف: »المذهب الإشراقي«، دار المعارف، مصر، 1972. 	

•  محمد حسين الطباطبائي: “أصول الفلسفة”، مؤسّسة الإمام الصادق، قم، ط2، 1414هـ.	

• محمد حسني� الطباطبائي: الميزان في تفسري� القرآن، مؤسسة النشر الإسلامي، ط4، قم، 	

1417هـ.

•  محمد عابد الجابري: مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانيّة المعاصرة وتطوُّر الفكر العلمي، 	

مركز دراسات الوحدة العربيّة، بيروت، ط5، 2002.

• محمد عبد الرحمن مرحبا: من الفلس��فة اليونانيَّة إلى الفلس��فة الإسال�ميَّة، دار عويدات 	

للنشر، بيروت، لا ت.

• محمد عبد الله الشرقاوي: “في الفلسفة العامة”، دار الجبل، بيروت، ط2، 1991.	

• محمد علي أبو ريان: “أصول الفلس��فة الإشراقيَّة عند ش��هاب الدين السهروردي”، مكتبة 	

الأنجلو المصرية، القاهرة، سلسلة جامعة القاهرة، 1959م.

• محمد علي أبو ريان: الفلسفة ومباحثها، دار المعارف، الإسكندرية، 1972.	

• محمد علي التهانوى: “كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، 	

ط1، 1996. 

•  محمد محمد قاس��م: كارل بوبر: نظريَّ��ة المعرفة العلميَّة في ض��وء المنهج العلمي، دار 	

المعرفة الجامعية، الإسكنرية، 1986.

• مختار البس��يوني: “الوضعيَّة المنطقيَّة بين القي��م الدينيَّة والخُلقُية عن��د ألفرد إيو”، وكالة 	

الشرق للطباعة، مصر، 2002.

• مرتضى مطهري: الإسلام ومتطلبات العصر، دار الفكر الإسلامي، الطبعة الثانية، بيروت، 	

.2006

الَمصَادِرُ وَالَمرَاجِعُ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة256ِ المَْدخَلُ الشَّ

• مرتضى مطهري: العدل الإلهي، دار الفكر الإسلامي، الطبعة الثانية، بيروت، 2006.	

•  مرتضى مطهري: فلس��فة الأخلاق، ت: الشيخ وحيد المسبح، مؤسسة أم القرى للتحقيق 	

والنشر، بيروت، ط1، 1421هـ.

• مروان هنيدي: الزرادشتية، مجلةّ الضحى، عدد 262، نيسان،1997. 	

• مريم س��ليم: علم تكوين المعرفة: إبس��تمولوجيا بياجيه، معهد الإ��نماء العربي، بيروت، 	

.1985

• مصطفى غالب: الفارابي، دار ومكتبة الهلال، بيروت، 1998.	

• الموسوعة الفلسفية العربية، معهد الإنماء العربي، 1986.	

• نوري إسماعيل: الديانة الزرادشتية، منشورات علاء الدين، دمشق، ط1، 1997.	

• نيغيل واربورتون: الفلسفة الأس��س، تر: محمد عثمان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، 	

بيروت، 2009. 

• هـ. غادامير: طرق هيدغر، تر: حسن ناظم، دار الكتاب الجديد، ط1، 2007م.	

•   هـ، فرانكفورت: ما قبل الفلسفة، تر: جبر إبراهيم جبرا، مكتبة الحياة، بيروت، لا ت.	

• هنتر ميد: الفلسفة أنواعها ومشكلاتها، تر: فؤاد زكريا، مكتبة مصر، القاهرة، ط2، 1975.	

• هيربت ماركيوز: أس��اس الفلسفة التاريخيّة، تر: إبراهيم فتحي، دار التنوير، بيروت، ط3، 	

.2007

• هيغل: جدل الفكر، تر: إمام عبد الفتاح، مج1، دار التنوير، ط3، 2007. 	

•  هيغل: ظاهريات الروح، تر: إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير، بيروت، ط3، 2009.	

•  هيغل: كتاب المنطق، طبعة أوبيه باريس، 1996. 	

• هيغل: محاضرات عن تاريخ الفلسفة، تر. خليل أحمد خليل، المؤسسة الجامعية، بيروت، 	

 .2002

•  هيغ��ل: محاضرات في فلس��فة الدين، ترجمة حس��ن حنفي، دار التنوي��ر، ط1، بيروت، 	

.2009



257

•  ولتر ستيس: هيغل: المنطق وفلسفة الطبيعة، تر: إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير، بيروت، 	

ط3، 2007.

• وليام جيمس: “معنى الحقيقة”، تر: أحم��د الأنصاري، المركز القومي للترجمة، القاهرة، 	

ط1، 2008.

•  وليم جيمس: بعض مشكلات الفلس��فة، تر: محمد فتحي الشنيطي، المؤسسة المصرية 	

العامة للتأليف، القاهرة، 1957.

• سة العربية 	  وولتر س��تيس: تاريخ الفلسفة اليونانية، تر: مجاهد عبد المنعم مجاهد، المؤسَّ

للدراسات، بيروت، ط2، 2005.

• ويل ديورانت: قصة الحضارة، دار الجيل، بيروت، لا ت.	

• يسرى إبراهيم: »نيتشه عند المسيح«، سينا للنشر، مصر، 1990.	

• يمنى طريف الخولي: فلسفة كارل بوبر، الهيئة المصرية للكتاب، الإسكندرية، 1989. 	

•  يوحنا قمير: “الغزالي وابن رشد”، التهافتان، دار المشرق، بيروت، ط2، 1986.	

•   يوسف الحوراني: البنية الذهنية الحضارية، دار النهار للنشر، بيروت، 1978.	

• يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، دار المعارف، القاهرة، لا ت.	

•  يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، مؤسّسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة، 2014.	

•	 Corvez, Maurice, La philosophie de Heidegger, press universitaires de France, 

Paris, 1961

•	  Encyclopedia of philosophy, 1967

•	 Heidegger. M. Der Sartz vom Grand, Gunther Neske Verlag. PFullingen, 

1957

•	  Heidegger. M. Les problemes fondamentaux de la phénoménologie Traduit 

par Jean Francois cortine. Gallimard. Paris (W-D) 

الَمصَادِرُ وَالَمرَاجِعُ



امِلُ إِلىَْ الفَلسَفَة258ِ المَْدخَلُ الشَّ

•	 Heidegger. M. Sein und Zeit. Max Niemeyer verlag Tubingen, 1977.

•	  J. Piaget, “Logique et connaissance scientifique”.

•	  Jean Berzo، Bolzano’s logic، Stockholm Almavist et wiksell, 1962.

•	 L. robin: Greek thought and the origines of the scientific spirit, 1923.

•	  R. Blanché. Le rationalism de Whewell, Paris, Alcan، 1935.

  



الفهرس

ؤَالُ الفَلسَفِيُّ لُ: السُّ الفَصْلُ الأوََّ

: الفَلسَفَةُ وَبَاقي العُلُومِ الفَصْلُ الثَّانِي

الفَصلُ الثَّالِثُ: الفَلسَفَةُ وتصَنِيفَاتهُا

الفَصلُ الرَّابعُ: الفَلسَفَةُ ِيف مَبَاحِثِهَا

5المقدمة

9

47

81

99

لُ: طبَِيعَةُ الفَلسَفَةِ المبَحَثُ الأوََّ

لُ: تعَرِيفُ الفَلسَفَةِ المبَحَثُ الأوََّ

المبَحَثُ الأوَّل: الفَلسَفةُ الغَربيَّةُ

لُ: الوُجُودُ المبَحَثُ الأوََّ

: مَنشَأُ الفَلسَفَةِ المبَْحَثُ الثَّانِي

صَ��ةُ التَّفكِري�ِ الفَلسَ��فِي قَب��لَ )سُ��قرَاط(  المبح��ث الثال��ث: خَُال

وَالسُفَسطَائِيّيَن

: أقَسَام الفَلسَفَة المبَحَثُ الثَّانِي

ميَّةُ : الفَلسَفَةُ الِإسَال المبَحَثُ الثَّانِي

المبَحثُ الثَّاني: نظَريَّة المعرفَة

المبَحَثُ الثَّالثُ: عَلاقَةُ الفَلسفَةِ بالعُلومِ

11

49

83

101

23

42

56

86

144

75



قِ ادِسُ: فَلَسفَةُ الأخََال الفَصلُ السَّ

لِ  ابِعُ: فَلسَفَةُ الجَمَا الفَصلُ السَّ

الفَصلُ الثَّامِنُ: فَلسَفَةُ التَّارِيخِ

185

203

219

الَمبحَثُ الثَّالِثُ: أهمُّ نظريَّات فَلاسِفةِ العِلمِ

ّ الإسلاميّ : فَلسفَةُ الجَمالِ ِيف الفِكر الغَربِي المبَحَثُ الثَّانِي

المبَحَ��ثُ الراب��ع: المقُارن��ةُ بني� المنَظ��ورِ الغَ��ربّي 

مِي لِلجَمالِ والمنَظورِ الِإسَال

المبَحَثُ الخَامِس: التَّحديَّاتُ المعُاصرةَُ في فَلسفَةِ الجَمالِ

قيَّة الكُبرى : النُظمُ الأخَال المبَحثُ الثَّانِي

المبَحثُ الثَّاني: فَلسفةُ العلمِ وعلاقتها بالعُلوم الأخُرى

المبَحَثُ الأوََّل- الإطارُ النَّظريُّ والتاريخيُّ لفلسفةِ الجمالِ

المبَحَ��ثُ الثَّال��ثُ: القِيَ��مُ الجَماليَّ��ةُ في الفُنون 

وَالحَضارةِ الإسلاميَّةِ

المبحث الأوّل: المباحث الخُلُقيَّة

177

210

215

217

193

172

207

212

187

167الفَصلُ الخَامسُ: فَلسَفَةُ العِلمِ

169المبَحثُ الأوََّل: مَعنَى فَلسَفة العِلمِ



الفَصلُ التَّاسِعُ: فَلسفَةُ الدّينِ 

المصََادِرُ وَالمرََاجِعُ

235

248

: النَّظريَّاتُ الغَربِيَّةُ في فَلسفَة الدّين المبَحَثُ الثَّانِي

مِيّ : فَلس��فةُ التَّاريخِ ِيف الفِكرِ الإسَا�لَ� المبَحَث الثَّانِي

المبَحَثُ الرابع: فَلس��فَةُ الدين ِيف مُواجَهَةِ 

ةَِ التَّحديَّاتِ الفِكريَّةِ المعُاِرص

ةُ في فَلسفَةِ التَّاريخِ المبَحَثُ الرابع: التَّحديَّاتُ المعاِرص

ينِ لُ: الأسُُسُ الفَلسفيَّة لفَلسفَةِ الدَّ المبَحَثُ الأوََّ

لُ: الإطِارُ النَّظريُّ والتَّاريخيُّ لفلسفةِ التَّاريخِ المبَحَثُ الأوََّ

المبَحَثُ الثَّالِثُ: فَلسفَةُ الدين ِيف الفِكرِ الإسلامِيّ

المبَحثُ الثَّالثُ: التَّحدياتُ الفَلسفيَّةُ بين المنظوريَن الغَربّي 

والإسلامِي لفَلسفَة التَّاريخِ

240

226

245

232

237

222

242

230



ه��و مركز بحث��ي مس��تقل غري� ربح��ي، مركزه 
في بري�وت وبغ��داد. ويهدف لفت��ح المجالات 
العلمي��ة والاكاديمي��ة الواس��عة، أم��ام الباحثين 
والمتخصصين؛ للقيام ببحوث تس��عى إلى فهم 
واق��ع الإنس��ان والإنس��انية، من خال�ل التركيز 
على دراس��ة الميادين الفلس��فية، والاجتماعيـة، 
في  تش��كّل  الت��ي  المتنوع��ة،  والإنس��انيـــة 
مجموعها ذلك الحراك الاجتماعي والانس��اني 
الكبير، الحاصل في العالم، وخصوصا في بلادنا 
العربية والإسلامية؛ ورصد الظواهر والتحديات 
الفكريـــ��ة، والاجتماعيــ��ة، والاقتصاديـ��ة، 
والنفس��ية المختلف��ة، الت��ي يمك��ن أن يواجهها 
الف��رد والمجتم��ع، ومحاول��ة فه��م ومدارس��ة 
الأسس الفلسفية والإجتماعية والدينية التأصيلية 
بموضوعي��ة وجدة، س��عيًا للوص��ول إلى حلول 
لها؛ من أجل الس��مو بالإنسان وتقدّمه في أبعاده 

الإنسانية المختلفة.




