




الفرديَّةُ والاجتماعيَّةُ

متاهةٌ غربيَّة ونجاةٌ إسلاميَّة

محمد عواضة



مكان الطبعة: تاريخ الطبعة:
بيروت - بغداد 2025 م - 1447هـ

رقم الطبعة:
الأولى

جميع الحقوق محفوظة للمركز

الآراء المطروح��ة لا تعب�ر ع��ن رأي المرك��ز بال�ضرورة

©

Baratha Center for Studies and Research
www.barathacenter.com

barathacenter@gmail.com



محمد عواضة

3



يحتلُّ الفكرُ الغربيُّ في عالمنا المعاصِر، بمختلفِ تجليّاتهِ في العلومِ الإنسانيّةِ 
والسياسيّة.  الاجتماعيّةِ،  والنُظمِ  الثقافيّةِ،  التصوّراتِ  تشَكيلِ  في  مُهيمنًا  موقعًا 
أطُرْوحاتٍ  تقديمِ  في  والتاريخيّةِ،  الفلسفيّةِ  مساراتهِ  عبر  الفكرُ،  هذا  أسَْهَمَ  وقد 
ومناهجَ أثَرّتَْ بعمقٍ في كيفيّة فهَمِ الإنسانِ للعالِم، من مفاهيم الحريةِّ والعَقْلانيّةِ 
من  يخلُ  لم  إسهاماته،  رَغْم  الفكرَ،  هذا  ولكنَّ  الحَدَاثِة.  بعد  وما  الحَدَاثةَِ  إلى 
التعقيداتِ التناقضاتِ، بل أنَتجََ أزماتٍ معرفيَّةً وخُلقُِيّةً واجتماعيّةً ألَقَْتْ بظلالها 
نقديةٍّ  قراءةٍ  إلى  الحاجةُ  برََزتْ  لقد  هِ.  بأسْر والعالِم  ذاتهِا  الغربيّةِ  الحضارةِ  على 
تحليلِ  في  تتعمّقُ  بل  بإنجازاته  بالاحتفاء  تكتفي  لا  قراءة  الفكر،  لهذا  تفكيكيّةٍ 
مساراتهِ وكَشْفِ إخفاقاته وعثراتهِ. فالهيمنةُ الفكريةُّ الغربيّةُ ليستْ قدََرًا محتومًا، 
بل مشروعًا قابًال للفحصِ والنقْدِ، خاصّة عندما يتعلقّ الأمرُ بمفاهيمه التي تبدو 

أحياناً منحازةً أو قاصرةً عن استيعاب التجاربِ الإنسانيةّ خارج سِياقِها الغربّي.
)سِلسِْلةَ  والبحوثِ  للدراساتِ  برَاثا  مركزُ  يطُلِقُ  الإدراك،  هذا  من  انطلاقاً 
دراساتِ تفكيكِ الفكرِ الغربيِّ(، وهي سلسلةٌ تعُنى بوضع الفكر الغربيِّ، في أبرز 
تسعى  والتحليل.  النقد  مِبْضَعِ  تحت  الإنسانيّةِ،  العلوم  في  ومناهجه  أطُرْوحاتهِ 
السلسلةُ إلى تفكيك البِنَى الفلسفيّةِ والفكريةِّ التي قام عليها هذا الفكرُ، وكَشْفِ 
مواطن الإخفاق التي أدَّت إلى أزماتٍ قِيَمِيّةٍ ومعرفيّةٍ، سواء في الغربِ نفسِه أم في 

سياق محاولاتِ اسْتِنْساخِه في مجتمعاتٍ أخُْرى.
مُعمّقٍ  الفكرِ الغربيِّ من خلال تحليلٍ  النَظرَِ في مسلمّاتِ  إنَّها دعوةٌ لإعادةِ 
، يكَْشِفُ أوْجهَ القصور في مقاربته للإنسان والمجتمع، ويعُيد فتحَ  ونقَْدٍ منهجيٍّ

البابِ أمام رؤى بديلة أكثر شموليّةٍ وإنسانيّةٍ



5

مقدِّمة

شياطين  من  كثير  عن  تغْفل  الرؤى  الواقع.  ليسا  والرؤى  الحُلمُ 

التفاصيل التي تمرُّ بانسيابية وسلاسة من بين عُقَدِها.

ا؛ واقع الدنيا مفطور على التعقيد والتصادم،  بيد أنَّ الواقع مختلف جدًّ

تمرُّ  النهر  ةِ  ضفَّ جانبَ  أنَّ  يعني  الذي  بالتزاحم،  الفلاسفة  عرَّفه  وقد 

البهائم كلُّها عطشى، لكن لا يشرب منها إَّال أبسطها يدًا )أقواها(، فما 

جته،  لم يرفع القويُّ يده، يتخَّري الضعيف الموتَ بين وَهْن الظمأ وحَْرش

وفكِّ الوحش وضراوته.

في ظلِّ فوضى التزاحم، لا يستقيم عالمَ الخلق من تلقاء نفسه، لا بدَّ 

من قانون ونظام يحفظان في تفاصيل الأشياء توازنهَا، وإَّال عادت إلى 

الفساد، سواء في علاقتها مع نفسها أم علاقتها وسائر الآحاد.

لا  والدقَّة، حتى  الضبط  بالغ  ميزاناً  سي  لتُر الخالق  يد  تدخَّلت  هنا 

شيء  وكلُّ  بقدر،  خُلِق  شيء  فكلُّ  قدمه.  موطئ  يجهل  شيءٌ  يخلو 

أعُطي خلقه ثمَّ هُدي.

مُقدّمة



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 6

هذا  على  به  نؤمن  -الذي  المدبِّر  الربُّ  الخالق  تعالى؛  الله  وضع 

الواهن، وتحفظ  التي تراعي وهنَ  القواعدَ  الدليل عليه-  قام  إذ  النحو 

نصيبَ المقتدِر، بما يرسم صورة العالم الأمثل، عالماً أمثل للقويِّ كما 

للضعيف على السواء.

 كيف نعرف ذلك؟

 ،  نعرفه من علمنا أنَّه العليم القادر، ومَنْ كان عليًام قادرًا كان حكيًام

ومن كان حكيًام نصََب الأمور في مواضعها.

القوَّة  من  نصيب  لكلٍّ  بعضها،  فوق  طبقاتٍ  الخَلق  كانت  وبعدُ، 

والطاقة حتى يكون هو هو؛ أعني لتكون ماهيَّته ما هو عليه، وبناءً على 

طاقاتهم فرض لهم حقوقاً، كما فرض عليهم فروضًا وعهودًا.



 :
ُ
ل

َّ
و

َ
 الأ

ُ
ل

ْ
ص

َ
الف

الإنسان بين الإدراك والعقل
والحاجة إلى الوحي





9

ة الإدراك؛ فوقها العلم  نشهد في دنيانا وأرضنا أنَّ الإنسان قد حُبِيَ قوَّ

الطارئ  والتأثير  بنفسه  المخلوق  يحيط  أن  الإدراك  فحدود  والعقل، 

عليها، حدود الشعور الآلي وما يستتبع من ردِّ فعلٍ آلي، تبعًا لما زُرع 

م لا باستنباط منها، وفيها أيضا تتدرَّج من  فيها، فهي تفعل بذكاء المصمِّ

الخليَّة المنفردة إلى بهائم تسوم.

المخلوق  يحيط  أنْ  سبق،  ما  إلى  مضافاً  العلم،  حدود  ا  وأمَّ  

صلاحَه  ويقوّم  النظر  فيه  يحكِّم  وأن  آلي،  شعور  من  يرتاده  بما 

يها، بعناوينها الكليَّة أو  وموافقتهَ، وأن يقْدِر على تجزئته بحيث يسمِّ

الثانوية، ويجعل لمفهومها قيمة، فلا تصير قطعة خشب مركَّبة مرَّ 

من جوارها ألوانٌ وحاجز، بل هي كرسي، والكرسي مفهوم خُصَّ 

ليجُلسَ عليه.

العشواء  الفعل  عن  النفس  إمساك  حدود  فهي  العقل،  حدود  ا  وأمَّ

يوضَع  أنَ  ما  مفهومٍ   َّ مَحكِي يوائم  بحيث  العلم،  على  بناءً  الفعلِ  إِلى 

في موضع ما، بحيث يصحُّ صدور فعل كذائيٍّ نحو شيء؛ لأنَّه أهلهُ. 

لذا، فإنَّ أهل العقل هم أنفسهم أهل النُّهى، وهم الناهون أنَفسهم عن 

لُ الفَصْلُ الَأوَّ



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 10

ة  الفعل العشواء إلى الفعل الذي يحمل قيمةَ معنى. أحد حمَلةَ هذه القوَّ

والطاقة هم البشر!

القانون  إلى  يحتكَِما  لم  والضعيف،  منهم  القويَّ  أنَّ  طالما  إذًِا، 

يغلب  الحال،  هو  الحال  سيبقى  الرحمن،  شرع  في  لهما  المسَْنون 

القويُّ بقوَّته على نصيب الضعيف، ونتحوَّل من الفعل ذي المعنى إلى 

العشوائية الحرام.

الأحكام  اتِّباع  في  ولا  سواء،  الِإيمان  في  جميعًا  ليسوا  البشر  لكنَّ 

وا التجربة الخاصة بهم  الإلهيَّة على يدٍ واحدة، بل ألحَد بعضهم، وتقفَّ

ثون. كما يزعمون، وقد وجدوا الأفضل كما يروِّجون ويحدِّ

لكن هل هذا صحيح؟

ليُّ  في الواقع، إنَّ الإنسان ما كان ليعمل -وحتى يعلم- لولا العلمُ الأوََّ

ة من عمر الطفل  الذي بذَرهَ الأنبياء فيهم، فلولا السنواتُ الأولى الملِحَّ

. اه من والديه، لأنكر عليه كلَّ أمر، ولما استطاع إلى فعلٍ سبيًال وما يتلقَّ

تشهد عليه عدد من التجاربِ البشريَّة، حين تركوا أطفاًال من غير 

ما  تحكي  التي  الأحداث،  من  عددًا  البشري  تاريخنا  يذكر  حضانة. 

: حالة »جيني« )Genie( – الولايات  سلَّطت عليه الآية الضوء، مثًال

أمريكية  فتاة  »جيني«  كانت  حيث  )1970(؛  الأمريكية  المتحدة 

كان  عامًا.   13 عمر  وحتى  ولادتها  منذ  كامل  شبه  لعزل  تعرَّضت 



11

ث معها  ، ولم يتحدَّ والدها يعزلها في غرفة مظلمة، ويقيِّدها في كرسيٍّ

تستطع  لم  أنََّها  كان  الناتجُ  شخص.  أيِّ  مع  بالتفاعل  لها  يسمح  أو 

تطوير مهارات اللغة بشكل طبيعي، وعانت من مشكلات اجتماعية 
وسلوكية شديدة.)))

خلالها  يجب  الطفولة  في  حرجة  فترة  على  الضوء  حالتها  سلَّطت 

اكتساب  ا  جدًّ الصعب  من  يصبح  الفترة،  هذه  فاتت  وإذا  اللغة،  تعلُّم 

المهارات اللغوية لاحقًا.

تردِ تجربة )فريدريك الثاني-Friedrich II( – الإمبراطورية الرومانية 

الإمبراطور  أمر  حيث  السياق؛  في   – عشر(  الثالث  )القرن  المقدسة 

إذا  ما  تواصُل بشري لمعرفة  أي  دون  أطفال  بتربية  الثاني(  )فريدريك 

موت  النتيجة  كانت  أنفسهم.  تلقاء  من  طبيعية  لغة  سيطوِّرون  كانوا 

ما  العاطفية،  الرعاية  للتجربة)))؛ بسبب غياب  الذين خضعوا  الأطفال 

قيد  على  للبقاء  البشري  التفاعل  إلى  الإنسان  حاجة  عن  السؤال  أثار 

الحياة.

علم.  غير  من  ه  أمِّ بطن  من  يخرج  الإنسان  أن  -تعالى-  الله  أخبر 

1 - Susan Curtiss: Genie: A Psycholinguistic Study of a Modern-

Day ‹Wild Child›, pp. 8 -9.

2 -James H. Reid: «Frederick II›s Language Experiment», pp. 1 -3

لُ الفَصْلُ الَأوَّ



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 12

واللطيف فيه، أنَّه لم يصِفْه بالجهل؛ لأن الوصف به فرع كونه قابًال له، 

 ُ د أسباب التعلُّم من السمع إلى البصر، ومركزهما الفؤاد: ﴿وَٱللَّه ثمَّ عدَّ

مۡعَ  هَتٰكُِمۡ لَا تَعۡلَمُونَ شَيۡـأً وجََعَلَ لَكُمُ ٱلسَّ مَّ
ُ
خۡرجََكُم مِّنۢ بُطُونِ أ

َ
أ

فۡـدَِٔةَۙ لَعَلَّكُمۡ تشَۡكُرُونَ﴾ ]النحل: ٧٨[.
َ بۡصَرَٰ وَٱلۡأ

َ وَٱلۡأ
بعد  -تعالى-  الله  أنَّ  الكريم،  القرآن  في  نلاحظ  عينه،  الوقت  في 

نعرفه،  الذي  )آدم(  يصبح  لم  وإَّال  علَّمه،  حتى  يتركه  لم  )آدم(،  خلق 

َُّلهَا  سۡمَاءَٓ ك
َ وما كنَّا نحن نحن. ورد في الذكر الحكيم: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلۡأ

كُنتُمۡ  إنِ  ءِٓ  هَٰٓؤُلَا سۡمَاءِٓ 
َ
بأِ نۢبـُِٔونِى 

َ
أ فَقَالَ  ٱلمَۡلَٰٓئكَِةِ  َىَل  ع عَرَضَهُمۡ  ثُمَّ 

صَدِٰقيَِن﴾ ]البقرة: ٣١[.
نفهم مَّام سبق، كيف أنَّ أول قدَم وطأت الأرض من دنيانا، هي قدم 

نبي، ذلك لا عن عبث، فالخلق لا تستقيم حياتهم من غير كائن مُعلِّم.

تربية  ناشئ عن  الأفعال،  بالعادة من صحيح  ما ساورنَا  لذلك كلُّ 

أم  الخالق  مع  العلاقة  في  سواء  منها،  كثير  انحرف  ثمَّ  أولى،  نبويَّة 

المخلوقين.

الفكر  وليدة  أنَّها  نحسب  قد  التي  المسلمّات  أنَّ  الأمر،  خلاصة 

البشري، أو ربما وليدة الفطرة الإنسانية، ليست إلا مكتسبات معرفية، 

هذه  من  والصالح  المحاكاة.  خلال  من  جيل،  بعد  جيًال  نتوارثها 

لن  الصالحات  الأنبياء؛ لأنَّ  بل كان عمل  المكتسبات لم يجئ عبثاً، 



13

تفوتهم والإنسان بنفسه لن يفقهها.)))

لذلك.  نموذج  الأرض  أقطاب  في  الإسلامي  غير  المجتمع  يعتبر 

إلى  يدعو  أحدهما  الماضية،  عام  المئة  في  حاكمان  فكران  منه  انسلَّ 

الحرية المفرطة )الليبرالية(، وآخر يدعو إلى الاشتراكية المفرطة.

هيمنة الغالب وتأثيرها في القيم والتاريخ: الغالب القويُّ من يكتب 

التاريخ! قالوا ذلك! يريدون منه أنَّه يقصُّ قصََصَ ما مضى من الأحداث، 

التاريخ تسطِّر للغالب أمجاده  له ويعظِّمه، فكُتبُ  ويؤطِّرها بالذي يبجِّ

وانتصاراتهِ، وكَُرث ما هَفَتْ أو تغاضت عن سقطاته.

البحث يقتصر حصًرا على مجال تطبيقات  التنبيه إلى أن نطاق هذا  ينبغي   - 1

يفُعل من »صحيح  ينبغي أن  الذي يهتم بما   )Practical Reason( العملي العقل 

الأفعال« و»الصالحات« لتحقيق »استقامة الحياة«. وعليه، فإن أطروحتنا لا تتناول 

بالنقاش مجال العقل النظري )Theoretical Reason( ومبادئه الأولية كالبديهيات 

المنطقية التي تعُد شرطاً قبليًّا للتفكير. فدور التعليم النبوي، في سياقنا هذا، ليس 

تأسيس قواعد المنطق الفطرية، بل تزويد العقل العملي بالمحتوى المعياري الملُزم 

)Normative Content( الذي يعجز عن استنباطه بكلِّيته؛ فبينما قد يدرك العقل 

فطريًّا مبدأ كليًّا مثل »حُسن العدل«، فإنه يفتقر إلى الأدوات الذاتية لتعيين مصاديقه 

وتفاصيله في واقع الحياة المعقّد. من هنا، نؤكد أن كل المسلمّات العملية والخُلقُية 

مصدرها  معرفية،  مكتسبات  بالضرورة  هي  فاضلة،  إنسانية  لحياة  س  تؤسِّ التي 

الأصلي هو التعليم النبوي التأسيسي.

لُ الفَصْلُ الَأوَّ



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 14

 لكنَّا نغَْفل أنَّ الغالب مَن يكتبه مِن منظور مختلف أيضًا! 

يكتب الغالب التاريخ المستقبل أيضًا؛ أي يحتِّمه، ويفرض قواعده 

التاريخ  على المغلوب، وقيَمه، وغاياته، فيصير الحقُّ ما قال! ويصير 

ما حكم!

هكذا ما عاد الحقُّ إَّال استنساب مُستنسِب، يتحوَّل من الموضوعية 

والواقعية إلى الشخصية، فتضيع الحقوق الإلهية المنزلة.

ي نفسها ”بالغربية“، وعساه  الغالب في يومنا ذا، هي الدول التي تسمِّ

لا يكون لها من البقية إَّال سنيَّ يوسف العجاف، لكنَّ عهدَ هذه الهيمنة 

على بيئتنا ومجتمعاتنا قاربت القرن. 

حقيقٌ بنا أن نلقي ضوءًا على عيِّنة من قِيَمه وما مخض منها.

جدال،  كلِّ  عند  المحكَّم  هو  آننا  في  الغربي  القِيَمي  ه  التوجُّ لذا، 

باعتباره تجربة إنسانية رائدة، لنُعايرَ قيَمنا بقيمه، أيهّا الأصلح!

 وفي السياق، ماذا لو أن الاتحاد السوفياتي سبق الولايات المتحدة 

إلى القمر على شاشات التلفزة والإعلام، بغض النظر عن جدلية وصول 

روَّاد الفضاء الأميركيين عام 1969 وخُطاهم على سطحه؛ إذَّاك لانتصر 

السوفيات على الغرب من ذَياع الخبر. هل كانت لتكون قيَم الحاضر 

لظلُامة  بالموت  ليهتفوا  الناس  كان  هل  اليوم؟  قيَم  نفسها  لة  المبجَّ

الاشتراكية وبخَْسها الناس ما كَسَبَت أيدِيها؟



15

ماذا لو أنَّ الألمان انتصروا في الحرب العالمية الثانية على الحلفاء؟ 

إذًا، تخيَّل معي شكل قيمَ اليوم، ولك منها حرُّ الجواب!

صُلب كلِّ سؤال، ومُراوحة كلِّ جدلية، رجَْوة كلِّ خطِّ باحثٍ، وما 

بأمر  الحظي  طلبُ  وتدقيقًا،  تمحيصًا  المفكِّرين  أدمغة  لأجله  تنحلُّ 

واحد، »العلم بالواقع«.

أخرى.  جهة  من  الواقع  والحقِّ  جهة،  من  الوهم  بين  العلم  يفصل 

تدخل هذه المعادلة بحثنا أيضًا، وتتلخَّص بأسئلة ثلاثة رئيسة.

 هل تقوم القيم الإنسانية على أساسٍ واقعي أم أنها أمر موهوم؟ ولو 

قامت على الواقع فهل واقعها موضوعي أم شخصي؟ ومن بعد ذلك، 

د لها؟ ما المشخِّص والمحدِّ

ما لا يعُرفَ أمرٌ بشخصه يعُرف بأثره، هكذا لو كنَّا نريد أن نتحقَّق 

السماء  تلبُّد  ذلك  فصادف  الشرق«،  من  الشمس  »طلوع  ةَ  صحَّ

بالمزُنْ، تحجب ما خلفها، أمكننا تأكيد طلوعِها من جهتها بتتبُّع آثار 

واقعيةَ  نميِّز  أن  أردنا  لو  نفسه  الحالُ  المزُن.  الساطع خلف  الضوء 

ْكِنَّا مسكها باليد، ننظر إلى الأثر المتفلِّت  القيم من وهمها، فإنْ لم ُمي

وراءها. 

لك أن تسأل: ما القيمة أساسًا؟

تعدّ القيمة فكرة راسخة بالفعل الأصلح، وكلّ ما اتَّصف بذلك كان 

لُ الفَصْلُ الَأوَّ



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 16

قيمة. إذًا، هي فكرة تدفع إلى ترسيخ فعل ما.)))

رجوعًا إلى السؤال، نعلم أن الإنسان كائن يتصرَّف بعلم، وهذا سلفََ 

أن بينَّاه، فما لم يعَلم لم يفَعل، فإنَّك لن تتقي جَفْلة أسد لولا أنْ تحسَّ 

خطواته أو تلمحه لواحظُ عينيك.

ثمَّ إنَّ الفعل له واقعيته، هذا ما لا لبَس فيه. ما أظنُّ الأمر يحتاج إلى 

توضيح، كأنَّ صبَّ الماء في فِيه العطشان لا يروي له ظمأ.

مقاربة صغيرة  السالفين،  المثَلَْني  فإن  مات،  المقدِّ بساطة هذه  على 

للذي يحدث في الأرض كافَّة بصورته الكاملة الكبرى.

ر في نسيج  1 - تعُرَّف القيمة بأنها فكرة راسخة—أي تقويم عقلي عميق ومتجذِّ

الأفعال  على  للحكم  معيارًا  عابرة—تسُتخدم  خاطرة  مجرد  وليس  الفكري،  الفرد 

جوهر  ويكمُن  »الأصلح«.  تحقيق  بهدف  الواقع(،  في  للعقل  العملية  )الممارسة 

الإشكال الفلسفي في التمييز الحاسم بين »الأصلح الواقعي« بصفته معيارًا موضوعيًّا 

ومِثاليًّا، لا يعني »البقاء للأقوى« ، بل هو الفعل الذي يحقِّق أفضل توازن وتكامل 

«؛ وبين »الأصلح المشُخَّص«، وهو  )جمع تركيبي(، للحفاظ على »الصلاح الكِّيل

التشخيص والتفسير الذاتي لهذا المعيار المثالي. يتأثَّر هذا التشخيص حتًام بالرؤية 

الكونية )مجمل المعتقدات والخبرات السابقة(، التي تعمل عدسة يرى بها الفرد 

الواقع، ما يؤدي إلى تباينُ التقديرات. لهذا السبب، تختلف تشخيصات الفلاسفة 

لماهيَّة الأصلح ،فبينما يشخِّصه )كانط-Kant( بما هو صالح للتعميم باعتباره قانوناً 

كونيًّا، يشخِّصه )نيتشه-Nietzsche( بما يحقِّق القوة.



17

وعليه، نفهم أنَّ القيم -لأنَّها أفكار وقناعات تولِّد أفعاًال واقعة- فهي 

حتًام شيء ذات وجودية؛ إذ كانت سببًا واقعيًّا مؤثِّراً.

أوضّح  دعني  الجواب،  نحُسِن  ولكي  الثاني،  السؤال  على  نعكف 

لك الفارق بين الواقع الموضوعي والواقع الشخصي. الموضوعي ما 

تؤمن  فإنَّك  له،  الناس  وعي  الطرف عن  بغضِّ  الحال،  هو  حاله  كان 

أنَّ ”الأرض تسبح في الفضاء حول الشمس“ قبل وعي الناس بالأمر، 

سكن  الأرض  على  نفَس  ذي  كلَّ  أنَّ  ولو  حالها،  على  لتبقى  وكانت 

ظهرها لم يعتقد أو لم يعلم ذلك، واقعها هو واقعها. 

أما الشخصي ما كان أمره دائراً على وعي الإنسان، خاضعًا لشعوره 

بتجربة  أشبه  الأمر  واقعِه.  قطبُ  فالإنسان  له،  واستنسابه  به،  وعلمه 

عوامله  على  المبني  الفردي  تقويمه  م  عمَّ فإنْ  يعيشها،  وقلبية  فكرية 

ى القضية عندها شخصية. الفردية والشخصية، تسُمَّ

الدليل  لانعدام  للمعرفة؛  منتج  غير  منبوذ،  القضايا  من  النوع  هذا 

على عمومه. لذا قالوا، إنَّ تعيين الجميل حكمٌ شخصي لا موضوعي. 

وخضوعه لعوامل فردية، ليس من الضروري للعوامل هذه، أن تتماثل 

في الناس كلهّم.

بل أضُيفُ هنا معنىً دقيقًا شيئاً ما. الأثر الواقع في النفس موضوعي 

واقعي من الشعور بجمال فلان أو كيت، لكنَّ تعميمَ حكم الفرد وتلبيسه 

لُ الفَصْلُ الَأوَّ



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 18

ة راسخة.  الاطِّراد غير موضوعي؛ لأنَّ التعميم لا يبتني على عوامل عامَّ

بعدد  د  تتعدَّ لأنَّها  عملية؛  ة  عامَّ بقواعد  الشخصي  حصر  يمكن  لا 

عامة  قواعد  لأنها  الباحث؛  طلُبة  فهو  الموضوعي  ا  أمَّ أشخاصها، 

عموم  في  التحقُّق  تقبل  »محصورة«،  فيها  ل«  التبدُّ »عوامل  راسخة، 

الناس.

ما الحال بالنسبة للقِيَم، أليست تجربة فردية، وفكرةً تعُِّني الأصلحَ، 

حكم  القيَم  أنَّ  ذلك  من  نفهم  هل  قناعة؟  وتملؤه  المرء  قلبَ  فتردِ 

شخصي لا يمكن تعميمه؟

ا أن تكون ناشئة  الجواب لا؛ لأنَّ الأفكار والحكم المستنبط منها، إمَّ

ة. عرفنا أنَّ القيمة  ا مَّام عوامله عامَّ م، وإمَّ من علمٍ عواملهُ فردية لا تعُمَّ

فكرة، والفكرة إنْ تحكي عن فضيلة وصلاح، استنبطه الفرد من تجربة 

ة غير قابلة للتعميم، هي القضية  شخصية فردية مبنيَّة على عوامل خاصَّ

على  مبنيَّة  ة  عامَّ تجربة  من  يسُتنبَط  صلاح  عن  تخُِرب  وإنْ  الشخصية، 

عوامل تعمُّ في الناس، هي القضية الموضوعية.

نحن المؤمنون، نرى أنَّ القواعد الإلهية هي قواعد موضوعية؛ لأنَّها 

مبنيَّة على المصالح الواقعية للأشياء، لا على تجربة فردية تصلح هنا، 

ولا تفُضي إلى خير هناك.

قد تدخل التجربة الإنسانية الشخصية في تقويم الصالح من الفاسد، 



19

والميل  للأشياء،  الكاملة  بالصورة  المرء  جهل  أمران؛  ها  يحدُّ لكنْ 

العام،  العام على الخير  الشخصي الذي قد يحدو به إلى تقديم الشرِّ 

ة بمنظورها المحصور. لموافقته الرغبة، أو المصلحة الخاصَّ

أو كشفه  الأصلح  تحديد  أنَّ  الجازم،  إيماننا  ذلك في  يتمثَّل علاج 

منوط بما تنزل به شرائع السماء؛ لأنَّ غاية ما تحيط به تجربة الإنسان 

ة لحاجات الفرد ومصالحه، ولا  من المعطيات لا تستوفي الصورة التامَّ

الأخلاق،  أنَّ  نؤمن  ونحن  ذلك،  كيف  ومصالحه.  المجتمع  حاجات 

س، تنُْبي وراءها عن مصالح  والقيم والأحكام التي أمر بها الشارع المقدَّ

سة وحقوق ما صنع  عالم المخلوق التي تنسجم مع حقوق الإله المقدَّ

وذَرأَ؟َ

 ما ابتنى على غير ما حدثَّتُ به - عزيزي القارئ- أشبه بإطلاق حكم 

الجمال على امرأة من مرأى عينيها خلف قِناعها، وتعَلم كمْ من جمال 

عينين أفسدته سائر تكاوين الوجه، أيَّان أمُيطَ اللثام!

لُ الفَصْلُ الَأوَّ





الفصل الثاني: 
ها

ُ
د
ْ
ق
َ
الفلسفات الفردية الغربية ون





23

بعد أن بيَّنَّا في الفصل التمهيدي، أنَّ القيم لا تقوم على أسُس متينة إلا 

إذا استندت إلى واقع موضوعي، وأنَّ الوحي الإلهي هو الكفيل بكشف 

هذا الواقع بعيدًا عن أهواء الأفراد ومصالح الأقوياء، وبعد أن أوضحنا 

الإحاطة  عن  قاصرة  تظلُّ  اتَّسعت،  مهما  البشرية،  التجربة  أن  كيف 

بالصورة الكاملة للحقوق والمصالح، تمامًا كمن يحكم على جمال وجهٍ 

من بريق عينين خلف لثام؛ يأتي هذا الفصل ليرفع ذلك اللثام.

التي تهيمن على  الفكرية  هنا، نسلِّط الضوء مباشرةً على المنظومة 

الصلبة وقطب رحاها.  نواتها  »الفرد«  من  تتَّخذ  التي  المعاصر  عالمنا 

الذي قامت عليه الحضارة  الجذري  بالبحث والنقد المفهومَ  سنعالج 

.)Individualism( الغربية الحديثة، وهو الفردية

سنتناول في المباحث الآتية أبرز المدارس الفلسفية التي نظَّرت لهذه 

مقولاتها،  ومحلِّلين  جذورها،  عن  كاشفين  عنها،  ودافعت  المحورية 

ومبيِّنين من منظورنا القائم على ضرورة النظام الكامل مواطنَ الضعف 

الإنسان  لأزمة  شافية  إجابات  تقديم  عن  وعجزهَا  فيها،  والتناقض 

والمجتمع.

الفصل الثاني



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 24

الممكنة  الآراء  كلَّ  يتقصَّى  لا  البحث  أن  إلى  الإشارة  تحَسُن  وهنا 

يَّال  ونقُوضِها، لضيق الحيِّز، ولكنْ يضرب على الوتر الأم والإشكال السَّ

على كل محاولات الفلسفة الغربية؛ جديدها وقديمها.

الفرد  محوريَّة  الفرديَّة:  مفهوم  الأوَّل:  المبحث    

ومصالحه

تقوم الفردية الغربية على محورية الفرد، بوصفه القيمة الأساس التي 

ينبغي الاعتناء بها والالتفات إليها، بما تحمل من حاجات ومصالح. 

م مصلحة الفرد بما هو فرد على أيَّة مصلحة أخرى، ولو كانت تعود  تقُدَّ

الفلسفة حاجات  هذه  تراعي  هنا،  من  ته.  أمَّ أو  بالفائدة على مجتمعه 

هذه  تبُِرز  أخرى.  حاجات  أيَّة  على  مة  متقدِّ حقوقاً  وتجعلها  الفرد، 

م  يته واستقلاليته. قد يخدش هذا الدفع المتقدِّ مة لحرِّ الفلسفة قيمةً متقدِّ

حقوقاً ومصالحَ مجتمعية أهم.

ومن جهة مقابلة، أعطى الإسلام للفرد حقوقاً، استقلالية وحرية، لكنْ 

َىَل  ها بواجبات ضرورية، منها واجبات تجاه المجتمع: ﴿وَتَعَاوَنوُا ع حدَّ

ِّ وَالتَّقْوَى﴾ ]المائدة: ٢[، بما يكفل العدل والمصلحة الاجتماعية،  البِْر
معتبراً أنَّهما هدفان لا ينفصلان عن الحرية الفردية.



25

الداعمة  الفلسفيّة  المدارس  أبرز  الثاني:  المبحث    

للفرديّة

زاويتها  من  كلٌّ  المحورية،  هذه  فلسفية  مدارس  ة  عدَّ ناصرت  وقد 

ومن رؤيتها: 

)Existentialism( المدرسة الوجودية : أوَّلًا

ترى المدرسة الوجودية )Existentialism( أن الإنسان هو الموضوع 

الأمُّ في الحياة، باعتقاد أنَّ فكره وشعوره هما البوصلة لتحديد ما هو، 

وشعورًا،  فكراً  يته  حرِّ إطلاق  من  بدَّ  لا  أنَّه  يعني  ما  إليه.  سيصير  وما 

ويترتَّب على ذلك عمليًّا حرية تطبيق وتصديق ما يريده لنفسه.

مراعاة  من  بدَّ  لا  الحريَّة،  من  الحدِّ  ذلك  إلى  الإنسان  إطلاق  بغية 

حقوق الفرد للوصول إلى نقطة أنَّ ما يراه لنفسه، متاحٌ له بلا مانع وقيد 

قه. لا يشمل المانع العجز الذاتي، بل حدوده التعجيز والحجز  أنْ يحقِّ

يريده  ما  تحقيق  على  أصالةً  الإنسان  قدرة  مع  خارجه،  من  والتقييد 
لنفسه.)))

1 - John Macquarrie: Existentialism, pp. 14- 15.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 26

ذاته عبر  يخلق  الإنسان  وأن  الجوهر،  يسبق  الوجود  أنَّ  تؤكد على 

خياراته. 

أصالة  المدرسة، وهي  هذه  لدى  ثابتة  أصالة  من  الحرية  قيمة  تنبع 

وجود الإنسان والكائنات بشكل عام على المعنى؛ أي الجوهر والدور 

ما  لنمطيَّة  الإنسان  يخُضِع  قالب  أيَّ  فإنَّ  لذا،  الحياة.  يلعبه في  الذي 
ر مرتبةً عن وجوده.))) متأخِّ

أكانت  سواء  غيره،  عليه  يمليه  بما  لا  هو،  هو  بما  الفرد  يتصرَّف   

الظروف أم الأفراد أم الدولة أم أي جهة خارجة، وإَّال يكنْ كذلك تكنْ 

أفعاله غير متَّسقة مع ذاته. يتأخَّر وعي الإنسان بذاته عن وجوده، وهذا 

ولا  وجوهره،  وحقيقته  الإنسان  واقع  نتيجة  يتكوّن  أن  ينبغي  الوعي 

يجوز أن يتكوَّن اعتباطيًّا نتيجة إسقاطات الآخرين.

شيئاً  يكون  أن  يتمنَّى  أن  للإنسان  ليس  أنَّه  الوجوديين،  بعض  يرى 

آخر، بل أن يعمل بما ينسجم مع رغباته وهويته الفردية، حتى إذا عمل 

النوع  لأنَّ  لا  هو،  لأنه  بالرقَّة؛  اتَّصف  رقيقًا  كان  فلو  به،  اتَّصف  شيئاً 

نفسَه  يلزم  أن  القاسي  على  وليس  ذلك،  يفرض  البشري  البيولوجي 

1 - André Lalande: Vocabulaire technique et critique de la 

philosophie, «Existentialisme». 



27

التعاملَ برقةّ.)))

 Søren Aabye- أبرز فلاسفة هذه المدرسة، )سورين كيركغارد من 

الإيمان  أهمية  على  ركَّز  الذي   )1855-1813(  )Kierkegaard

 )Jean-Paul Sartre- الشخصي والحرية الفردية)))، و)جان بول سارتر

)1905-1980( الذي رأى أنَّ الإنسان »محكوم عليه أن يكون حرًّا«، 
ل المسؤولية الكاملة عن خياراته وأفعاله.))) وعليه أن يتحمَّ

)Liberal Individualism( ثانيًا: الفردانية الليبرالية

تؤكّد الفردانية الليبرالية )Liberal Individualism(، بمعناها الذرِّي، 

أيِّ  على  سابقة  حقوقهم  وأن  ذاتيًّا،  ومكتفون  مستقلُّون  الأفراد  أن 

تصوُّر للخير، ومستقلةّ عنه، ما يعني أنَّ للفرد حقوقاً طبيعيةً، كالحرية 

والمساواة، يجب أن تكون محفوظة فوق كل شيء، فتدُافع عن حقوق 

الأفراد لا سيّما حرية الفرد المطلقة في الملكية والتعبير، مع أقل تدخّل 

من جهة سلطوية أعلى.

1 - Forrest E. Baird and Walter Kaufmann: From Plato to Derrida, 

p. 1150.

2 - Søren Kierkegaard: Enten-Eller, Part 1, p. 45.

3 - Jean-Paul Sartre: L›existentialisme est un humanisme, pp. 36- 37.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 28

تدعو إلى التسامح مع التصوُّرات المختلفة للحياة الجيدة، وتسعى 

إلى تحقيق العدالة للجميع على قدم المساواة.  

الكِّيل  والصلاح  الخير  على  للحقّ  الأولوية  إعطاء  خلال  ومن 

الدولة  تتبنَّى  أن  الليبرالية  الفردانية  تقتضي  ما،  لحكومة  أو  لمجتمع 

موقفَ الحياد الصارم تجاه أيِّ تصوُّر معَّني للخير. فهي تمنح التحليل 

ا، بحيث لا يجوز لأيِّ تصوُّر لما هو خير أن يتعارض مع  السياسي حدًّ

هي  لذلك،  نتيجةً  فرد.  لكلِّ  بلا شرط،  المضمونة  الأساس،  الحقوق 

ية تعني انفصال الحقوق بالتساوي  ية، وهنا الذرِّ في جوهرها مثالية ذرِّ

أو  لون  من  له،  د  محدِّ أيِّ  عن  بعيدًا  فردًا  بنفسه  بلحاظه  الأفراد،  بين 

عرق أو مكان أو بنية فكرية، سواء كانت ميتافيزيقية أم منهجية، تؤدي 

اسم  الفصل  هذا  على  وأطُلِق  والمؤسسات.  الأفراد  بين  الفصل  إلى 
»الانقسام الكبير«.)))

 )1704-1632( )John Locke- من فلاسفتها البارزين، )جون لوك

و)جون  والحياة)))،  والملكية  الحرية  في  الفرد  حق  على  أكَّد  الذي 

الحرية  أهمية  على  ركَّز  الذي   )John Stuart Mill- ميل  ستيوارت 

1 - M. Andrew Holowchak: «Liberal Individualism, Autonomy, and 

the Great Divide», p. 20.

2 - John Locke: Two Treatises of Government, Book 2, Chapter 5.



29

م الإنساني))). الفردية في التعبير والاختيار بصفتها محرِّكًا للتقدُّ

أعلى،  معيارٍ  إلى  افتقارها  في  حقيقيًّا  نقدًا  المدرسة  هذه  تواجه 

يته، كما أنَّها تركِّز على الفرد إلى  لمحاسبة الإنسان بعد إطلاق عنان حرِّ

الحد الذي تهُمل معه البُعد الاجتماعي.

)Ethical Egoism( ثالثًا: الأنانيَّة الخُلُقية

دعوى  على  تقوم  التي   )Ethical Egoism( الخُلقُية  الأنانية  وكذا 

الفردية ومصالحه  واحتياجاته  رغباته  لتحقيق  يسعى  أنْ  عليه  الفرد  أنَّ 

ة، بعيدًا عن محاولة فضوليَّة لتحقيق مصالح الآخرين. الخاصَّ

تكون  أن  تحرص على  أنهّا  العقلانية،  أو  الفردية  الأنانية  عن  فرقْهُا 

البعد عن  بعيدةً كلَّ  الذات وحاجاتها،  ليه رغبات  دوافعُ تحقيقِ ما ُمت

الإضرار بمصالح الآخرين.

منشأ الفكرة أنَّ الإنسان على دراية بحاجاته ورغباته، ولا اطِّلاع كامل 

له على ما تطويه نفوس الآخرين من حاجات ومُرادات. لذا، فإنّ كلَّ 

العلم  قائمة على  لأنَّها  عليهم؛  بالضرر  ستعود  الآخرين  لنفع  محاولة 

الناقص.

1 - John Stuart Mill: On Liberty, Chapter 1.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 30

يقول )راشيلز -James Rachels( )1941-2003( في كتابه »عناصر 

الفلسفة الخُلقُية« )The Elements of Moral Philosophy(: »تتَّخذ 

العامة  النقطة  إلى  منها  كلٌّ  ويشير  عديدة،  أشكاًال  الأولى  الحجّة 

واحتياجاته  برغباته  تامّة  دراية  على  منَّا  واحد  كلَّ  »إنّ  إذ  نفسها«؛))) 

شأنه  من  فريد  وضع  له  منّا  واحد  كلَّ  إنَّ  ذلك،  إلى  مضافاً  الفردية. 

الوقت  بفعالية. في  الرغبات والاحتياجات  متابعة هذه  مساعدته على 

بشكل  إلا  واحتياجاتهم  الآخرين  برغبات  دراية  لسنا على  فإنَّنا  نفسه، 

ناقص، ولسنا قادرين بما يكفي على متابعتها. بالنتيجة، من المنطقي 

عَنا لنكون »حرَّاسًا لأخينا«، غالباً ما سنتخبَّط  الاعتقاد أنَّه في حال َرش

عن  عوضًا  الأذى،  من  مزيدًا  بارتكاب  وننتهي  ة،  المهَمَّ هذه  أداء  في 

النفع«. فلو أخذنا تقديم الصدقة – مثاًال – لشخص ما، أمكن اعتباره 

فعًال مماثًال لإهانته؛ إذ يشير هذا ضمنيًّا إلى اعتماد هذا الشخص على 

التام  عجزهَ  يحكي  أخرى  بكلمة  وهذا  آخرين،  من  السخاء  مبادرات 

عن الاعتناء بنفسه. يعتقد راشيل أن ذلك ”يمثِّل السبب الكامن خلف 
استياء الأشخاص المتلقّين للصدقة، عوضًا عن تقديرها«.)))

1 -  James Rachels: The Elements of Moral Philosophy, p. 78.

2 - James Rachels: The Elements of Moral Philosophy, p. 79.



31

راً للمجتمع ومكوِّناته  ينكر الإيثار، في نهاية المطاف، باعتباره مدمِّ

الحياة مجردّ  اعتبار  إلى  يؤدّي  أنهّ  إلى  الفردية على حدٍّ سواء، مضافاً 

شيء يجدر التضحية به. -برأيه- بذلك يتجرَّد الفرد من دوافع بناء ذاته، 

المرور  مع   – قادرًا  يعد  لم  نفسه  خرَّب  ومن  نفسه،  خراب  يعني  ما 

الزمن – على تقديم أو إيثار شيء لغيره، ما يجعل الفكرة من أساسها 

بناء  إلى  تدعو  التي  نفسها،  للفكرة  نقضًا  ثمََّ  ومن  للذات،  تدميراً 

المجتمع بالإيثار، كمن يطلق الرصاص على قدميه، فوفقًا لاقتباس عن 

قبَُولِ  )آين راند -Ayn Rand( )1905-1982(: »في حال  الفيلسوفة 

فإنّ اهتمامه الأول غير متمثِّل في كيفية عيش  خُلقُيَّات الإيثار،  المرَء 

حياته، بل في كيفية التضحية بها«))). 

علاوة على ذلك، »يتمثَّل المبدأ الأساس للإيثار في عدم امتلاك 

الإنسان الحقَّ في الوجود من أجل نفسه، مع اعتبار خدمة الآخرين 

المبرِّر الوحيد لوجوده، واعتبار التضحية بالنفس الواجب الخُلقُي، 

أو الفضيلة أو القيمة الأسمى«))). تكتب )آين راند(: »يتمثَّل الغرض 

في  بل  والموت،  المعاناة  في  وليس  تعليمك،  في  الأخلاق  من 

1 -  آين راند: فضيلة الأنانية، ص 7.

2 - Ayn Rand: Philosophy: Who Needs It, p. 14.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 32

الاستمتاع بالحياة«.)))

عَّام  بعيدًا  النفس  مصالح  تحصيل  إلى  الدعوة  هذه  كل  مع  لكنْ، 

راً  مدمِّ الحاجات  وراء  السعي  يكون  أن  ينبغي  لا  الآخرون،  يعوزه 

لحاجات الآخرين وسعيهم، لتحقيق مصالحهم الذاتية. 

عمومًا، تقتصر كلُّ واجباتنا الخُلقُية المقبولة على عدم إلحاق الأذى 

بالآخرين. وعليه، إنَّ قول الحقيقة في كل الحالات وصوًال إلى الوفاء 

ر في مبدأ جوهري واحد من المصلحة الذاتية، يقتضي  بالوعود؛ متجذِّ

عدم الإضرار القطعي بالمصالح الفردية للآخرين.

، خاصّة مع  توقَّف بعض أصحاب المدرسة عند قضية الأكل مطوًَّال

ن يتضوَّرون جوعًا في العالم، باعتباره فعًال  وجود أشخاص آخرين ممَّ

الخُلقُيين –  الأنانيين  بعض  م  قدَّ الذاتية.  قائماً على المصلحة  تمييزيًّا 

بالنسبة  )المشروطة(  الآخرين  بقيمة  بوضوحٍ  تعترف  التي  )راند(  مثل 

إلى الفرد، حيث تؤيدّ بوضوح إظهارَ التعاطف مع الآخرين – حججًا 

سبب  باعتباره  الإيثار  إلى  نظروا  إذ  )راشيلز(؛  لـ  تام  بشكل  معاكسة 

فلماذا  قيمة،  باعتباره  الكعكة  تناول  إحساس  في  النظر  »عند  التمييز: 

تصبح هذه القيمة بمنزلة انغماس غير خُلقُي في مَعِدَتك، فيما تصبح 

1 - Ayn Rand: Atlas Shrugged, p. 74.



33

هدفاً خُلقُيا من الواجب عليك تحقيقه في معِدَة الآخرين؟« وبالتالي، 
يمكن النظر في الإيثار باعتباره موقفًا تعسفيًّا، وفقًا لـ )راند(.)))

فلسفة  إلى  التي دعت  راند(  )آين  المدرسة  من فلاسفة هذه  اشتهُر 

دت على أهمية الأنانية العقلانية باعتبارها وسيلة  »الموضوعية«؛ إذ شدَّ

لتحقيق الازدهار الشخصي والمجتمعي.

يعيب هذه الفكرة كما سابقتها، خلوُّها من مبدأ فلسفي للحقوق؛ أي 

للتقدير والثناء؟! وبالتالي  النفس وأنانيَّتها محًّال  الذي يجعل رغبة  ما 

العمل على وَفق هواها. أضف إلى ذلك، أنَّها تصطدم مع مبادئ إنسانية 

أركان  مت  لتهدَّ الأنانية  من  الحدِّ  بذلك  الإنسان  تصرَّف  فلو  حيوية، 

ا تخلَّت الأم عن رضيعها. التكافل بين المجتمع، بل لرَّمب

)Humanism( رابعًا: الإنسانويَّة

 ،)Humanism( من المدارس التي تمحورت حول الفردية، الإنسانوية

ع نزعاتها، ما بين النهضويَّة، والعلمانية والدينية. المهم  على تنوُّعها وتنوُّ

ه، وتؤكِّد على قيمة الفرد  هنا، أنَّ هذه المدارس تركِّز على الإنسان بحدِّ

وقدرته، وعلى تطوير مهاراته، حتى يصير الإنسان بصفته فردًا هو الغاية 

1 -  Ayn Rand: Atlas Shrugged, p. 953.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 34

العُليا لكلِّ قانون أو قضية. وبالتالي، فإنَّ الإنسانوية تركِّز على إحاطة 

الفرد بالحقوق التي يتُاح له من خلالها بناء ذاته باعتبارها أولويَّة أولى.

طبقًا للقانون الداخلي للاتحاد الدولي للدراسات الإنسانوية والخُلقُية 

IHEU في الفقرة 5.1، فإنَّ ”الإنسانوية هي موقف ديمقراطي وخُلقُي 

يؤكّد على أنّ البشر لهم الحقّ في إعطاء الشكل والمعنى الذي يريدونه 

لحياتهم الخاصة، وتقف على بناء مجتمع أكثر إنسانية، من خلال نظام 

خُلقُي قائم على القيم الطبيعية والبشرية، بروح العقل والتساؤل الحُرّ 

لا  حيث  الإيمانية؛  للنزعة  مناقضة  وهي  الإنسان.  قدرات  خلال  من 

تقبل وجهات النظر الخارقة للواقع“))).

-1462( ) Pietro Pomponazzi- من فلاسفتها، )بيترو بومبو نازي

العقل  استقلالية  عن  دافع  الذي  النهضة  روَّاد  أحد  وهو   ،)1525

البشري)))، ومنهم أيضًا )فولتير-Voltaire(؛ أحد فلاسفة عصر التنوير، 

آروويه(  )فرانسوا-ماري   François-Marie Arouet الحقيقي  الاسم 

-1724(  )Immanuel Kant- كانط  و)إيمانويل   ،)1778-1694(
1804(، الذين ركزوا على حقوق الإنسان والحرية.)))

1 -  International Humanist and Ethical Union: Bylaw 5.1.

2 - Pietro Pomponazzi: Tractatus de immortalitate animae, Chapter 1.

3 - Immanuel Kant: «Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?», pp. 481 - 494.



35

)Anarchism( خامسًا: اللاسلطوية

التي   )Anarchism( سلطوية  اللا  مدرسة  إلى  بالنسبة  الحال  وكذا 

الحرية  تناقض  التي  والسلطة  القمع  أشكال  كلِّ  محو  زعمت ضرورة 

الفردية، وتسعى لإقامة نظام اجتماعي يكفل استقلالَ الأفراد تمامًا.

 )Mikhail Bakunin- باكونين  )ميخائيل  فلاسفتها  بين  من  برز 

لتحقيق  السلطة،  من  التحرُّر  أهمية  ركَّز على  الذي   ،)1876-1814(

 )Pierre-Joseph Proudhon-  حرية الأفراد)))، و)بيير جوزيف برودون

تدُار  حيث  حكومة؛  بلا  مجتمع  إلى  دعا  الذي   ،)1865-1809(
الشؤون وَفقًا لمبدأ التعاون الطوعي.)))

نزع الأخير إلى الحُرّية الفردية، حتى أبى أيَّ شكل من أشكال تدخُّل 

الفرد  يبذله  السلطة في السوق، وتثمين أيِّ عمل بمقدار الجهد الذي 

فقط،  والعمل  العمل  »فإنَّه  )برودون(:  بحسب  ما،  إنتاج  أو  عمل  في 

المتغِّري  التكافؤ  لقانون  طبقًا  والثروة..  المال  عناصر  لكلِّ  المنتِج  هو 

ة، سيؤدّي إلى  تامَّ السوق على سليقته بحرية  إنَّ ترك  لكنَّه الأكيد«))). 

انتعاشه. وبتقدير )برودون( ومن نحا نحوه، أنَّه إذا لم تتدخَّل الدولة في 

1 - Mikhail Bakunin: Dieu et l›État, p. 9.

2 -  Pierre-Joseph Proudhon: Qu›est-ce que la propriété?, p. 237.

3 - Pierre-Joseph Proudhon: The Philosophy of Poverty, Chapter 2.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 36

العمل، حتى  قيمةَ  يرفع  ما  بينهم،  فيما  ل  للعَّام منافسة  السوق، تخلق 
ه من أجر في قِبال عمله.))) يأخذ العامل ما يستحقُّ

هذه المدارس فيها عيب أساس مرتبط بقضية بيان فلسفة الحق الأول 

الذي بنُيت عليه الحقوق. وما الداعي الواقعي لإعطاء النفس أو الرغبة 

ا واقعيًّا يفوق غيره من المخلوقات؟! أو ما وجه تقديم  أو الإنسان حقًّ

تمنع  حيث  بالعيش؛  آخر  إنسان  حق  على  ثبتت  لو  مثًال  الحرية  حق 

؟!  مثًال اللازم  الغذاء  إلى  الوصول  قدرةَ  آخر  يتهُ عن  ما وحرِّ فردٍ  قدرةُ 

بالضرورة  تعكس  الفردية، لا  الرغبات  المدارس في  استغراق هذه  إنَّ 

المصلحة العليا للنوع البشري، أو حتى لعالم الأشياء.

ربما يرى بعضٌ أنَّ ذات القدرة على شيء تبيح للقادر فعلَ ما يشاء 

لتقديم مصلحة  مبرِّرَ  أنَّه لا  الأول،  أمران؛  يعيبه  لكن  عليه،  يقدر  مَّام 

للحاجات  كامل  تقدير  بعد  إلا  سواها،  ما  على  عقًال  ورغبتها  النفس 

مجرَّد  فإن  الأول،  الأمر  تجاوزنا  لو  أنَّا  الثاني،  والمفاسد.  والمصالح 

التي  الغاية  الراغب، وهو ينافي  الرغبة قد لا تعكس بالضرورة صلاح 

لأجلها قامت الرغبة، وتقدير الأصلح للرغبة به يحتاج إلى علم سابق، 

وهو لا يقوم إلا بعلم يفوق طاقة الإنسان. لو صار الفعل لمجرد الرغبة 

1 - Benjamin Tucker: Instead of a Book, pp. 13 -14.



37

درجة  من  صاحبه  انحدارَ  يحكي  هذا  فإنَّ  حتى،  علم  أو  تقييم  دون 

مة التي  التصرُّف الواعي إلى التصرُّف الآلي الغبي، ما يعني تعطيًال للسِّ

جعلت الإنسان إنساناً.

الفصل الثاني - المبحث الثاني 





الفصل الثالث: 
الفلسفة الاجتماعية الغربية

اراتها النقدية
َّ
وتي





41

ة  العامَّ المجتمع  مصلحة  مَحوَرة  على  الاجتماعية  الفلسفة  تقوم 

حيث  التفكير؛  من  ثانية  طبقة  هي  الفرد.  مصلحة  على  وتقديمها 

الخروج من حاجات الأفراد الطبيعية والفطرية الخلقية، ومقابلتها مع 

في  الكلَّ  لأنّ  للمجتمع؛  العليا  القيمة  أنَّ  واعتبار  المجتمع،  مصلحة 

نظرتهم أهمُّ من الفرد. بخلاف الفردية التي تسعى لتعظيم حق الفرد، 

تعمل الاجتماعية على تذويب واجباته وحقوقه بما يعود على المجمتع 

بالفائدة الأعلى.

الإسلام في المقابل لم يرُدِ لشخصية الإنسان وهُويتّه أن تذوب في 

المجتمع إلى الحد الذي يحرمه حدودَه الفردية، من حرية واستقلالية 

ليس  لكن  بالفطرة،  اجتماعي  كائن  الإنسان  أن  الاسلام  أكَّد  وكرامة. 

مجرَّد حجرة طوب في عمارة المجتمع بلا شخصية وهُوية. أتاح للفرد 

حريةَ التملُّك والجهد والعمل، من أجل تأمين حاجاته الفطرية، ليبقى 

ه المعقول متاحًا، ومنه أيضًا تظهر الحكمة من خلق  الدافع الفردي بحدِّ

الدنيا، ليعمل كلُّ فرد انطلاقاً من نفسه بحرية من غير جبر، وإَّال ما صح 

اختبارهُ فيها. تحكي التجربة السوفياتية كيف أن محوَ شخصية الإنسان 

يسلب الدافع منه للعمل والاجتهاد.

الفصل الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 42

النشأة،  الاجتماعية:  الفلسفة  الأول:  المبحث    

والمفهوم، والأبعاد.

إن  بل  فراغ،  تاريخيًّا- من  القضايا الاجتماعية-  التفكير في  ينشأ  لم 

المصريوّن  فقد عرف  الأولى.  الإنسانية  الحضارات  إلى  جذوره تمتدُّ 

ذلك  في  سبقت  منظَّمة،  واجتماعية  سياسية  وحدة  المدينة  القدماء 

جوانب  بعض  ارتكزت  الهندية،  الحضارة  وفي  اليونانية.)))  التجربة 

أثَّرت في تصوُّرهم  الفلسفة الاجتماعية على رؤى كونية وميتافيزيقية، 

مع  وخاصة  الصينية،  الفلسفة  مت  قدَّ حين  في  والفرد،  للمجتمع 

)كونفوشيوس- Confucius(، رؤىً إنسانية عملية))) تهدف إلى تحقيق 

السعادة من خلال تنظيم العلاقات الاجتماعية والخُلقُية.

موا أبحاثاً اجتماعية منظَّمة،  ا اليونانيون، فيُعتبرون من أوائل من قدَّ أمَّ

ويتجّىل ذلك بوضوح في أعمال )أفلاطون -Plato( )قرابة 427/428 – 

 Nomoi(( والقوانين )Politeia( »مثل »الجمهورية ،)347/348 ق.م

والتربية  الحكم،  وأنظمة  الفاضلة)))،  المدينة  أسس  ناقشت  التي 

1 - Bertrand Russell: History of Western Philosophy, p. 10.

2 -  Bertrand Russell: History of Western Philosophy, p. 22.

3 - أفلاطون: جمهورية أفلاطون، الكتاب الثاني.



43

الاجتماعية اللازمة لتحقيقها. 

ع، أنّ السعي الإنساني لفهم الحياة  يؤكّد هذا الإرث التاريخي المتنوِّ

الاجتماعية وتنظيمها، هو ظاهرة عالمية وعابرة للثقافات، وأن الفلسفة 

وتياراتها، هي حلقة في سلسلة  مدارسها  بكل  الاجتماعية المعاصرة، 

طويلة من هذا الجهد الفكري المستمر. فهَْم هذا التطور التاريخي يمنع 

بالقضايا  الاهتمام  عالمية  ويبُرز  حديث،  غربي  سياق  في  حصره  من 

والحاجات الاجتماعية التي نعالجها.

  المبحث الثاني: العلاقة بين الفرد والمجتمع: جدليَّة 

الحقوق والواجبات والمصلحة العامة.

الفرد  الفلسفة الاجتماعية في »إذابة واجبات  الفكرة الأمُّ في  تتبلور 

وحقوقه بما يعود بالنفع الأعلى على المجتمع كلهّ«. يضع هذا الطرح 

الفلسفة الاجتماعية في موقع نقدي تجاه الفلسفات ذات النزعة الفردية 

التي قد تسعى إلى تعظيم حقوق الفرد على حساب المصلحة العامة 

عي الاجتماعيون أنّ فهم هذه  أو التماسك الاجتماعي. ومع ذلك، يدَّ

ا لحقوق الفرد أو تجاهًال لها، بل هي دعوة  »الإذابة« لا يساوي إلغاءً تامًّ

يأخذ  أوسع  إطار  والواجبات، ضمن  الحقوق  هذه  تعريف  إعادة  إلى 

بالاعتبار الصالح العام للمجتمع.

الفصل الثالث - المبحث الثاني



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 44

تتداخل هذه الإشكالية بشكل وثيق مع مفهوم »العدالة الاجتماعية«))) 

الذي يعُتبر في عدد من التقاليد الفكرية أساسًا للحكم الرشيد، وهدفاً 

تقتصر  لا  المرجوَّة  الاجتماعية  فالعدالة  الاجتماعي.  للتنظيم  أسمى 

لتشمل  تمتدُّ  بل  عادل،  بشكل  والفرص  الثروات  توزيع  مجردّ  على 

توجيه القرارات السياسية والمؤسّسات الاجتماعية، نحو تحقيق رفاهية 

المجتمع بأسره)))، وليس فئة معيّنة على حساب فئات أخرى.

  المبحث الثالث: التيَّارات النقدية الكلاسيكية وتطوُّراتها

شكَّلت التيارات النقدية، خاصة مدرسة فرانكفورت، منعطفًا حاسًام 

هذه  مت  قدَّ العشرين.  القرن  خلال  الاجتماعية  الفلسفة  تطوُّر  في 

المتقدّمة  الصناعية  المجتمعات  لفهم  مبتكرة  تحليل  أدوات  التيارات 

استمرتّ  كما  الحداثة.  وتناقضات  الثقافية،  الهيمنة  وآليات  ونقدها، 

في  الكلاسيكية،  بعد  وما  الكلاسيكية  بتجلِّياتها  الماركسية،  المدرسة 

تقديم إطار نظري سلبي، لتحليل الصراع الطبقي، والبنى الاقتصاديةـ 

وتأثيرها في مجمل الحياة الاجتماعية.

1 -  John Rawls: A Theory of Justice, pp. 3 - 4.

2 - David Harvey: Social Justice and the City, p. 96.



45

الحداثة  نقد  فرانكفورت(:  )مدرسة  النقدية  المدرسة   : أوَّلًا

والهيمنة الثقافية

تعَُدُّ المدرسة النقدية، المعروفة على نطاق واسع بمدرسة فرانكفورت، 

العشرين،  القرن  في  ظهرت  التي  الفكرية  التيارات  أبرز  من  واحدةً 

والتي كرَّست جهودها لتقديم تحليل نقدي جذري للبنى الاجتماعية، 

نشأت هذه المدرسة في  الحديثة.  للمجتمعات  والسياسية،  والثقافية، 

دية مناهجها، مع محاولة لتعميق  سياق تاريخي مضطرب. تميَّزت بتعدُّ

تحليلاتها، وتركت بصمة في الفكر الاجتماعي والفلسفي المعاصر.

البحث  »معهد  تأسيس  إلى  فرانكفورت  مدرسة  جذور  تعود 

افتتُح  والذي   ،1923 عام  الألمانية  فرانكفورت  بجامعة  الاجتماعي« 
رسميًّا في يونيو 1924.)))

من  مجموعة  جهود  إلى  المعهد  هذا  تأسيس  في  الفضل  يرجع 

 )Felix Weil- فايل  )فيليكس  أبرزهم  الماليين،  والداعمين  المفكّرين 

)فريدريك  مع  بالتعاون  اللازم،  التمويل  م  قدَّ الذي   ،)1975-1898(

بولوك -Friedrich Pollock( )1894-1970( و)ماكس هوركهايمر-

  .((( )1973-1895( )Max Horkheimer

1 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, p. 10.

2 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, pp. 4 -5.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 46

الماركسي  المؤرِّخ  إدارة  تحت  الأولى،  مرحلته  في  المعهد  شهد 

)كارل جرونبرغ -Carl Grünberg( )1861-1940( بين عامَي 1924 

هًا ماركسيًّا تقليديًّا نسبيًّا، ركّز على دراسة تاريخ الحركة  و1929، توجُّ
العمالية والاقتصاد السياسي.)))

لكن التحوُّل الأبرز في هُوية المعهد، وبالتالي مدرسة فرانكفورت، 

قاد  فقد   .1930 عام  إدارته  هوركهايمر(  )ماكس  توِّيل  مع  حدث 

)هوركهايمر( المعهد نحو تطوير ما عُرف لاحقًا بـ »النظرية النقدية«، 

التفسيرات  تجاوز  إلى  سعت  ولكنها  الماركسية،  إلى  استندت  والتي 

وعلم  الهيغلية،  الفلسفة  من  رؤى  دمج  خلال  من  البحتة  الاقتصادية 

الاجتماع الفيبري، والتحليل النفسي الفرويدي.))) 

كان هذا التحوُّل مدفوعًا بسياق تاريخي معقَّد، ومشحون بالأزمات: 

فشل الثورات الاشتراكية في أوروبا الغربية، وصعود الحركات الفاشية 

نهاية المطاف إلى إغلاق المعهد عام 1933  )التي أدّت في  والنازية 

الماركسي،  الفكري  نشاطه  طبيعة  بسبب  النازية،  السلطات  من  بأمر 

ولكون غالبية أعضائه الرئيسين من اليهود، ما اضطرَّهم إلى الهجرة إلى 

The Dialectical Imagination ،15 1 - المصدر السابق، انظر في النقطة

2 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, p. 21.



47

الولايات المتحدة الأمريكية عام 1934؛ حيث أعادوا تأسيس المعهد 

كاليفورنيا(.)))  إلى  لاحقًا  انتقلوا  ثمّ  بنيويورك،  كولومبيا  جامعة  في 

 ،1929 لعام  العالمية  الاقتصادية  الأزمة  شكَّلت  ذلك،  إلى  مضافاً 

وانتشار الفلسفات الوضعية والبراغماتية التي رأى فيها مفكِّرو المدرسة 

القائم، عوامل أساس حفَّزت على ضرورة تطوير فكر  للواقع  تكريسًا 

نقدي جذري، قادر على فهم هذه الأزمات وتجاوزها.))) 

الأزمات  بين  الذي جمع  المضطرب،  التاريخي  السياق  هذا  فهم  إنَّ 

»النقدية«  الطبيعة  لفهم  مفتاحًا  يعَُد  والفكرية،  والاقتصادية  السياسية 

، بل ردَّ فعل  العميقة لمدرسة فرانكفورت التي لم تكن تيارًا أكاديميًّا فاعًال

فكري وفلسفي على تناقضات الحداثة والرأسمالية والأنظمة الشمولية.

كلٌّ  أسهم  الذين  المفكّرين  من  عددًا  فرانكفورت  مدرسة  ضمَّت 

الأساس،  مفاهيمها  وتطوير  النقدية  النظرية  ملامح  تشكيل  في  منهم 

 )Theodor W. Adorno-منهم )ماكس هوركهايمر(، و)ثيودور أدورنو

 )Herbert Marcuse-1903-1969()))، مضافاً إلى )هربرت ماركوزه(

1 - Martin Jay: The Dialectical Imagination,، p. 29 - 39.

2 - Martin Jay: The Dialectical Imagination , pp 41 - 44.

3 - Max Horkheimer and Theodor W. Adorno: Dialektik der 

Aufklärung, p. 1.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 48

)1898-1979()))، و)والتر بنيامين-)))Walter Benjamin(، و)إريك 

هابرماس- و)يورغن   ،((()1980-1900(  )Erich Fromm-فروم

 Axel- هونيث  و)أكسل   ((()1929 )مواليد   )Jürgen Habermas

Honneth( )مواليد 1949())).

ومحاولة  دية  بالتعدُّ اتَّسمت  فقد  فرانكفورت،  مدرسة  منهجية  ا  أمَّ

صات معرفية متنوِّعة. استند مفكِّروها بشكل أساس  الاستقاء من تخصُّ

 Immanuel- إلى الفلسفة النقدية الألمانية، خاصة إرث )إيمانويل كانط

مع   ،((()1831-1770(  )  Hegel-و)هيغل  )1804-1724(  )Kant

إعادة قراءة نقدية لهما.))) كما تأثرّوا بشكل واضح بالتحليل الماركسي 

الماركسية  انتقدوا  قد  كانوا  وإن  والاجتماعية،  الاقتصادية  للبِنى 

1 -  Herbert Marcuse: One-Dimensional Man, p. 9.

2 - Walter Benjamin: «Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 

Reproduzierbarkeit», Part II.

3 - Erich Fromm: Escape from Freedom, p. 139.

4 - Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, vol. 

1, p. 10.

5 - Axel Honneth: Kampf um Anerkennung, p. 9.

6 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, p. 41- 43.

7 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, p. 41 - 43.



49

الأرثوذكسية وحتميَّتها الاقتصادية، وسعَوا إلى دمجها مع رؤى من علم 

العقلنة  عن   ((()1920-1864(  )Max Weber- فيبر  )ماكس  اجتماع 

 Sigmund- فرويد  )سيغموند  لـ  النفسي  والتحليل  والبيروقراطية، 

Freud( )1856-1939( لفهم الأبعاد النفسية للهيمنة والقمع.))) كان 

التحليل الجدلي )الديالكتيكي( أداةً رئيسةً في منهجهم، فقد سعوا من 

خلاله إلى فهم التناقضات الكامنة في الواقع الاجتماعي وكشف آليات 
السيطرة والهيمنة الخفية.)))

التحليل  يتجاوز  الذي  الفلسفي  بطابعها  أيضًا  كتاباتهم  تميَّزت 

الاجتماعي الوصفي.

لا تسلمَ مدرسة فرانكفورت من النقد، سواء من خارجها أم حتى من 

داخل أجيالها اللاحقة. فمن أبرز الانتقادات التي وُجهت إليها:

الجيل الأول، وخاصة )هوركهايمر( .11 اتُّهم  التشاؤم المفرط: 

و)أدورنو(، بتبنِّي نظرة شديدة التشاؤم تجاه الثقافة الجماهيرية 

والمجتمع الصناعي المتقدّم، وبإغفالهم لإمكانات المقاومة 

1 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, p. 43- 44 & p. 55 -57.

2 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, p. 86 -92.

3 - Martin Jay: The Dialectical Imagination, p. 41- 46.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 50

والتغيير الإيجابي من داخل هذه المجتمعات.)))

أسلوب .22 الباحثين  بعض  انتقد  واللغوي:  النظري  الغموض 

كتابة مفكِّري المدرسة، وخاصة )أدورنو(، ووصفوه بالتعقيد 

والغموض والميل إلى التجريد المفرط، ما يجعل نظرياتهِم 
صعبة الفهم والتطبيق العملي أو الاختبار التجريبي.)))

»الفن .33 على  المدرسة  تركيز  أن  اد  النقَّ بعض  رأى  النخبوية: 

الرفيع« ونقدها للثقافة الجماهيرية، يعكس نوعًا من النخبويَّة 

الثقافية.

جذورها .44 من  الرغم  على  السياسي:  الاقتصاد  إهمال 

التدريجي عن  بالابتعاد  اتُّهمت المدرسة أحياناً  الماركسية، 

التحليل المادي للبِنى الاقتصادية، والتركيز بشكل أكبر على 

الأبعاد الثقافية والأيديولوجية.

نقد القيم: انتقد بعض الباحثين تركيز المدرسة على نقد القيم .55

الدينية والجمالية والخُلقُية، واعتبارها جزءًا من الميتافيزيقا 
التي يجب تجاوزها في إطار العقلانية النقدية.)))

1 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, p. 348.

2 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, p. 360.

3 -   ديفيد هيلد: مدخل إلى النظرية النقدية، ص.ص 534-530.



51

التنوير«،  »جدلية  تشاؤمَ  نفسُه  )هابرماس(  انتقدَ  سابقًا،  ذكُر  وكما 
وسعى إلى إعادة بناء أسس عقلانية للتواصل والحوار.)))

لا  و)أدورنو(  )هوركهايمر(  مه  قدَّ الذي  التنوير«  »جدلية  مفهوم  إنَّ 

ذلك  يتجاوز  بل  الأوروبي،  التنوير  لمرحلة  تاريخي  نقد  مجردّ  يمثِّل 

التناقضات المستمرة في الحداثة. فزعم أن المعرفة  أداة لفهم  ليصبح 

العلمية التي كان ينُظر إليها بوصفها وسيلة لتحرير الإنسان من أغلال 

»عقل  إلى  معيَّنة  ظروف  ظل  في  تتحوَّل  أن  يمكن  والجهل،  الخرافة 
أداتي«، يخدم أغراض السيطرة والقمع.)))

و)أدورنو(،  )هوركهايمر(  تناولها  التي  الثقافة«  »صناعة  وتعُتبر 

تجسيدًا معاصًرا لهذه الجدلية؛ حيث تسُتخدم وسائل الإعلام والترفيه 

الجماهيري لتنميط الوعي، وتكريس الأيديولوجيات السائدة، بدًال من 

أن تكون أدوات للتنوير النقدي.))) من هذا المنطلق، فإنَّ »تحرير معنى 

الفلسفة الاجتماعية« من منظور مدرسة فرانكفورت يستلزم تطوير وعي 

نقدي دائم بهذه الجدلية.

تجاه  مستمرةّ  يقَظة  حالة  في  الاجتماعية  الفلسفة  تكون  أن  يجب 

1 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, pp. 585- 587.

2 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, pp. 348- 351.

3 -  Martin Jay: The Dialectical Imagination, pp. 173 -179.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 52

م – سواء كان تقنيًّا أم ثقافيًّا أم حتى فكريًّا – إلى  احتمالية تحوُّل أيِّ تقدُّ

أداة جديدة للقمع إذا لم يواكبه نقدٌ ذاتي، وتفكيك مستمر لعلاقات القوة 

التي  ذاتها،  الاجتماعية  الفلسفة  ينطبق على  ي  التحدِّ هذا  فيه.  الكامنة 

يجب أن تتجنَّب التحوُّل إلى أيديولوجيا مغلقة أو نظام فكري جامد.

علاوة على ذلك، يظُهر تطوُّر النظرية النقدية عبر أجيالها المختلفة 

يات  حيويةَ هذا التقليد الفكري، وقدرته على التكيُّف والاستجابة للتحدِّ

ة. فالجيل الأول، ممثًال بـ )هوركهايمر( و)أدورنو( و)ماركوزه(،  المتغِّري

والعقل  والفاشية،  المتقدمة،  الرأسمالية  نقد  على  أساس  بشكل  ركَّز 

الأداتي، وهيمنة صناعة الثقافة.))) أما الجيل الثاني الذي يمثِّله )يورغن 

هابرماس(، فقد حاول تجاوز التشاؤم الذي طبَعَ أعمالَ الجيل الأول 

بناء أسس  التواصلي« والسعي لإعادة  الفعل  من خلال تطوير »نظرية 

عقلانية للحوار الديمقراطي والتفاهم المتبادل في الفضاء العمومي.

الثالث،  للجيل  ممثًِّال  هونيث(،  )أكسل  أعاد  لاحقة،  مرحلة  وفي 

التركيز على مفهوم »الاعتراف« بوصفه بعُدًا رئيسًا للعدالة الاجتماعية، 

التطور  هذا  يعكس  لا  المعاصرة.)))  الاجتماعية  للصراعات  ومحرِّكًا 

1 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, pp. 618 - 622.

2 - Rolf Wiggershaus: The Frankfurt School, pp 659 - 661.



53

المتسلسل مجرد تراكم للأفكار، بل هو عملية مستمرةّ من النقد الذاتي، 

ات  التي تحكي قصُورَ المدرسة ومحاولة لإعادة البناء، استجابةً للتغُّري

الأفكار  عيب  تبَّني  بعدما  الجديدة،  الفكرية  يات  والتحدِّ الاجتماعية 

المنهجية مرة بعد مرة. أضف إلى ذلك أنَّها حيث اعتمدت على مدارس 

لكنْ  إيجابيًّا،  أمراً  يعُتبر  ذاته  بحدِّ  والذي  الإنسانية،  للنفس  تحليلية 

يصطدم مع واقعِ أنَّ قراءة المدارس تلك، كالفرويديَّة، قد تكون مجرد 

تأمُّلات ظنّية غير واقعية، لا تحكي بالضرورة طبيعة الإنسان. 

إنَّ البناء عليها يقود إلى نوع من التحميل غير الموضوعي، والتلبيس 

النظري غير المجدي. هذا، وأفكار )كانط( و)هيغل( ليست إلا تأمُّلات 

التي  والمزاعم  للقواعد  بنفسها  وتجذير  تأسيس  إلى  تحتاج  لحظية، 

بالنظر إلى فكرة )هيغل(  القارئ،  إليك عزيزي  الصورة  أقرِّب  ادَّعتها. 

الذي يرى أنّ القيمة والصورة الأسمى للأشياء هي في حالتها النهائية، 

القبول من  يلزم هذا  ما  نقبلها كما هي)))، مع  التطوُّر  أنَّها طوَر  طالما 

عوارضَ جانبيةٍ سلبية. 

شكْلُ الحرية الغريزي مقبول ولو استلزم سفك الدماء، حتى تتطوَّر 

إقرار  أنَّه  عليه،  يشُكَل  بالقانون.  د  المحدَّ الحالي  الحرية  شكل  إلى 

1 - Hegel: Phänomenologie des Geistes, P11.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 54

المفاهيم  ليصوغ  التعلُّم  يحتاج إلى  للإنسان،  السابق  والجهل  بالفراغ 

بالتجربة، قد يودي بشكل من  التعلُّم  والأحكام بشكلها الأمثل. لكنَّ 

قد  للحرية،  أسمى  صورة  نحسبه  وما  النفسي،  التدمير  إلى  الأشكال 

راً للإنسان، صاحَبَه آلام وفناء لأبنائه.  يتبّني لأجيال لاحقة شكًال مدمِّ

تتكامل  الاشياء  أنَّ  الصحيح  أنّ من غير  العقل  يرى  الثاني،  والأمر 

إلى صورتها الأسمى، بل تمشي في مسار لصورتها النهائية، وفي هذا 

في  سارت  قد  تكون  ا  رَّمب عليه،  كانت  الذي  إلى  وبالقياس  المسار، 

مسار انحداري، مثًال الهرم والعجز ليسا الصورة الأمثل للجسد قياسًا 

للشباب.

ثانيًا: المدرسة الماركسيَّة وما بعد الماركسيَّة: تحليل الصراع 

الطبقي والبِنى الاقتصادية

أكثر  إحدى  اللاحقة،  وتطوُّراتها  دة  المتعدِّ بتيَّاراتها  الماركسية،  تعَُد 

الاجتماعية.  الفلسفة  مدارس  في  بعمق  أثَّرت  التي  الفكرية  المدارس 

يرتكز التحليل الماركسي على فهم البنى الاقتصادية ودورها في تشكيل 

نظرياً  إطارًا  بذلك  مًا  مقدِّ الطبقية،  والصراعات  الاجتماعية  العلاقات 

ونقدياً لفهم التاريخ والتغيير الاجتماعي.

 Friedrich - إنجلز  و)فريدريك   )Karl Marx -ماركس )كارل 



55

:)1895-1820( )Engels

إنجلز(،  )فريدريك  مع  الوثيق  بالتعاون  ماركس(،  )كارل  يعتبر 

مجموعة  معًا  ما  قدَّ وقد  الفكري.)))  التيار  لهذا  الرئيس  المؤسس 

الماركسية  جوهر  شكَّلت  التي  التحليلية  والأدوات  المفاهيم  من 

الكلاسيكية:

يمثِّل .11  :)Historical Materialism( التاريخية  المادية 

للتاريخ  الماركسي  الفهم  في  الزاوية  حجر  المفهوم  هذا 

التاريخي  التطور  أن  التاريخية  المادية  ترى  والمجتمع. 

د بالأفكار أو الوعي أو الإرادة  للمجتمعات البشرية لا يتحدَّ

الأول  المقام  في  د  يتحدَّ بل  أساس،  بشكل  للأفراد  الحرة 
بالعوامل المادية والاقتصادية.)))

للمجتمع،   )Basis/Unterbau( التحتية«  »البِنية  بين  ماركس  يميِّز 

والآلات  كالأدوات  الإنتاج  )وسائل  الإنتاج«  »قوى  من  تتكوَّن  والتي 

و»عَلاقات  ومهاراتها(  بخبراتها  البشري  العمل  وقوة  والتكنولوجيا، 

1 - Karl Marx and Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen 

Partei, pp. 3.

2 - Karl Marx: Zur Kritik der Politischen Ökonomie, (Preface), pp. 

4 -5.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 56

الإنتاج« )العَلاقات الاجتماعية التي ينخرط فيها الناس في عملية الإنتاج، 

وخاصة عَلاقات الملُكيَّة لوسائل الإنتاج(، وبين »البِنية الفوقيَّة«، التي 

والثقافة،  والأيديولوجيات،  والقانونية،  السياسية  المؤسسات  تشمل 

والدين، والفلسفة.))) 

د في التحليل  ترى المادِّية التاريخية أن البنية التحتيَّة هي التي تحدِّ

ات في نمط الإنتاج؛ أي في البنية  الأخير طبيعةَ البنية الفوقية، وأن التغُّري

الاجتماعي.  البناء  مجمل  في  ات  تغُّري إلى  تؤدي  التي  هي  التحتية، 

بأنفسهم، ولكنَّهم  تاريخهم  الناس يصنعون  فإنَّ  )ماركس(،  قال  وكما 

لا يصنعونه على هواهم، بل ضمن ظروف مادية واجتماعية يجدونها 
قائمة وموروثة من الماضي.)))

التحليل .22 ينطلق   :)Class Struggle( الطبقي  الصراع 

الآن  المجتمعات حتى  كلِّ  »تاريخ  أن  فكرة  من  الماركسي 

هو تاريخ صراعات طبقيَّة« )كما ورد في »البيان الشيوعي«(. 

الإنتاج؛  وسائل  من  بموقعها  د  تتحدَّ الاجتماعية  فالطبقات 

بين  الأساس  الصراع  يتمحور  الرأسمالي،  النظام  ظل  ففي 

1 - Karl Marx: Zur Kritik der Politischen Ökonomie, (Preface), pp. 4- 5.

2 - Karl Marx: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte، p. 1.



57

البرجوازية )الطبقة التي تمتلك وسائل الإنتاج( والبروليتاريا 

وتضطر  عملها  قوة  سوى  تملك  لا  التي  العاملة  )الطبقة 

لبيعها للبرجوازية من أجل البقاء(. هذا الصراع ليس عرضَيًّا، 

القائمة  الرأسمالية  الإنتاج  طبيعة علاقات  كامن في  هو  بل 

للتغيير الاجتماعي  على الاستغلال، وهو المحرِّك الأساس 
والثوري في التاريخ.)))

)مثل .33 كتاباته المبكرة  )ماركس(، خاصة في  يرى  الاغتراب: 

أن   ،)»1844 لعام  والفلسفية  الاقتصادية  »المخطوطات 

العمل في ظل النظام الرأسمالي يؤدي إلى اغتراب العامل. 

العامل عن  أبعاد رئيسة: اغتراب  يتَّخذ هذا الاغتراب أربعة 

ناتج عمله )حيث لا يمتلك العامل المنتجَ الذي يصنعه، بل 

واغترابه  الرأسمالي(،  عليها  يسيطر  عنه  غريبة  سلعة  يصبح 

قسريًّا  نشاطاً  العمل  يصبح  )حيث  ذاتها  العمل  عملية  عن 

لكسب  وسيلة  مجرد  هو  بل  فيه،  ذاته  يحقق  لا  وممًّال 

العيش(، واغترابه عن »جوهره بصفته كائنًا نوعيًّا« )أي عن 

1 - Karl Marx: Zur Kritik der Politischen Ökonomie, (Preface), pp. 

4 -5.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 58

قة والحرة والاجتماعية(، واغترابه عن  طبيعته الإنسانية الخَّال

الإنسانية  العلاقات  تتحوَّل  )حيث  الآخرين  العمال  زملائه 

إلى علاقات تنافسية أو أداتية(. العمل الذي ينبغي أن يكون 

في  يصبح  لإمكاناتها،  وتحقيقًا  الإنسانية  الذات  عن  تعبيراً 
الرأسمالية مصدرًا للبؤس والشقاء.)))

نقد .44 الزاوية في  النظرية حجر  تعَُد هذه  القيمة:  فائض  ظرية 

النظرية  تنطلق  الرأسمالي.  السياسي  للاقتصاد  )ماركس( 

د  من »نظرية قيمة العمل« التي ترى أن قيمة أي سلعة تتحدَّ

في  لإنتاجها.  الضروري  الاجتماعي  العمل  وقت  ط  بمتوسِّ

النظام الرأسمالي، يبيع العامل »قوة عمله« للرأسمالي بصفته 

يتقاضاه  الذي  الأجر  أي  هذه؛  العمل  قوة  وقيمة  سلعة، 

د بتكاليف إعادة إنتاج قوة العمل؛ أي ما يكفي  العامل، تتحدَّ

العامل وأسرته للبقاء على قيد الحياة ومواصلة العمل. ومع 

ذلك، فإنّ العامل، خلال يوم العمل، ينتج قيمة أكبر من قيمة 

فعليًا  العامل  ينتجها  التي  القيمة  بين  الفرق  هذا  قوة عمله. 

1 - Karl Marx: Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 

Jahre 1844, («Estranged Labour»), pp. 71 -82.



59

يه )ماركس( »فائض  وبين قيمة قوة عمله )الأجر(، هو ما يسمِّ

دون  هذا  القيمة  فائض  الرأسمالي على  يستولي  القيمة«.))) 

رأس  وتراكم  للربح  الأساس  المصدر  يشكِّل  وهو  مقابل، 

المال في النظام الرأسمالي.

الضخم  العمل  هذا  يعُتبر   :)Das Kapital( المال«  »رأس  كتاب 

)الذي نشُر مجلَّده الأول عام 1867، ونشَر )إنجلز( المجلَّدين الثاني 

شموًال  الأكثر  النقدي  التحليل  بمنزلة  )ماركس((  وفاة  بعد  والثالث 

من  تحليله  )ماركس(  يبدأ  الرأسمالي.  السياسي  للاقتصاد  وعمقًا 

يسود  التي  المجتمعات  في  للثروة  الأولي  الشكل  باعتبارها  السلعة، 

فيها نمط الإنتاج الرأسمالي. ويكشف فيه عن مفهوم »فيتيشية السلعة« 

الاجتماعية  العلاقات  تبدو  حيث  )Fetischcharakter der Ware(؛ 

بين المنتجين في السوق كأنهّا علاقات موضوعية بين الأشياء )السلع(، 
وتخُفي بذلك علاقات الاستغلال الكامنة في عملية الإنتاج.)))

بل  و)إنجلز(،  )ماركس(  مه  قدَّ ما  عند حدود  الماركسية  تتوقَّف  لم 

شهدت تطوُّرات وتفسيرات متعدّدة على يد مفكّرين لاحقين سعوا إلى 

1 - Karl Marx: Das Kapital, Vol. 1, (Part III, Chapter 7).

2 - Karl Marx: Capital, Volume 1,p p. 163- 177

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 60

أو إلى تجاوز بعض جوانبها  ة،  التاريخية المتغِّري الظروف  تكييفها مع 

التي اعتبروها إشكالية، ومن هؤلاء المفكّرين:

11. :)1937-1891( )Antonio Gramsci - أنطونيو غرامشي(

غرامشي(،  )أنطونيو  الإيطالي  والفيلسوف  المفكر  م  قدَّ

خاصة في كتاباته التي جُمعت تحت عنوان »دفاتر السجن« 

)Quaderni del carcere(، إسهامًا محوريًّا في تطوير الفكر 

 egemonia  »الثقافية الماركسي من خلال مفهوم »الهيمنة 

culturale .))) يرى )غرامشي( أن الطبقة الحاكمة لا تحافظ 

على سيطرتها فقط من خلال القوة القمعية للدولة )الجيش، 

الشرطة(، بل بشكل أساس من خلال قدرتها على فرض رؤيتها 

للعالم وقيمها وأيديولوجيتها على المجتمع كلهّ، وجعْل هذه 

الرؤية تبدو »طبيعية« و »بديهية« و»ممثِّلة للمصلحة العامة«، 

من  تتحقَّق  الثقافية  الهيمنة  هذه  الخاضعة.  للطبقات  حتى 

خلال مؤسسات المجتمع المدني )كالمدارس، والكنائس، 

تغيير  أيَّ  فإن  وبالتالي،  والنقابات(.  الإعلام،  ووسائل 

اجتماعي جذري لا يتطلَّب فقط صراعًا اقتصاديًّا وسياسيًّا، 

1 -  Antonio Gramsci: Quaderni del carcere. 



61

بل أيضًا »حربَ مواقع« ثقافية وفكرية تهدف إلى بناء »هيمنة 

الشعبية،  الطبقات  قبل  من   )contro-egemonia( مضادة« 

بقيادة »المثقفين العضويِّين« الذين ينبثقون من هذه الطبقات 
ون عن مصالحها.))) ويعِّرب

لوي ألتوسير )Louis Althusser( )1918-1990(: سعى .22

الفيلسوف الفرنسي )لوي ألتوسير( إلى إعادة قراءة )ماركس( 

للماركسية  العلمي  الطابع  على  مؤكدًا  بنيوي،  منظور  من 

الإبستمولوجية«  »القطيعة  أسماه  ما  بعد  خاصّة  المتأخّرة، 

كتابات  بين  فصلت  التي   ،)coupure épistémologique(

ماركس الشاب ذات الطابع الإنساني والهيغلي، وبين أعماله 

التاريخ  لعلم  ست  أسَّ التي  المال«(  »رأس  )مثل  الناضجة 
والمجتمع.)))

التفسيرات الإنسانية والتاريخانية للماركسية، وركَّز  انتقد )ألتوسير( 

م مفهوم  التاريخي. قدَّ البنى الموضوعية في تحديد المسار  على دور 

 ،)appareils idéologiques d›État( للدولة«  الأيديولوجية  »الأجهزة 

1 - Antonio Gramsci: Quaderni del carcere, (Notebook 11, §12).

2 - Louis Althusser: Reading Capital, pp. 25 -35.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 62

وهي مؤسسات مثل النظام التعليمي، ووسائل الإعلام، والمؤسسات 

القمعية« – على  الدولة  تعمل – إلى جانب »أجهزة  الدينية، والأسرة، 

الأيديولوجيا  نشر  خلال  من  الرأسمالية  الإنتاج  علاقات  إنتاج  إعادة 

رأس  »قراءة  أعماله  أبرز  من  وترسيخها.)))  الأفراد  وعي  في  السائدة 

المال« )بالاشتراك مع آخرين(، و»من أجل ماركس«.

وقد واجهت الماركسية، بكلاسيكيَّتها وتطوراتها اللاحقة، سيًال من 

الانتقادات من اتجاهات فكرية متنوعة:

أقدم .11 من  هذا  يعَُد  والاختزالية:  الاقتصادية  الحتمية 

اتُّهمت  حيث  وأشهرها؛  للماركسية  الموجهة  الانتقادات 

إلى  والسياسية  والثقافية  الاجتماعية  الظواهر  كل  بإرجاع 

العامل الاقتصادي بشكل مفرط، وإهمال استقلالية العوامل 
الأخرى ودور الفاعلية الإنسانية والإرادة الفردية.)))

اد إلى أن العديد من .22 عدم التحقُّق العملي للتنبُّؤات: أشار النقَّ

الحتمي  الرأسمالي  النظام  انهيار  وخاصة  ماركس،  تنبُّؤات 

الصناعية  المجتمعات  العالمية في  البروليتارية  الثورة  وقيام 

1 - Louis Althusser: «Idéologie et appareils idéologiques d’État”, No.151.

2 - Max Weber: The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, 

pp. 3 - 12.



63

المتقدمة، لم تتحقّق بالشكل الذي توقَّعه.))) كما أن تجاربِ 

مت نماذج بعيدة  »الاشتراكية الواقعية« في القرن العشرين قدَّ

عن المثالية التي تصوَّرها )ماركس(.

اد التصوُّر الماركسي .33 مشكلة الدولة والسلطة: انتقد بعض النقَّ

الدولة  أن  ورأوا  الحاكمة،  الطبقة  يد  في  أداة  مجرد  للدولة 

قد تتمتَّع بدرجة من الاستقلالية النسبية، وأن قضايا السلطة 

الماركسية  النظرية  مته  قدَّ مَّام  تعقيدًا  أكثر  والبيروقراطية 

الكلاسيكية.)))

نقد ما بعد الحداثة للماركسية: يعَتبر مفكِّرو ما بعد الحداثة .44

التي  الماركسيةَ »سردية كبرى« أخرى من سرديات الحداثة 

والمجتمع،  للتاريخ  ونهائي  شامل  تفسير  تقديم  عي  تدَّ

للعلمية  الماركسية  ادعاء  ينتقدون  كما  يرفضونه.  ما  وهو 
والموضوعية، ويرون أنها هي نفسها بناء أيديولوجي.)))

1 - Karl Popper: The Open Society and Its Enemies, Vol. 2, pp. 105- 109.

2 - Nicos Poulantzas: Pouvoir politique et classes sociales, (Part IV, 

Chapter 1), pp. 255 -262.

3 - Jean-François Lyotard: La condition postmoderne: Rapport sur le 

savoir, (Introduction), p. xxiv.

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 64

انتقادات )ألتوسير(: واجهت الماركسية البنيوية لـ )ألتوسير( .55

الجبرية  نحو  وميلها  اللغوي،  بتعقيدها  تتعلَّق  انتقادات 

البنيوية، وصعوبة اختبار فرضياتها تجريبيًّا.

والاغتراب،  الطبقي،  كالصراع  الأساس  الماركسية  المفاهيم  إن 

وفائض القيمة، لا تزال تحتفظ بقيمة تحليلية عند المنظِّرين الحاليين في 

فهم آليات اللامساواة والاستغلال الكامنة في المجتمعات المعاصرة، 

حتى مع التحولات العميقة التي شهدتها الرأسمالية منذ زمن )ماركس(. 

ع مفكرون مثل )غرامشي( هذا الإطار التحليلي ليشمل الأبعاد  بينما وسَّ

الثقافية والأيديولوجية للهيمنة))). وقد ركَّز )ألتوسير( على دور الأجهزة 

التطوُّر عجز  النظام. يعكس هذا  إنتاج  إعادة  للدولة في  الأيديولوجية 

البنيوي  الخلل  الى  بالنظر  والتكيُّف،  د  التجدُّ ومحاولتها  الماركسية 

الذاتي.

من هذا المنظور، فإن »الفلسفة الاجتماعية« من زاوية ماركسية تعني 

والكشف عن  الحاضر،  لتشريح  النقدية في محاولة  أدواتها  استخدام 

 – بنظرها   – استغلالٍ  عن  تنمُّ  التي  والخفية  المتجددة  الهيمنة  آليات 

عي الفلسفة الاجتماعية أنها أداة  غير عادل لبعض فئات المجتمع. تدَّ

1 - David Harvey: A Companion to Marx›s Capital, pp. 303- 306.



65

نظرية وعملية للنضال من أجل مجتمع أكثر عدًال وإنسانية. ومع ذلك، 

فإن الانتقادات التي وُجِّهت للماركسية، وخاصة فيما يتعلقّ بالحتمية 

الاقتصادية، قد دفعت عددًا من المفكرين، بما في ذلك أولئك الذين 

أكثر  مقاربات  تطوير  إلى  الواسع،  الماركسي  التقليد  إلى  ينتمون 

تركيبيَّة. فقد سعى )غرامشي(، على سبيل المثال، إلى تجاوز الاختزالية 

الثقافية  للعوامل  الحاسمة  الأهمية  التركيز على  الاقتصادية من خلال 

ه نحو »ما بعد  والأيديولوجية في عملية الهيمنة والمقاومة.))) هذا التوجُّ

قيوده  الماركسي من بعض  الفكر  »لتحرير«  الماركسية« يمثِّل محاولة 

النظرية، وتوسيع أفقه التحليلي. 

يعني  الاجتماعية«،  الفلسفة  معنى  »تحرير  فإنَّ  السياق،  هذا  وفي 

ضرورة  مع  ولكن  الاقتصادية،  للبنى  الحاسمة  ية  بالأهمِّ الاعتراف 

والأيديولوجية،  الثقافية،  الأبعاد  مع  والديناميكي  المعقَّد  تفاعلها  فهم 

والسياسية، وأشكال السلطة المتعددة. 

تقديم  من خلال  التحرير  هذا  الماركسية في  بعد  ما  تيارات  تسُهم 

ولكنَّها  المعاصر،  الاجتماعي  للواقع  وتركيبيَّة  عًا  تنوُّ أكثر  تحليلات 

1 - ديفيد هيلد: مدخل إلى النظرية النقدية: من هوركهايمر إلى هابرماس، ص.ص 

.539-535

الفصل الثالث - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 66

الفردية  والحاجة  تتجانس  قوانين  على  الحضِّ  في  فشلت  كسابقاتها 

تحديات  -كسابقاتها-  الماركسية  تواجه  آن.  في  للإنسان  والاجتماعية 

فلسفية في الأسس التي اعتمدت عليها لتقييم حقٍّ ما على أنَّه حق. ما 

الذي يجعل فائض القيمة أمراً قبيحًا، لا سيما إن كان وقع برضا العامل 

العامل محتاج  أن  قبيل  تواجه تحديات، من  قد  النظرية  إنَّ  بل  نفسه، 

م  إلى العمل الذي وفَّره صاحب العمل، ولتوفيره فإن صاحب العمل قدَّ

رات جعلت لعمل العامل قيمة.  إضافةً ومقدَّ

وخلف كلِّ هذا، لا يزال الإشكال الفلسفي العميق لتقويم أمر ما أنه 

حقٌّ يحتاج إلى مبرِّرات موضوعية واقعية، لم تستطع الماركسية تقديم 

الجواب لها، أكثر من وصف الظواهر الحالية مع محاولة لتصوُّر مسار 

د، تبَّني قيامه على معطيات ناقصة أو مغلوطة. تاريخي محدَّ



الفصل الرابع: 
فلسفة التشريع الإسلامي )بديل متوازن(





69

القشور،  مع  التعاطي  تحاول  التي  السابقة  الفلسفات  بخلاف 

الدين  أن  نلاحظ  الإنسانية،  التجربة  بها  تمرُّ  التي  المشاكل  وأعراضِ 

الحِكَميَّة الأكبر، يحاول  ة والنموذج الإسلامي صاحب المنظومة  عامَّ

أن يعالج الأمور من جذرها.

يبدأ الإسلام بعَلاقة حقوقية بين الفرد وربِّه، وعليها تتفلَّك المنظومات 

ع منها أغصانها. قد يلاحظ  الحقوقية اللاحقة، كشجرة أصلها ثابت تتفرَّ

القارئ أن المشكلة والخلاف بين كل المدارس والمفكِّرين السابقين، 

ل لكل  تتلخَّص في الحاجة إلى الاتفاق على جذر عقلي واحد، يؤصِّ

الحقوق، ليكون حاكًام على الفروع والتفاصيل الحقوقية الثانوية.

التشريع  وفلسفة  الغربية  الفلسفات  الأول:  المبحث    

الإسلامي

دت كلَّ تفرُّعات المدارس الفكرية الغربية، وجميع  لا أدَّعي أِّين عدَّ

الكتاب،  عندها  ينتهي  لن  المتولِّدة.  أجيالها  من  إصلاحها  محاولات 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 70

ها، لكي أقبض بيدي على عنق المعضلة. تتكرَّر  لكنِّي وقفت عند أهمِّ

المعضلة في كل المدارس الفكرية السابقة واللاحقة على السواء؛ حيث 

تنطلق من مسلمّات غير مبرَّرة قد يكون منشؤها رغبات ومشهورات لا 

تحكي الواقع.

تبدأ إحدى الإشكاليات الفلسفية الكبرى من تساؤل الإنسان حول 

علاقته بالعالم ومعنى وجوده.

فلسفي،  تعليل  لتقديم  سعيها  في  الوجودية،  المدرسة  كت  تمسَّ

بمقولة مركزية هي أن »الوجود يسبق الجوهر )الماهيَّة(«. وفي تفسيرها 

الإلحادي، كما عند )سارتر-Sartre(، انطلقت هذه المدرسة من فرضية 

يلُقى في هذا  م أو خالق، وهو ما يفُضي إلى أن الإنسان  غياب مصمِّ

عاتقه،  على  فيقع  مفروضة،  غاية  أو  مسبقًا  دة  محدَّ ماهيَّة  بلا  العالم 

ل مسؤولية  بناءً على هذا الافتراض، كامل عبء تشكيل جوهره وتحمُّ

اختياراته في عالم قد يبدو، من هذا المنظور، عبثيًّا في منطلقه.))) 

م أولي كافٍ بذاته، وما يترتَّب  تواجه هذه الفرضية )القائلة بغياب مصمِّ

عليها من »عبث أولي«( إمكانيةَ مساءلتها عبر مسار تحليلي مختلف. 

ق لشروط الوجود  يسعى هذا المسار العقلي لإظهار أن الفحص المتعمِّ

1 - جان بول سارتر: الوجودية مذهب إنساني، ص.ص 14-12.



71

ذاته قد يكشف عن ضرورة الانتهاء إلى مبدأ أول للوجود، يكون هو 

مصدر النظام والمعنى، ما يضع فرضية »العبث الأولي« موضع تساؤل 

عميق.

لا  واقعة  حقيقة  بصفتها  نفسه  إدراك  من  وعيه  في  الإنسان  ينطلق 

مجال لإنكارها المباشر. وهذا الوعي بالذات يفتح الباب أمام التساؤل 

عن طبيعة »الواقع« الأوسع.

النظر،  فيه  أمُعن  ما  إذا  كلِّيته،  »الوجود« في  أو  »الواقع«  مفهوم  إن 

»واقع«.  )الخارجية( من حيث هو  المطلقة  بالوحدة  يتَّصف  أن  بد  لا 

»الواقع« حقيقة شاملة، هو »صلب الوجود والكينونة«.

دت »وقائع« )أكثر من واقع( منفصلة تمامًا ومستقلة  ذلك أنَّه لو تعدَّ

بينها،  متبادل  تأثير  أو  علاقة  أيِّ  تصوُّر  أمكن  لمَا  مطلقًا،  استقلاًال 

بالنسبة  »عدم«  بمنزلة  دة  المتعدِّ الوقائع  هذه  من  واحد  كلُّ  صبح  وَأل

هذه  أحد  أنَّ  من  انطلقنا  إذا  ذلك،  من  الأدقُّ  الأخرى.  الوقائع  لسائر 

»الوقائع« يستمدُّ وصفه بالواقعية -  من مفهوم »الواقع« البديهي الذي 

تغايرها  مفترضَة،  أخرى  »وقائع«  أيَّ  فإنَّ   - ذاته  من  الإنسان  يدركه 

وما  الواقعية؛  من  الأساس  هذا  إلى  مفتقرةً  بالضرورة  ستكون  جذريًّا، 

يفتقر إلى هذا الواقع والوجود، ليس شيئاً إَّال العدم المحض.

إذًا، أصل الوجود والواقعية لا بد أن يكون شيئاً واحدًا في ذاته، لا 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 72

يقبل كثرةً على مستوى المصدريَّة المطلقة، ولا يصحِّح التركيب الذي 

يستدعي أجزاءً أسبق. وهذا الواحد، كما سيتبَّني أكثر، لا يقبل الكثرة 

ولا التركيب، واحد في ذاته لا يقبل الشركة، يفعل بإرادة؛ لأن الخلق 

والكثرة بعدها لا يكونان إلا فعًال له وأثراً منه.

لمزيدِ تعميقٍ في ضرورة هذا »الأصل الواحد«، وإدراكًا لأن الإنسان 

بطبيعته ميَّال للخِصام والجدال، قد يوقع نفسه في شبهات يخُيَّل إليه 

سلامتها، والحال أنها سقيمة، أجد من المناسب قبل المتابعة، إيضاح 

عدد من المفاهيم الأساسية التي سيعتمد عليها هذا البرهان:

ا البسيط، فنقصد به ما لا أجزاء له ولا تركيب فيه بأيِّ وجه، وبالتالي  أمَّ

لا يحتاج إلى رابط خارجي أو علَّة داخلية لتوحيد أجزاء مفترضَة لوحدة 

كينونتِه.

بين شيئين  التأثير  تتيح  ممكنة  عَلاقة  كلَّ  به  فنقصد  الاتصال،  ا  وأمَّ

التبرير  ويمثلّ  العِلِّية،  أو  السببيَّة  للعَلاقة  آخر  توصيف  وهو  أكثر،  أو 

المنطقي لانتقال شيء من حالته الأولى »النفسية الذاتية«؛ أي الحالة 

التي تفرضها طبيعته الخاصة بكونه هو هو، إلى حالة ثانوية لا تبرِّرها 

تلك الطبيعة وحدها، بل تستدعي مؤثراً.

، فهو نهاية الشيء، بحيث لا يتجاوزها إلى غيره، وحيث  ا الحدُّ وأمَّ

إذا قِيس إلى غيره تبَّني افتقاده ما في غيره.



73

ا التسلسل غير النهائي في العِلل )وهو ممنوع(، فهو سلسلة من  وأمَّ

فيها كلُّ معلول في وجوده، وكلُّ علة  يعتمد  التي  العِلل والمعلولات 

وسيطة في تأثيرها ووجودها، اعتمادًا فعليًّا وآنيًّا على علَّة فاعلة أعلى 

منها، وتمتدُّ هذه السلسلة افتراضًا إلى ما لا نهاية من جهة المبدأ؛ أي 

دون الانتهاء إلى علة أولى أصيلة، هي بذاتها غيُر معلولةٍ ولا تستمدُّ 

وجودها أو فاعليتها من سواها. 

إذ  يعُدُّ مستحيًال استحالةً عقليةً قاطعة؛  التسلسل  قيام مثل هذا  إنَّ 

تفتقر   ، معلوًال أم  علةً  أكانت  سواء  السلسلة،  في  حلقة  كلُّ  كانت  لو 

آخر(،  أيِّ كمالٍ  أو  الفعلييّن،  والواقعية  )كالوجود  ما  بذاتها إلى صفةٍ 

ها مَّام فوقها )من عِللَ(، فإنّ السلسلة اللا نهائية المؤلَّفة كليًّا  وتستمدُّ

أبدًا أن توُجِد هذه الصفة أو  ينَ« )علل فقيرة(، لا يمكنها  من »مُستمِدِّ

أن تفِّرس وجودَها في أيٍّ من حلقاتها، وذلك لعدم وجود علَّة أولى في 

، لتمنحها معلولاتها.  السلسلة تمتلك تلك الصفة امتلاكًا ذاتيًّا وأصيًال

فالقولُ به هو بمنزلة الادعاء بأن سلسلةً من الحلقات، كل واحدةٍ منها 

أن تكون مصدرًا  ذاتاً، يمكنها مجتمعةً  للوجود  بنفسها وفاقدة  عاجزة 

للوجود أو للكمال؛ وهو ما يمثِّل »انقلاباً« يستحيل به أن تقوم سلسلةٌ 

ممكنةٌ  )أي  بذاتها«  للوجود  »فاقدةٌ  منها  واحدةٍ  كلُّ  الحلقات،  من 

الذي  وجودها  بتبريرِ  أو  لغيرها،  أو  لنفسها  الوجود  بمنحِ  ومعلولةٌ(، 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 74

؛ حيث يستدعي كلُّ جزءٍ فيها بالضرورة مبرِّرًا لوجوده  لا تملكه أصًال

خارج ذاته وذلك إلى غير نهاية، ما يجعل قيام السلسلة نفسها أمراً غير 

. مبرَّر ومحاًال

يدُرك الإنسان بالضرورة العقلية أن موجودًا يفُترض أنَّه مستقل بذاته 

لا يكون مركَّبًا؛ لأنَّ التركيب يفرض أسبقيّةَ أجزائه )الأسبقية الرُّتبْيَّة على 

ومُزايل بشكل مطلق؛  منفصل  البسيط هو  الأقل(. الموجود المستقل 

سنعرف  اختلف تمامُ جوهرهِ عن غيره.  لغيره،  مغايراً  كان  لأنَّه حيث 

لاحقًا، أنَّه مع وجوده يمتنع وجود ثانٍ، لكن تنزًُّال لو افترضنا منفصلات 

)كأصول متعددة للوجود(، هي من حيث هي منفصلة لا يمكن أن تؤثرّ 

في ما بينها؛ إذ لا اتصال بينها، فلو اتصلت يلزم الانقلاب أو التسلسل 

الممنوع. 

يكمن المنع في أن التأثير يحتاج إلى صلة، وحيث كانت منفصلات 

جذرًا، لا تعود الصلة بينها إلى ذوات أنفسها، ومن أعاده إليها لزم من 

من  طبيعتها  تغُّري  منه  يلزم  خُلف،  وهو  متَّصلات،  إلى  انقلابها  قوله 

حقائق متغايرة إلى حقيقة واحدة. أو يلزم أن يكون الاتصال بسببٍ من 

خارجها، هذا الاتصال يقع في سلسلة من الأسباب المزُايِلة تقود قائلهَا 

من  سبب  إلى  منها  كلٌّ  تحتاج  حيث  الممنوع،  بالتسلسل  القول  إلى 

خارجها إلى ما لا نهاية.



75

من  بوجودها  المستقلة  المنفصلات  انطلقت  لو  عينه،  الوقت  في 

بينها، لامتناع  التمايز  امتنع  مركَّبة  بسيطة غير  بينها وهي  أصيلة  وحدة 

م. تصوُّر الحدِّ بينها. وإّال تصير كلُّها شيئاً واحدًا والكثرة المفترضة توهُّ

بين  الاتصال  أن  نفهم  والسببية،  العلِّية  لقانون  فهَْمنا  ومن  هنا،  من 

في  الكثرة  أصالة  على  البناء  امتناع  مع  مبرِّر،  إلى  يحتاج  الكائنات 

الوجود؛ أي الوجود الكثير لكينونات مستقلة بنفسها.

 ، التبرير الوحيد الممكن، مع كون أصل الوجود واحدًا مطلقًا مستقًال

آحاد  إلى  ترجع  أنفسنا،  وفي  الكون  في  نشاهدها  التي  الكثرات  كون 

قائمةٍ به غير مستقلة بذاتها، قيامَ تعلُّقٍ به.

تفتقر  ولتكون،  بذاتها،  مستقلة  غير  الكثرات  أنَّ  ذلك  من  نفهم 

بالضرورة إلى إيجاب إيجاد من ذلك الموجود المطلقَ. هذا الإيجاب 

لا يمكن أن يكون من علَّة خارجة عنه؛ إذ لا ثاني له، فهو منه بالضرورة، 

وعلَّة الإيجاب داخلية. 

هذا الإيجاب لا يمكن أن يكون ناتجًا عن تغُّري أو تطوُّر أو »تموُّج« 

من  نوعًا  يفرض  تموُّج  أو  تغُّري  أيَّ  لأن  المطلقَ؛  الموجِد  ذات  في 

التركيب )أجزاء تتغَّري نسبتها أو حال يتغَّري إلى حال آخر( أو الانتقال 

من حالة إلى أخرى، وهو ما يتنافى مع بساطة الموجِد الأول وإطلاقِه 

وكونهِ الفاعلَ المحضَ الذي لا يقبل الانفعال أو التأثر. التغُّري يستدعي 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 76

زماناً وحاًال سابقًا وحاًال لاحقًا، وهو ما لا ينطبق على المبدأ الأزلي 

المطلق. 

ذاتي  طبيعي  قانون  ناتجًا عن  الإيجاد  هذا  يكون  أن  كما لا يمكن 

باعتباره قوة مستقلة؛  د« في الكون، يعمل بمعزل عن الموجِد أو  »وَّال

بناءً  ذلك  نفينا  )وقد  الأصل  هو  بكثرته  الكون  أن  ا  إمَّ يعني،  هذا  لأنّ 

على استحالة قيام الكثرة بنفسها كأصول مستقلة(، أو أن هناك وحدة 

أو المادة الأولى المفترضة( وهي مصدر  القانون  فيه )في هذا  مطلقة 

ه بالتموُّج أو غيره من العمليات الطبيعية  ، وهو محال، لكون تكُّرث التكُّرث

لا  أوَّل  كمبدأ  المفترضة  المطلقة  الوحدانية  هذه  مع  يتنافى  المفترضة 

يتغَّري ولا يتركَّب. 

من  ا وجود  إمَّ عقليَّين:  مُحاليَن  أحدَ  ينُتج  قانون  افتراض  لا يمكن 

عدم )وهو الانقلاب من العدم، أي إيجاد الشيء لنفسه أو من لا شيء 

وهو مُحال(، أو تجزُّؤ للواحد المطلقَ )وهو محال لبساطته(.

نفهم مَّام سبق أنَّ إيجاب وجود الكثرات، لا يكون بأيِّ شكل نتيجةَ 

ٍ في نفس الموجد، بحيث يمكن تبرير الإيجاد بعملية غير مقصودة  تغُّري

أو غير معلومة أو اضطرارية.

لقانون  خضوعًا  ولا  الموجِد  ذات  في  اً  تغُّري ليس  الإيجاد  أن  بما 

نفسه« بما  »الموجِد  الفعل صادرًا عن  يكون هذا  أن  بد  فلا  خارجي، 



77

يقتضيه كمالهُ المطلقَ. ولأن الموجِد منزَّه عن الجبر أو الاضطرار )إذ 

لا شيء يقهره أو يلزمه(، فإنّ فعله لا يمكن أن يكون إلا »إرادة محضة« 

منه.

هذه  له،  ثاني  لا  مطلقَ  بسيطٌ  الأصيل  الموجود  أن  الكلام،  مفاد 

الواحديَّة الأحديَّة تدلُّ على أن عملية الخلق إرادية واعية. العلم بالنفس 

في  »فاصل«  أو   » »حدَّ لا  حيث  بسيط،  كائن  لكل  ضروري  والذات 

ذاته يمكن أن يحجب جانبًا منه عن آخر. هذا الانكشاف التام للذات 

بما  علمَه  يستلزم  هذا،  علمُه  للعلم،  صورة  وأتم  أسمى  الذات،  على 

يصدر عنه )فعله(. كما نستدلُّ على إرادته وعمله، أنَّ المخلوقات إذ 

هي موجودات غير مستقلة ولا أصيلة، كانت فعًال لخالقها، فلا مبرِّر 

لوجودها إَّال إرادته؛ إذ لا تغُّري في ذاته ولا قانون من خارجه، والقانون 

من داخله محاولة ملتوية لوصف الإرادة، حيث لا شيء إلا هو. 

الأزل.  من  مريدٌ  هو  حيث  الفَيض  ووجوب  تتنافى  لا  الإرادة  هذه 

والوجوب   ، رتُبْيٌّ بينهما  الترتيب  والخلق،  الخالق  بين  زمانية  مهلةَ  لا 

وجوبٌ ذاتي في الخالق حيث وجودُه عيُن إرادته.

الوجوب هنا ليس وصفًا للجبر والفرض عليه، بل هو وصف حيثُ 

بساطةُ ذاتهِ تقتضي من كونهِ ما هو كونه مريدًا للخلق.

ومنشأ  أصل  أن  الاستدلالي،  المسار  هذا  عبر  إذًا،  العقل  يدرك 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 78

ومصدر الوجود هو »فردٌ أحدٌ واحدٌ غير مركَّب«، واجبُ الوجود بذاته، 

وهو حيٌّ عليم قدير مُريد، يمتنع أن يكون له شريك أو مثيل أو نظير. 

»المرُاد«  قيامَ  أو  التامة،  بعلَّته  المعلول  قيامَ  به  قائمة  كلَّها  الكثرة  وأن 

)الشيء المخلوق( بـ »المرُيد نفسه« )الذات الخالقة(.

بل هي  واقعية خالقها،  ليست مستقلةً عن  واقعية المخلوقات،  إنَّ 

ة منها وفيضٌ منه، هي أثر وتجلٍّ لواقعية الخالق. المخلوقات لا  مستمَدَّ

تستقلُّ بوجود خاصٍّ بها منفصل عن مصدرها الأول الذي هو قيُّومها.

أنَّ  في  فيكمُن  والمخلوقات  الخالق  بين  والتمايز  التغاير  ا  أمَّ

ومُعرَّفة  موجودة  أنَّها  أي  الإلهية؛  الإرادة«  »محلُّ  هي  المخلوقات 

الخالق لها. فالمخلوق، من  أرادها  التي  بالحدود والصفات  دة  ومُحدَّ

ماهيَّته  )أي  ه  وحدُّ الإرادة«،  »محض  حرفيًّا  هو  مخلوقٌ،  هو  حيث 

ها. ( حدُّ وخصائصه ووجوده المعَُّني

المرُاد )المخلوق( يختلف عن المرُيد )الخالق( من حيث »الحدود 

واجبٌ  والخالقُ  ومحتاج،  ومحدودٌ  ممكنٌ  )فالمخلوق  والتعيينات«، 

(، من حيث أصلُ »الوجود« الذي تستمدُّ منه المخلوقات  ومطلقٌَ وغنيٌّ

د بإرادته.  وجودَها، فهي دونه عدمٌ محض، ومن حيث ماهيَّتهُا فهو يتحدَّ

ه، وإن كانا مفهومَين متغايرَين ذِهنًا، لكنَّهما  نعم، وجود المخلوق وحدُّ

في خارجه أمرٌ واحد، حيث لا يكون المخلوقُ هو هو إلا بالحدِّ في 



79

ظلِّ استمداده الواقعية من خالقه.

يشير اسم »الله« إلى هذا المعنى »الواحد غيبيُّ الكُنْهِ المرجوع إليه«، 

تامة لكماله وتنزيهه،  العقول إحاطةً  به  ذاتهِ غيبٌ لا تحيط  كُنهُ  حيث 

الخلق  ورجوع  وأسمائه.  صفاته  على  تشهد  التي  بآثاره  معلوم  ولكنَّه 

في  له،  المطلقة  وتبعيَّتها  بإرادته،  حرفيًّا  قها  وتحقُّ قيامها  في  هو  إليه، 

أصل وجودها واستمرارها وبقائها.

بأصل  المتعلِّقة  المعضلة  تحَُلُّ  العقلي،  المسار  هذا  عبر  وبذلك، 

م مقابلٍ قد يتصوَّره الإنسان في سلسلة بنائه  الوجود، ويجُاب عن كل توهُّ

العَقَدي. كما يتبَّني أن الأمر، في جوهره، أقرب إلى البداهة العقلية مَّام 

يتصوَّر بعضهم، ولكنَّ الإنسان أحياناً، بتعقيدِه للإشكالات المتصوَّرة 

اك الجدَل غيرِ المنتِج يحجب عن نفسه وضوحَ هذه  أو بوقوعه في ِرش

القضية الأساس، فيتمادى في سَفْسَطةٍ تشُبه حالَ من يجادل في وجود 

النور، وهو يبُصر الأشياء من حوله، زاعًام أنَّه يرى الأشياء ولكنَّه لا يرى 

النور الذي هو شرطُ إبصارها.

ومن جهة أخرى، يواجه )سارتر( وأمثالهُ إشكاًال جوهريًّا في توجيهِ 

مبرِّرٍ موضوعيٍ لتقويم الحقوق. يعني الحقُّ في العربية: الشيء الثابت 

الذي وجب، وفي السياق يعني كلَّ حُكم ارتبط بموضوع، بحيث يوائم 

له  كائنٌ  ه  بحدِّ الإنسان  إن  أقول،  للعبارة  توضيحًا  ه.  بحدِّ الموضوع 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 80

وجودُه وحدوده، هذه الحدود في الوجود تستدعي أهليَّة وشأناً يفرضان 

ه من جهة أخرى؛ تلبيةً  شكًال من العلاقة بينه وبين غيره من جهة، وبحدِّ

لحاجاته بما يحكي الصورة الأمثل للوجود.

طبعًا  موجودة  هي  للإنسان،  وماهيَّة  حدودٍ  عن  نتحدث  عندما 

ذهنيَّة.  قضية  المفهومَين  بين  التمييز  حيث  سابقًا؛  بيَّنَّا  كما  بوجوده، 

تعكس الماهيَّة حدودَه، التي لولاها ما كان كلُّ كائن وشخص هو هو، ما 

يعني أن ماهية الإنسان ثابتة ثباتَ وجودِه، ولا سَبْق للجوهر أو الوجود 

المخلوق  فماهية  معًا.  بهما  إلا  يقوم  لا  هو  ماهيَّته،  على  به  الخاص 

أيًّا كان اشتقَُّت بالنظر إلى محدوديَّته مع المقارنة بغيره، وهذا شرحتُ 

الذاتية ليس إلا ضرباً  إن الإنسان يكوِّن ماهيتهَ  فالقول،  بعضَه سابقًا. 

ا كون المعنى من  من السفسطة؛ لأنه بعَد كونهِ شيئاً لا يصنعُ شيئيَّتهَ. أمَّ

الماهيَّة اللاحقة عند )سارتر( هي مجموع الأفعال التي يقرِّرها الإنسان 

الثانية؛ أي أنَّ واقعَها ذهنُ  في حياته، فهي ماهية اعتباريَّة من الدرجة 

الناس وأفكارهم واعتقادهم، وهذا لا يفرض واقعية إلا بحدِّ ما يعمله 

نتيجةً لهذه الاعتبارات. لكن هذه الاعتبارات لا دخل  الناس أنفسهم 

لها في تحديد الحقوق بالمعنى الدقيق.

تصرُّف  هي  مناه  قدَّ ما  تتجاوز  الحقوق  لتحديد  عقلية  محاولة  أيُّ 

على غير أساس، هي مُصادَرة. بل إن القواعد الخُلقُية مبنيَّة على قواعد 



81

الخُلقُية اصطلاحًا هي  القواعد  أن  بينها،  الفرق  لكنَّ  نفسها،  الحقوق 

بإلزامِه  والذي  المحدود،  أثرها  بسبب  وإلحاحًا  لزومًا  الأقل  الحقوق 

الناس وفرضِه عليهم قد يولِّد محذورًا وضررًا أكبر من تركه على حلِّه، 

فهو وإن كان بنفسه خيراً، فإنَّ فرَضَْه يستلزم نقصًا وأذى. 

موضوعي،  مبرِّر  غير  من  الناس  بين  القانوني  والتعاقد  الاتفاق  إنَّ 

يستلزم ظلًام واقعيًّا؛ إذ لا مقتضى في القانون أن يطُابق الحقوق الذاتية 

بالنسبة للإنسان في  تتشارك المتشاكلات كالإنسان  نعم،  الوجود.  في 

ة،  حدود متماثلة من ماهيَّتها، وتشكِّل أرضية أساسًا لسنِّ القوانين العامَّ

وهذا يبرِّر استثناءات لبعضها، لو أمكن التقويم الحقوقي الدقيق لكلِّ 

العملي،  العقل  من  )كانط(  قرَّره  ما  فإنَّ  بالتالي  حدة.  على  مخلوق 

-1921(  )Rawls- و)راولز   ،)1778-1712(  )Rousseau- و)روسو 

2002( من الاتفاق والتعاقد وغيره، يفتقر إلى أساس موضوعي. 

الموجود  في  يؤثِّران  اللذين  العملي  العقل  أو  التعاقد  لأنَّ  كيف؟ 

يفتقران إلى مبرِّرات وجودية. فإنَّ التعاقد على سبيل المثال من أجل 

ده  تحقيق مصلحة الإنسان، أو المجتمع أو الفرد أو غيره ذلك، تترصَّ

مشكلةُ إمكانِ تشخيصِ المصلحة، ولو سلَّمنا جدًال إمكانَ تشخيص 

بعضها بالتجربة، فإنَّ الإنسان في قيد التجربة يوقع نفسه في مفاسد، 

فضًال عن أنَّنا لا نعلم نتائج الأفعال طويلة الأمد التي قد تكون تدميرية 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 82

ل غير ملحوظ للقياس.  بنمط ومعدَّ

وإذا تجاوزنا مسألة الحقوق إلى الفعل الأناني الواقعي حيث للقوي 

فعلِ القويِّ طلبَ صلاحِه،  ما أخذ وللضعيف ما بقي، فإنْ كان منشأُ 

مع الجهل بالأسُس الموضوعية لمِا يطلب قد يكون هادمًا لنفسه من 

حيث يحسَب صلاحه، وإن كان لا مبرِّر لفعله سوى القدرة، فهو -مع 

راً لذاته- فعلٌ عشوائي لا يبرِّر حتى الحاجة إلى  علمه أنَّه قد يكون مدمِّ

قانون أو تعاقد لاحقًا.

يعتقد )كانط(، أنَّ الأخلاق تقوم على العقل العملي الخالص، وليس 

القاعدة  كونيَّة  من  تأتي  عنده  ”الموضوعية“  الدين.  أو  التجربة  على 

 )Maxim الخُلقُية))). فالفعل يكون خُلقُيا إذا أمكن تعميم قاعدته )الـ

لتصبح قانوناً كليًّا دون تناقض. ينظِّر أنَّ القانون الصحيح هو ما يولِّد 

تصرُّفاً فقط وفقًا لتلك القاعدة التي يمكنك في الوقت ذاته، أن تريد لها 

أن تصبح قانوناً عالميًّا))). 

ة، منها أنَّ العقل العملي ليس عقًال  تخاطر هذه الفكرة بمشاكل جمَّ

1 - Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, (Ak. IV), 

pp. 389 -392.

2 - Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, (Ak. IV), 

p. 421.



83

س بناءً على عقل نظري، فما ينبغي أن يفُعل، يستند إلى إدراك  ما لم يؤسَّ

بواقع  العلم  لعدم  القبيح،  من  الحسَن  عرفنا  ما  لولاها  إذ  الواقعيَّات؛ 

العَلاقة والأثر. هذا العلم في حالة الإنسان لا يزال قاصًرا طالما أنَّه في 

طور ملاحظة آثار الأشياء دون جوهرها. لو قال، إنَّ قانون الأخلاق غير 

والكونيَّة  التناقض  عدم  لأنَّ  بالتهافت؛  وقع  والعلم  بالمعرفة  مشروط 

يفترض معرفةً بالأطراف التي يتعلَّق بها القانون وعلًام بحقيقتها؛ بحيث 

لا  الموضوعية  عدم  إشكال  فإن  المتماثلة،  جهتها  من  بينها  يساوي 

يزال قابعًا؛ لأنهّ لا مبرِّر لاستِنساب قانونٍ ما لهذه المتماثلات من جهةِ 

غايتِه. إنَّ القانون الذي عامَلها جميعًا على سواء )العدل في المعاملة( 

لتجاهُل  مبرِّر  ولا  جميعًا،  معها  عادًال  أو  جميعًا  لها  ظالماً  يكون  قد 

إنْ تداركَه بالعمل على  فإنهّ  العلم بها،  حقائق هذه الأطراف لو أمكن 

وَفقِْه، خرج من تبرير الموضوعية بفَهمه إلى فهَمِنا.

ومنها أنَّ التعميم لا يكفل الخير. صحيح أنَّ تعميم قاعدة على الناس 

قد يستند إلى مبدأ موضوعي، مثل أنَّ الأمثالَ في جانبِ تماثلُهِا عُرضة 

القاعدة وتصوُّرها  أن تمييز منشأ  يغفل  لكنَّه  ذاتها،  للحقوق والقواعد 

قد يجلب الضررَ على الفئات التي تتشارك ذات الجوانب الذاتية. على 

ة على  سبيل المثال تعميم بعض الواجبات التي تلاحظ بنية الذكور عامَّ

! النساء من باب المساواة. هذا التعميم مجحف بحقهنَّ

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 84

قد  فاسدًا ومضرًّا، مثًال  يراه سواي  قد  أراه صالحًا  قد  ما  أنَّ   ومنها 

يجادل متخاصمون في صلاحية عقوبة الإعدام أنَّه رادع أو فعل خُلقُي. 

كانت  فإنْ  الموضوعية،  تعريف  تطُابق  لا  عنده  الموضوعية  أنَّ  ومنها 

وصفًا أو تفسيراً أو حُكًام يعتمد على الوقائع والأدلة بدًال من العواطف 

أو الآراء الشخصية، كيف نبرِّر تقديم قانون من الأساس، حيث لا مبرِّر 

له إلا رضا التعميم والنصفة للآخرين؟

يرى )روسو( أنَّ الشرعية السياسية والحقوق المدنية تنشأ من »عقد 

لصالح  الطبيعية  حرياتهم  بعض  عن  الأفراد  فيه  يتنازل  اجتماعي« 

المجتمع، ويخضعون لـ »الإرادة العامة«))).

العامة«  »الإرادة  أن  في  تكمُن  هنا  الموضوعية  أنَّ  مؤيِّدوها  يفِّرس 

تهدف إلى المصلحة المشتركة للمجتمع كلهّ، وليست مجردّ مجموع 

الإرادات الخاصة أو إرادة الأغلبية. هي ما يريده المواطنون لو كانوا 

عقلانيين تمامًا ويهدفون إلى الخير العام))).

الأنظمة  إنَّ  إذ  شرحها؛  من  أوضح  النظرية  لهذه  العملي  ي  التحدِّ

1 - Jean-Jacques Rousseau: The Social Contract, (Book I, Chapter 6), 

p. 60.

2 - Jean-Jacques Rousseau: The Social Contract, (Book II, Chapter 3), 

p. 72.



85

الأكثر ديموقراطية لا يزال يتخلَّلها كثير من المشاكل التطبيقية من فساد 

فإنَّها  العام،  الخير  بفهم  ترتبط  أعمق  مشكلة  عن  فضًال  هذا  وغيره، 

مُصادَرة، حيث لا يصير الأمر خيراً؛ لأن الأغلبية أرادته، فإذا لم يكن 

أرادته الأغلبية أساسًا، وإن كان وصفُ  فلمَا  صًا خيراً من سابق  مشخَّ

الخيرية ذاتيًّا، فإن الأغلبية قد تقع أو تطلب الخطأ من جهل.

من  وغيرها  فأكثر  أكثر  الاجتماعي  التواصل  وسائل  تأثير  يوضح 

الوعي،  صناعة  خلال  من  الأكثرية  قيادةُ  يمكن  كيف  التأثير  وسائل 

لا  النظري  الإشكال  ذلك  ورغم  وحقائق.  وقائع  إلى  الاستناد  دون 

يزال مُحكًِام يدَه على عنق أفكار )روسو(. إن الأغلبية أو أيَّ مؤسسة 

قبل  الأشياء  بحقوق  موضوعيٍّ  علم  إلى  مكرَّرًا  تحتاج  تشريعية 

بناءً  الأكثرية  تشريع  إنَّ  بشكل صريح.  إليه  يفتقر  ما  وهذا  التشريع، 

إلى  لا  لها،  نظري  تأسيس  إلى  أساسًا  يحتاج  الطبيعية  الحرية  على 

امة، فانطلاق الإنسان  القدرة عليها، والتي بذاتها قد تكون هدَّ مجرَّد 

من التحلُّل من الخالق مع فرض ثبوته كما ثبت بالدليل سابقًا قد يوقع 

الإنسان في المسُاءلة الخطيرة.

 Original( الأصلي«  »الوضع  هي  فكرية  تجربة  يقترح)راولز( 

Position(؛ حيث يختار المشرِّعون المبادئ الأساس للعدالة من خلف 

»حجاب الجهل« )Veil of Ignorance(؛ أي أنهم لا يعرفون مكانتهم 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 86

التي  فالمبادئ  للخير.  الخاصة  تصوُّراتهم  أو  مواهبهم،  الاجتماعية، 

المتساوية،  الحرية  مبدأ  )مثل  الوضع  هذا  مثل  في  اختيارها  سيجري 

ومبدأ الفرق الذي يسمح باللامساواة فقط إذا كانت لصالح الأقل حظًّا( 

م لخدمة مصالح فئة  ستكون مبادئ عادلة وموضوعية؛ لأنَّها لم تصُمَّ

معيّنة))).

مناه سالفًا من مشكلة مبدئية في تحديد  يواجه )راولز( مكرَّرًا ما قدَّ

غ واقعي،  ة إلى دافع علمي ومسوِّ الحقوق. تفتقر تصوُّرات الخير العامَّ

بل إنَّ محاولتهَ تقديم مبادئ للعدالة لتحَكُم البنية الأساسية للمجتمع 

تفتقر إلى تصوُّر للعدالة، والعدالة لا يكفي في تحقيقها نفسُ تجريدِ 

تصوُّرية  مبادئ  إلى  تحتاج  بل  الفردية،  النوازع  من  التشريعية  العملية 

علمية لتعليل التشريع نفسه. الخير العام ليس مفهومًا بسيطاً أو متَّفقًا 

عليه، والاعتماد على الخيرات الأولية التي يريدها كلُّ إنسان، تفتقر ذاتاً 

إلى معيار تقويمي حقيقي. 

الحرية  يطلب  وقد  القيود،  من  التحلُّل  إلى  ينزع  بطبيعته  الإنسان 

بدرجتها الأشد، أو الفرصَ والدخلَ الذي يؤمِّن المواردَ الأعلى، لكن 

سيصطدم  واقعًا،  والممكن  الفردية  الرغبات  بين  الموازنة  سبيل  في 

1 - John Rawls: A Theory of Justice, (Chapter 1, Section 3), pp. 1112-.



87

على  أكبر  بدرجة  يعتمد  الذي  الأعمى  التقدير  بحاجز  المشرِّعون 

توافقُِهم وارتضائهم أكثر من تمثيل ذلك للمصلحة العليا. وعلى فرض 

إمكان ذلك بتوالي الخبرة والتجربة، يبقى في الشأن الإنساني أبعاد لا 

تطَولهُا أنظارهم. 

عادل  غير  نظام  إلى  تقود  عنها،  المغفولُ  الدقيقة  التفاصيل  هذه 

مُلبَّسٍ لباسَ العدل. لا ننكر أن هذه المحاولة الفكرية تجريديَّة بنفسها، 

لكنَّها لا تضمن ما تسعى إليه من العدل المطلق. لتبسيط المثال، قد 

يحاول المشرِّعون مراعاة حقوق الفئات الأكثر ضعفًا بشكل أكبر، في 

موازاة ذلك قد يقود هذا الميلُ إلى استغلالٍ لفئات أخرى دون مبرِّر 

مه هذه الفكرة محاولةٌ مُنصِفة لزرع نظام صالح  واضح. إنَّ سقف ما تقدِّ

ل إليه الإنسان، لكنَّها لن تتجاوز  متوازن بقدر العلوم والفهم الذي توصَّ

المحاولة، ولا اختيارها على حساب نظامِ عدلٍ مبنيٍّ على العلم الإلهي 

المطلق.

الفكرية  الفجوات  ه في  تتوجَّ ذلك، ثمَّة معضلةٌ عميقة  علاوة على 

وأفكارٍ  مشاكلَ  نحو  بآخر  أو  بشكل  تسير  والتي  البشر،  بين  العميقة 

أهمية  مثًال  الحياديين  المفكرين  بعض  يرى  فقد  بينها.  التوفيق  يمتنع 

م العام، فيما سيقصد الخُلقُيون  معطىً اقتصاديٍّ يودي إلى دمار التقدُّ

والحقوقيون معطىً اجتماعيًّا يتعارض جوهراً مع المعطى الاقتصادي، 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 88

يفُضي إلى دعم فئات يودي دعمُها بالشكل المطلوب إلى نقضِ غرضِ 

الاقتصاديين.

تبَّني من خلال استعراض محاولات فلسفية متنوِّعة ومناقشتها، أن 

يواجه  مطلق  وثبات  كاملة  بموضوعية  يتمتَّع  للحقوق  نظام  تأسيس 

أو  المجرَّد  البشري  العقل  على  الكِّيل  الاعتماد  عند  ة  جمَّ يات  تحدِّ

البشرية،  الأفكار  هذه  مه  تقدِّ ما  سقف  إن  المحدودة.  الظرفية  العلوم 

على أهميتها، لا يتجاوز محاولةً لزرع نظام متوازن بقدْرِ ما تسمح به 

العلوم والفهم الإنساني المتاح في مرحلة ما، وهي بطبيعتها محاولات 

ناقصة.

إنَّ الإشكالية الجذرية في تأسيس الحقوق؛ أي تحديد »الجذر الأول 

المعنية عن ذلك«، لا تجد حًّال  الحقوق« و»الجهة المسؤولة  لتقدير 

ا إذا انطلقنا  شافيًا في النظريات التي تقتصر على المصادر البشرية. أمَّ

الذي  الأول  المبدأ  وهو  للكون،  خالق  بوجود  يقُرُّ  الذي  الإطار  من 

والقدرة  )كالعلم  البرهان على وجوده ووحدانيَّته وصفاته الأساس  تم 

م  والحياة( من خلال العقل المحض في مقام سابق، فإنَّ هذا الإطار يقدِّ

إمكانيةً لتأسيس مختلف.

فمن هذا المنظور، يكون الخالق، بصفتِه المصدرَ النهائي للوجود، 

بحكم  وهو  فيه،  شائبة  بالمعنى لا  والتام«  الكِّيل  الحقِّ  هو »صاحب 



89

الكامل«.  ع  المتعالية، »المشرِّ الشاملة وحكمته  المطلق وقدرته  علمه 

الكائنات، وحاجات الأفراد على  ا على طبيعة  تامًّ فهو المطَّلع اطلاعًا 

الخبير  وهو  )العام(،  والاجتماعي  )الخاص(  النفسي  المستويين 

على  القادر  وحده  هو  وبالتالي،  ومفاسدهم،  الحقيقية  بمصالحهم 

الحقوق  تقدير منظومة  الحقوق على نحو مطلق؛ على  تقدير منظومة 

والواجبات التي تضمن تحقيق الأصلح الأكمل للوجود بأسره. من هذه 

الأول«  »الجذر  إشكالية  من  نظريًّا  يعاني  لا  الإطار  هذا  فإنَّ  الناحية، 

لتقدير الحقوق.

إذًا، وقد تبَّني أن الرجوع إلى الخالق يملأ فراغ »الجذر الأول« لتقدير 

الحقوق، ينتقل بنا الحديث، إلى برهانِ موضوعيَّة الاعتماد على النظام 

ا  الإسلامي واعتباره إلهيًّا، فالحُكم بكونهِ نظامًا إلهيًّا لمجرَّد دعواه إَّمن

هو تحكُّمٌ ومصادَرةٌ.

يكمن الدليل عليه في تعميق فهَمنا لما تستلزمه صفاتُ الخالق التي 

أثبتها العقل، وبيَّناها في مقام سابق.

الواحد،  للوجود،  أصًال  بوصفها  -تعالى-  الله  معرفة  ثبوت  إنَّ 

والعالم، والقادر، والفاعل، والحيّ )إذ تشُتق الحياة بالضرورة العقلية 

لا  مطلقٌ  علمه  وأنَّ  والإرادة(،  بالعلم  الموصوفة  الفاعلية  شأنية  من 

اتِّصافِه  ثبوتُ  العقلية  ينتج عنه بالضرورة  قيدٌ ولا يعتريه نقص،  ه  يحدُّ

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 90

بالحكمة. والحكمة، هي »وضع الشيء في موضعه اللائق به« تحقيقًا 

للغاية المثُلى. ذلك لا يتحقَّق إلا بعلم تام بمواضع الأشياء؛ قابليَّاتها 

وغاياتها، وقدرة تامة على إنفاذ مُقتضاه. فمن لا يعلم مواضعَ الأشياء 

لا يضعها في مواضعها، ومن لا يقدر على الفعل لا يحقِّق مقتضى ما 

علم.

الحكمة إذًا، هي الفعل الموافق تمامًا لمقتضى ما »ينبغي أن يكون«. 

يعُلمَ  نقص.  دونه  ما  لأنَّ  »الأكمل«؛  ليس سوى  يكون  أن  ينبغي  وما 

النقص من قياس الممكن الأدنى بالممكن الأعلى باستيفاء مقتضيات 

الوجود الأمثل. واختيار الناقص، في حق من يقدر على الأكمل ويعلمه، 

ليس سوى تعبير عن حكم أو فعل لا يستوفي كلَّ ما يستأهله الموضوع 

ه«؛ أي بطبيعته وقابليَّته للغاية الأكمل منه. وبما أن الخالق مطلقُ  »بحدِّ

الكمال، ففعلهُ بالضرورة هو الأكمل.

الحكمة.  تجلِّيات  من  تجلٍّ  العدل  لأنَّ  العدل؛  ينبثق  الحكمة  من 

هو الموافقة التامة والضرورية بين الفعل الإلهي وبين طبيعة المفعول 

التي  خلقته  وحدود  الذاتي  واستعداده  قابليَّته  بحسب  )المخلوق(، 

طبيعته  من  نابع  ما،  لحقٍّ  الكائن  فاستحقاق  عليها.  الخالق  أوجده 

الطبيعة  أمراً مفروضًا على تلك  الله عليها، وليس  التي فطره  وحدوده 

من خارجها. ولهذا، فإنَّ كلَّ فعل عدليٍّ من الخالق هو »وضع الأمر 



91

)طبيعة ومقتضيات( المخلوق، وسنخيَّة  في موضعه« بحسب سنْخيَّة 

عمله.

بناءً عليه، »الظلم«، وهو إجحاف أو حكم على موضوع بأقلَّ أو بغيرِ 

ا أن ينشأ عن جهلٍ  ، لا يمكن أن يصدر عن الله تعالى؛ لأنَّه إمَّ ما يستحقُّ

ا عن عجزٍ عن الفعل الموافق للعلم، وكلاهما ممتنعان  بالموضوع، وإمَّ

في حق الله تعالى. فالظلم لا يصدر عنه أبدًا.

إنَّ فهمنا لطبيعة الإنسان المعرفية، يؤكّد حاجتهَ إلى هداية تتجاوز 

قدراته الذاتية الأولية. فالإنسان، كما تشهد التجرِبة والقرآن نفسُه بقوله 

ًۭـٔا﴾  شَيْ تَعْلَمُونَ  لَا  هَتٰكُِمْ  مَّ
ُ
أ بُطُونِ  نۢ  مِّ خْرجََكُم 

َ
أ  ُ ﴿وَٱللَّه تعالى 

]النحل ٧٨[، يخُلق على هيئة ابتدائيَّة مجرَّدة من العلم الفعلي بالعالمَ 

وقوانينه وحقائقه العليا.

ية  حسِّ لمؤثِّرات  واستقباله  ه،  أمِّ رحم  في  الطفل  دماغ  نَ  تكوُّ إنَّ 

وهرمونية، لا يعني تشكُّلَ الوعي المركَّب من المفاهيم العقلية القياسية 

يْئيَّة الذي يحتاج إلى ممايزة النفس عن غيرها(،  إلى الخارج )مفهوم الشَّ

انفعالاته  اللاحق في  تأثيره  له  العصبي،  للجهاز  وتنميط  تهيئة  هو  بل 

وأفعاله. يبدأ الوعي الإدراكي أساسًا بالتكوُّن من المعطيات السمعية، 

المعطيات وغيرها  هذه  وتداخُل  تزامُنِ  ومِن  الولادة.  بعد  البصرية  ثم 

ية، يبدأ الإنسان في تكوين تمثيلاتٍ ذهنية لتأثير  من المدُخَلات الحسِّ

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 92

الأشياء فيه، ومن ثمََّ للعلاقات فيما بينها. ولا تقف المعطيات البصرية 

ية  اه إلى تكامُلها مع المعطيات الحسِّ للدماغ عند النظر بالعين، بل تتعدَّ

لتكوين  أهمية مركزية في المراحل الأولى  ذا  السمع  ويعُتبر  الأخرى. 

اللغة، ومن ثمََّ المفاهيم.

أو  الأشياء  »جواهرِ«  تعقُّل  في  ليست  الإنسان  عند  العلم  بداية  إنَّ 

فيه، وفي محيطه  بشكل مباشر، بل في ملاحظة »آثار« الأشياء  الواقعِ 

)بدرجة ثانية لكَِون ملاحظة التغيير على محيطه ناشئ من ملاحظة تواترُ 

ل أثره فيه(، وفي تحليل هذه الآثار، لتتشكَّل تدريجيًّا البنى الإدراكية  تبدُّ

س لظهور المفاهيم المجرَّدة والتفكير العقلي.  والمعرفية التي تؤسِّ

في  الأخذ  مع  المعرفة،  لتكوُّن  والطبيعي  التدريجي  المسار  هذا 

مُحْكَم  بشكل  موضعها  في  الأمور  يضع  الحكيم  الخالق  أنّ  الاعتبار 

لـ»تعليم«  ومحورية  مركزية  أهمية  عن  ينبئ  الكامل،  النظام  لتحقيق 

ينبغي،  حيث  الأشياء  وضع  له  تكفل  التي  الأساس  المبادئ  الإنسان 

الإنسان  ترك  يكفي مجرَّد  له. فلا  الكمال الممكن  نحو  وتوجيه وعيِه 

حيث  تام،  بعقل  ليتصرَّف  المادية  البيئية  للمعطيات  خلقه  بعد  الأول 

على  الكريم  القرآن  ويشهد  بعد.  والقيمي  المعرفي  نضجُه  يكتمل  لم 

ءَ  سََْام اْأل آدَمَ  »وَعَلَّمَ  السلام:  آدم عليه  تعالى عن  هذا المعنى في قوله 

﴿وَقُلۡنَا  والنواهي:  بالواجبات  تكليفه  قبل  وذلك   ،)٣١ كُلَّهَا«)البقرة 



93

َاُل مِنۡهَا رغََدًا حَيۡثُ شِئۡتُمَا وَلَا  َنَّةَ وَك نتَ وَزَوجُۡكَ ٱلۡج
َ
َـأدَمُ ٱسۡكُنۡ أ يَٰٓ

لمِِيَن﴾  ]البقرة: 35[ جَرَةَ فَتَكُوناَ مِنَ ٱلظَّٰ تَقۡرَبَا هَذِٰهِ ٱلشَّ
ثمَّ إنَّ فكرة »التعلُّم الذاتي المطلق« للإنسان الأول دون أيِّ توجيه أو 

علم أوَّلي من الخالق، تواجه إشكاليةَ »تبرير الفعل الإنساني الأول«. 

أو  )كالبحث عن المعرفة،  أوَّل فعل للإنسان مبرَّرًا عقًال  يكون  فلكي 

تنظيم حياته( ومتَّسقًا مع »وضع الأمور في موضعها« )مقتضى الحكمة 

الإلهية(، لا بد أن ينطلق هذا الفعل من »تعليل موضوعي« أو »علم ما 

بالشأن« ليعلِّل الإنسان بحثه عن المعرفة بطريقة التعلُّم الذاتي. 

نابعًا من الإنسان  العلم الأوَّلي، لا يمكن أن يكون  التعليل أو  هذا 

نفسه وهو في حالة »عدم العلم« الأصيلة، فلا بد أن يكون ممنوحًا له 

من مصدر خارجي عليم، وهو الخالق. لو كانت الغاية هي أنْ »يتعلم 

التعلُّم،  نحو  التوجيه  وهذا  نفسها،  الغاية  هذه  فإن  بنفسه«،  الإنسان 

يحتاج إلى »وسيط علمي« أولي من الخالق.

 هذا ينفي تصوُّر الربوبيين القائل بخلقٍ ثم تركٍ مطلقَ دون الحاجة 

لأيِّ هداية أولية. ثم إنَّ العقل يفرض، أنَّ العلم هو المعيار الذي على 

أساسه يحُاسَب الإنسان في طاعته ومعصيته؛ لأن التكليف فرع القدرة 

عليها. فلا حساب من غير علم بالواجب أو القبيح، وهذا العلم هو ما 

يسُمى »حجّة«.

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 94

هي  الأولي  التكليف  بها  يقوم  التي  مراتبها  أدنى  مراتب.  ة  للحجَّ

مجرَّد »الالتفات« الفطري أو العقلي الأولي إلى »المرجعية الوجودية«؛ 

يحرك  الالتفات  وهذا  والخير،  للوجود  بوصفه مصدرًا  تعالى  الله  أي 

دعوة  بلوغ  قبل  حتى  الأرض  في  الخالق  دعوة  عن  للبحث  الإنسان 

ة بالكامل، بحيث لا  ل؛ ذلك لأنَّ سقوط الحجَّ نبي معَّني بشكل مفصَّ

يكون الإنسان مسؤوًال عن أيِّ شيء، لا يقع إلا مع فقدان أدنى درجات 

الوعي الإنساني والقدرة على التمييز.

الأمور  وضع  على  د  يشدِّ  ، حكيًام الخالق  كان  إن  سائل،  يسأل  قد 

أماكنها، كيف سمح بوقوع المعصية من العصاة، وهي أفعال تخالف 

حُكمَه وقانونه؟

الدنيا.  من  الغاية  لديه  تتَّضح  لم  السائل  أن  في  الجواب  يبرز 

الحكمة  نطاق  عن  قسريًّا  خروجًا  ليست  الإطار،  هذا  في  المعصية، 

الإلهية الكلِّية أو إبطاًال لها، بل هي، ضمن نظام يسمح بالاختيار الحر 

)وهو شرط التكليف والمسؤولية(؛ إظهارًا لموقع العاصي )الظالم( في 

د بنفسه  ، ويحدِّ »سُلَّم الوجود«. هو باختياره للمعصية يظلم نفسه أوًال

مكانته التي هو أهلٌ لها بمقتضى فعله. فارتكابه لما يخالف الحكمة 

الموضعية لشيء من أمور الدنيا، هو في الصورة الكلِّية تجسيد لاختياره 

وتحديد لمآله الذي يتناسب مع ذلك الاختيار. هذا لا ينفي أن الحكمة 



95

ووضع  الشر،  طريق  من  والتحذير  الخير  طريق  بيانَ  تقتضي  الإلهية 

موازين للثواب والعقاب.

صالحًا  يبقى  لكي  له،  سنا  أسَّ الذي  والتكليف  ة  الحجَّ نظام  إنَّ 

متَّصل  إلهي  علم  إلى  يحتاج  الأجيال،  عبر  الناس  على  للاحتجاج 

متاح. من هذا المنطلق، يمكن الاستدلال على أن الأرض لا تخلو من 

مقامه.  يقوم  له  أم وصيًّا  نبيًّا  كان  لله على خلقه، سواء  قائمة  ة«  »حجَّ

هذا الاستنتاج ضرورة عقلية تقتضيها حكمة الله وعدله في إدامة هداية 

البشر، وعدم تركهم سُدى.

 إنَّ فرض الاعتماد الكِّيل على »علم كتبي مقرَّر«، وإن كان له درجة 

عالية من الحجية، قد لا يفي بالغرض بشكل كامل لسببين رئيسين:

ه »سوء التأويل« أو الفهم الخطأ، سواء .11 لأنه يحُتمَل في حقِّ

عن عمد أم عن غير عمد؛ نظراً لطبيعة اللغة وقصور الأفهام 

البشرية واختلاف السياقات.

السلطات غير المعصومة، .22 أنَّ  التاريخي،  الواقع  يسُتفاد من 

ت آليات الرقابة عليها، عُرضة للوقوع في تحريف  مهما اشتدَّ

تأويلي أو تطويع للنصوص خدمةً لمصالحها، لسبب بسيط 

هو امتلاكها للقدرة على ذلك.

الحيَّة  ة  الحجَّ مع  الكِتابي  العلم  يتقارن  الأكمل،  الصورة  نعم، في   

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 96

ة والمبيَّنة. المفَّرس

كما أن الشريعة الإلهية على ذلك القدر من الدقَّة من »وضع الأمور 

موضعها«، فإنَّه لا يمكن أن يتركها الخالق الحكيم للفراغ التأويلي أو 

أو  الجهل  بسبب  لذلك  أهًال  ليس  من  وحفظها  تطبيقها  على  يشرف 

ل تأهيًال  الظلم. وحيث إنَّ الناس يعجزون عن تحديد الشخص المؤهَّ

لٍ من  كامًال لهذا الدور )الحفظ والتطبيق المعصوم(، ندرك لزومَ تدخُّ

الشارع )الخالق( لتحديد هُوية هذا الحافظ أو الحجة، كي لا ينُتقض 

ناتجًا  المحذور  في  الناس  وقوع  يكون  أو  الأصلي،  التشريع  غرض 

الناس.  إليها  التي يحتاج  الهداية والتشريع  نظام  أركان  عن عدم تمام 

ع الكامل لا يكفي لتحقيق غايته التأسيس النظري للقانون ما لم  المشرِّ

يتُِح للناس الاطلاع عليه للعمل على أساسه. 

كن أن يقُرَّ الله تعالى نبيًّا كاذباً، أو يدَع  نستنتج مَّام سبق، أنَّه لا ُمي

دعوته تنتشر وتستقر دون كشف كَذِبه؛ لأن ذلك يناقض غرضَه العظيم 

من الهداية ووضع الأمور في مواضعها. فلو أقرَّه، لانتقضت الغاية من 

إرسال الرسل، وهذا محال على الحكيم.

الإنسان كما أوضحنا جاهلٌ ابتداءً، محتاج إلى واسطة ليعلم، وفي 

عيها بشكل مباشر،  حالتنا لا يمكنه الاطلاع على الغيب لتقويم نبوَّة مدَّ

التي  الصفات الإلهية الأولى«  العقلي الأساس هو »إدراك  فإن معياره 



97

ثبتت بالعقل، ومن ثمََّ استنتاج أنَّ أيَّ مرسَل من الله لا بد أن »يعكس 

ويكرِّس هذا الفهم لصفاته« ولا يناقضها. 

ا بإظهار عجزه  ة كَذِباً، إمَّ بناءً عليه، يلزم أن يفضح الله من ادَّعى النبوَّ

عن تقديم ما يدعم دعواه، أو بتناقض كلامه أو فعله أو مع صفات الله، 

عي بما لا ينسجم  أو بتكذيب الواقع له بما يرجع إلى اتِّصاف هذا المدَّ

وصفات الكمال التي تليق بمَن يمثِّل الله تعالى.

ا جهل أو عجز، وكلاهما منفيٌّ  فلا يعَد النبي وعدًا ويخلفه )فذلك إمَّ

م في شريعته ما يناهض شرائعَ إلهيَّة  ن يمثِّله بإذنه(. ولا يقدِّ عن الله وعمَّ

بالسياق الاستدلالي نفسه )بما يرجع إلى تناقض المرُسِل  ثابتة  سابقة 

م في دعواه ما يخالف القوانين العقلية  في رسائله، وهو محال(. ولا يقدِّ

بشكل  الواقع  به  يكذِّ ما  أو  وهُويَّته،  المبدأ  بصفات  المتعلقة  الصارمة 

»نقض  إلى  ترجع  سلوكية  أو  شخصية  بصفات  يتَّصف  ولا  قاطع. 

الغرض« من الدعوة. فالنبي من حيث هو رسول وداعية، يستحيل أن 

يصدر منه ما ينافي جوهر دعوته، كارتكاب ما ينهى عنه، أو أن يتَّصف 

أصل  عن  المستمر  والتردُّد  كالتراجع  دعواه،  سياق  في  ذميمة  بصفة 

. الدعوة، أو جهل بمضمونها بما يوقعه في تهافتُ بِّني

النبي  ةٍ ما )وفي حالتنا  نبوَّ عي  التناقض بحق مدَّ إثبات  ينتقل عبء 

محمد a( إلى مُنكِرهِ؛ أي عليه إثبات وجود هذا التناقض مع صفات 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 98

الله أو مع مقتضيات الحكمة والعدل. فبما أنَّ حدود العقل في البرهان 

السابق قد حتَّمت إثبات وحدانية الإله وصفاته الأساس )علمه، قدرته، 

إلى  الحاجة  تستدعي  والتي  إلخ(،  هيمنته،  مُلكه،  حياته،  حكمته، 

وسيط غيبي لتبليغ مراده التفصيلي، فإنَّ شخصية النبي الحق، وأفعاله، 

وسيرته، ومضمون دعواه لا بدَّ أن »تنسجم وتتسانخ« مع هُوية مرسله 

)الله تعالى(. 

في  تسُهم  كانت  وإن  الأنبياء،  دعوة  سياق  في  المعَاجز  وظيفة  إن 

الإثبات، لكن وظيفتها الأساس قد تكون »تنبيهيَّة«، لشدِّ انتباه المرسَل 

إليهم إلى أهمية وصدق الدعوة، أكثر من كونها الدليل البرهاني الوحيد 

أو الأساس. 

بحدود  اقترانه  عند  النبوَّة،  عي  مدَّ بحق  )السلبي(  المعيار  هذا  إنَّ 

علم الناس وقدرتهم على الاطلاع، لا يستدعي بالضرورة بحثاً شامًال 

ومستقصيًا لكل جانب غيبي أو خفي في حياة النبي للتيقُّن من ارتفاع 

أيِّ تهافت محتمل. بل يكفي من ذلك »الحد الذي يطمئن بعده الإنسان 

بمعرفته له«، وهو الحد من المعرفة الظاهرة بشخصيته وسيرته ودعوته، 

دون التنقيب المفرط عن غيب لا سبيل إليه. لأنَّ الإنسان، حيث كان 

مكلَّفًا باتِّباع العلم الإلهي لضرورة الحكمة، وكان مكلَّفًا باتِّباع الأنبياء 

»ظهور  بالضرورة  يستدعي  التكليف  هذا  فإن  العلم(،  لهذا  )كوسطاء 



99

البحث  إشكالية  في  الإنسان  يوقع  لا  الذي  بالحد  حالهم«  وجلاء 

كذلك  الأمر  كان  لو  لأنه  محتمل؛  تهافت  أو  تناقض  عن  اللامتناهي 

لكان من نقض الغرض، حيث تبقى دائماً بقعة عمياء.

الكاذب  دعوى  سيُبطِل  الخالق  المرسِلَ  أن   ، عقًال هذا  يفرض   

الناس؛  عند  صادقة  معرفة  عيها  لمدَّ تتحقّق  لا  الذي  بالحد  ويفضحه 

وفضيحته  كَذِبه  ظهور  حد  هو  كذباً  النبوة  عي  مدَّ معرفة  »حدَّ  أنَّ  أي 

بالباطل على طالبِي  التباس الحق  بلا مهلة«، أو في وقت كافٍ لعدم 

الهداية. 

ة  م، لا ينفكُّ العلم الإلهي )المتمثِّل في الوحي والحجَّ بناءً على ما تقدَّ

القائمة( عن الإنسان ما دام مكلَّفًا؛ لأنَّه إذا ارتفع هذا العلم أو انقطعت 

الحجة بشكل كامل، ارتفعت معها أهلية الإنسان للمساءلة، وسقط عنه 

التكليف في تلك المسائل التي غاب عنها البيان. وتركْ الإنسانِ لحظةً 

دون إمكانية الوصول إلى وحيٍ أو حجة واضحة )سواء بشكل مباشر أم 

عبر آثارها المحفوظة بشكل كافٍ(، بما يفُضي إلى فعلٍ أو تركٍ بلا علم 

بيِّنة، هو إخلال بمقتضى الحكمة الإلهية. هذا الإخلال، إن وقع،  أو 

لن يكون عن تقصير من الإنسان، بل عن فقر في التعليم أو الهداية من 

المصدر، وهذا ممتنع في حق الحكيم المطلق.

يدخل العقل في سياق فهم التشريع وتطبيق القواعد الإلهية الفقهية 

الفصل الرابع - المبحث الأول



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 100

دون  لتشريع  ابتداءً  ينُظِّر  أن  بحالٍ  مداركِهِ، لا يمكنه  ولقصور  وغيرها، 

أسبقيَّة بيان إلهي، ومن هنا نفهم تأكيد النصوص الواردة عن أهل البيت 

 النَّهرَ عن استعمال القياس الظنِّي في تحليل الشرائع، أو الجرأة على 
استنباط الأحكام عبر هذا الطريق، فعن أبي شيبة قال: سمعت أبا عبد الله 

مَُةَ عند الجامعة إملاء رسول الله صلى الله  j يقول: »ضلَّ علمُ ابنِ شُْرب
عليه وآله وخطِّ علي عليه السلام بيده. إن الجامعة لم تدَعْ لأحدٍ كلامًا، 

فيها علمُ الحلال والحرام. إن أصحابَ القياس طلبوا العلمَ بالقياس فلم 

يزدادوا من الحق إلا بعُدًا. إنَّ دين الله لا يصُاب بالقياس«.))) 

وفي السياق نخُبر تقريع الإمام الصادق j لأبي حنفية؛ إذ بلغ عن 

الله  عبد  أبي  حنيفة على  أبو  »دخل  قال:  القرشي  الله  عبد  بن  عيسى 

عليه السلام، فقال له: يا أبا حنيفة! بلغني أنك تقيس؟ قال: نعم، قال: 

لا تقِسْ فإنَّ أول من قاس إبليس حين قال: خلقتني من نار وخلقته من 

طين، فقاس ما بين النار والطين، ولو قاس نوريَّة آدم بنوريَّة النار عرف 

والروايات في  النورَين، وصفاء أحدِهما على الآخر«.)))  ما بين  فضل 

هذا الشأن متواترة.

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج1، ص57.

2 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، الجزء 1، ص 58. 



101

ه، بل  ة تتَّضح، المانع من القياس ليس بطلان القياس بحدِّ نقطة مهمَّ

مات عقلية فاسدة تؤول إلى نتيجة  العلم القاصر يستدعي تركيبَ مقدِّ

فاسدة.

  المبحث الثاني: الرؤية الإسلامية )الشيعية الإمامية( 

لدور الإمام والحاكم

ركَّزت الشريعة الإسلامية على مستويات شتَّى من العلاقات الفردية 

والمجتمع، سواء على المستوى الاقتصادي الاجتماعي الذي انطلقت 

الفردية  حقوقه  في  التأثير  دون  لعلاجه،  يائسة  محاولة  في  الماركسية 

دافعت  الذي  واستقلاله  يته  وحرِّ الفرد  حافزيَّة  تضمن  التي  الممنوحة 

القانوني والكرامة  الذكر، أم على المستوى  آنفة  الفردية  عنه المدارس 

والحقوق الفردية التي دونها يصبح الفرد مجرَّد آلة أو سلعة في النظام 

العام. بتقديري أن الماركسية وقعت في الذي حاولت اجتنابه ومحاذَرتَهَ.

الإمامي  الإسلامي  المنظور  وَفق  والمجتمع  الفردية  العلاقة  تبدأ 

من علاقة العبد وربِّه. ويقوم مقامَه في الصورة القانونية الوليُّ والإمام 

الحاكم،  الولي في منصب  الله تعالى. يعمل  ب من  المكلَّف والمنصَّ

ويضبط  الأفراد،  بين  العلاقات  وينظِّم  القانون،  تطبيق  على  ويشرف 

له، وإن تجاوز،  الحقوقَ الممنوحة  أحدٌ  يتجاوز  بينهم كي لا  الإيقاع 

الفصل الرابع - المبحث الثاني



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 102

يظهر دور الإمام في السلطة القضائية، لفصل النزاعات وتثبيت الحقوق. 

واجتماعيًّا  روحيًّا  رابطاً  السلام،  عليهم  البيت  لأهل  الولاء  يعتبر 

د بين الناس. هذا الولاء يتجاوز الحدود الجغرافية والعرقيَّة،  قويًّا يوحِّ

ويشكِّل أساسًا لهوية جامعة. إن هذا الارتباط الروحي والفكري بالأئمة 

ما  التي يمثِّلونها،  بالقيم  والتزامًا  بالانتماء المشترك  يخلق شعورًا   
يعزِّز التماسك الداخلي للمجتمع.

هذا  قيمة  تعزِّز    البيت  أهل  عن  الواردة  الروايات  نجد  السياق  في 

بنُِي  قال:   j جعفر  أبي  عن  يسار،  بن  فضيل  عن  له.  وتؤصِّ المفهوم 

الإسلام على خمس: على الصلاة والزكاة والصوم والحجِّ والولاية ولم ينُادَ 

بشيء كما نودي بالولاية، فأخذ الناس بأربع وتركوا هذه؛ يعني الولاية.))) 

 :j الله  عبد  لأبي  قلت  قال:  اليَسَع  أبي  السري  بن  عيسى  وعن 

شيء  معرفة  عن  التقصيُر  أحدًا  يسَع  لا  التي  الإسلام  بدعائم  أخبرني 

منها. الذي من قَّرص عن معرفة شيء منها فسد دينُه ولم يقَبل ]الله[ منه 

عملهَ، ومَن عرفها وعمِل بها صلح له دينه وقبِل منه عمله ولم يضق به 

مَّام هو فيه لجهل شيء من الأمور جهله؟ فقال: شهادة أنْ لا إله إلا الله 

والإيمان بأن محمدًا رسول الله a والإقرار بما جاء به من عند الله، 

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، الجزء 2، ص 18. 



103

وحقٌّ في الأموال الزكاة، والولاية التي أمر الله عزَّ وجلَّ بها؛ ولاية آل 

محمد a، قال: فقلت له: هل في الولاية دون شيء فضلٌ يعُرفَ لمن 

: ﴿يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله  أخذ به؟ قال: نعم، قال الله عزَّ وجلَّ

وأطيعوا الرسول وأولي الأمرِ منكم﴾، وقال رسول الله a: من مات 
a، وكان عليًّا  الله  ميتةً جاهلية، وكان رسول  إمامَه مات  ولا يعرف 

j، وقال الآخرون: كان معاوية، ثم كان الحسن j ثم كان الحسين 
يزيد بن معاوية وحسين بن علي ولا سواء ولا  j، وقال الآخرون: 
نعمْ،  الأعور:  حَكَم  له  فقال  أزيدك؟  قال:  ثم  سكت،  ثم  قال:  سواء 

جُعلتُ فداك، قال: ثم كان علي بن الحسين ثم كان محمد بن علي أبا 

جعفر، وكانت الشيعة قبل أن يكون أبو جعفر، وهم لا يعرفون مناسكَ 

حجِّهم وحلالهم وحرامهم حتى كان أبو جعفر، ففتح لهم وبَّني لهم 

هم وحلالهم وحرامهم، حتى صار الناس يحتاجون إليهم  مناسك حجِّ

من بعد ما كانوا يحتاجون إلى الناس، وهكذا يكون الأمر، والأرض لا 

تكون إلا بإمام، ومن مات لا يعرف إمامَه مات ميتةً جاهلية وأحوج ما 

تكون إلى ما أنت عليه، إذ بلغتْ نفسُك  هذه - وأهوى بيدِه إلى حَلقِْه - 
وانقطعت عنك الدنيا تقول: لقد كنت على أمر حسن.)))

1	 محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج2، ص 19.

الفصل الرابع - المبحث الثاني



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 104

الاثني  والأئمة   a النبي  بعصمة  الشيعة  يؤمن  الكلام،  خلاصة 

عشر  من الخطأ، الزلل، السهو والمعصية، سواء في تلقِّي الوحي 

وتبليغه )بالنسبة للنبي( أو في أقوالهم وأفعالهم. هذه العصمة، ضرورية 

مطلقة  قدوةً  ولجعلهم  تطبيقها،  وسلامة  الإلهيَّة  الرسالة  نقاء  لضمان 

للناس جميعًا. إنَّ الاعتماد على أقوال المعصومين وأفعالهم هو أحد 

معايير قبول الحكم والقانون أو ردِّه في المنهجية الشيعية. هذا الاعتقاد 

بالعصمة يمنح تعاليم أهل البيت سلطة معرفية وروحية فريدة، ويجعل 

. الرجوع إليهم ضرورة لفهم الإسلام فهًام صحيحًا وشامًال

الفرد  لعَلاقة  الإسلامية  الرؤية  الثالث:  المبحث    

بالمجتمع: تطبيقات وحلول

دها الإسلام للفرد على  م، نفحص الحقوق التي حدَّ نستند إلى ما تقدَّ

المستويين الفردي والمجتمعي.

المدارس  ها  همَّ التي حملت  النقاط  أهمِّ  أن أضيء على  أحُبُّ  هنا 

الفردية والاجتماعية؛ لنرى ما الحلول التي افترضها الإسلام دواءً لها.

الفردانية  الوجودية،  المدارس  عليه  دت  شدَّ الذي  الأهم  المفهوم 

الليبرالية واللا سلطوية هو الحرية.



105

ية في الإسلام : مفهوم الحرِّ أولًا

ويتفاعل  يتصرَّف  بحيث  الإنسان،  أمام  السبيل  تخَلية  تعني  ية  الحرِّ

دون أيِّ شكل من أشكال التقييد أو الجبر. إرادة هذا الشكل من المفهوم 

للإنسان هو ضربٌ من الوهم، وشكل من أشكال الخداع النفسي؛ لأنَّ 

والحاكم،  الدولة  انعدام  إَّال في ظلِّ  يكون  الحرية لا  من  الشكل  هذا 

وهو في الوقت عينه إنكار لضرورة وجود منظِّم لعَلاقات الناس. هذا 

فَه. الحدُّ من الحرية يبلغ عَتبةَ السَّ

في الإسلام، الإنسان حرٌّ في بعض الجوانب، لكنَّه مجبر في جوانب 

قلبه  يعتقده في  فيما  فالإنسان حرٌّ  العام.  النظام  لدواعي حفظ  أخرى 

وتحت  الدولة،  في  لكنَّه  نفسه،  الإسلام  بصوابية  يتعلَّق  ما  في  حتى 

قانونها، ليس له إنكارها أو مخالفة قوانينها وأحكامها.

بعبارة أخرى، حدود الحرية في الإسلام هي حدود المبُاح، والمباح 

يسََع كلَّ ما هو دون الواجب والحرام. وهذا حال أيِّ دولة تأبى على 

مواطنيها ومَن هم تحت سلطتها مخالفة قوانينها التي وضعتها أساسًا؛ 

الدول  تلك  بخلاف  لكن  للعموم.  المصلحة  فيها  شخَّصت  لأنَّها 

تعالج مصالحَه  قوانين  ترتيب  قد يكون دخيًال على  فيها  ع  فإنَّ المشرِّ

ع الأعلى في الإسلام،  الخاصة أو تراعي غاياتٍ فردية، بخلاف المشرِّ

إلى  أسلفنا  كما  ترمي  حياديَّة،  مجرَّدة  نظرةً  التشريع  إلى  ينظر  والذي 

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 106

تحقيق المجتمع الأصلح.

فمن الاختياريِّ للناس الانضمام إلى الجيش في أيِّ دولة في العالم، 

أو  الحروب  تقع  حيث   – الدول  بعض  في  الاستثنائية  الحالات  خلا 

المشاكل الجيوسياسية – التي قد تخشى خطراً عسكريًّا. تتعاطى الدولة 

ا تلُزم  الإسلامية مع الأمر من المنطلق ذاته؛ من حماية الدولة التي رَّمب

من  الجيش  إلى  للانضمام  للشباب  استدعاء  إصدارَ  الإلهي  الحاكمَ 

أجل صيانة حدود الدولة.

ية مراعاة القوانين الإسلامية عند  لا يقف القانون الإسلامي في أهمِّ

يجب  حيث  الواجبة،  الأفراد  عبادات  في  تدخل  بل  ة،  العامَّ الحدود 

على كل مسلم منتسب للدولة تأدية الصلاة والصيام وسائر الواجبات. 

يعاقب القانون على تركها، لا لأنَّ الشارع الأقدس محتاج إليها، بل لأنَّ 

تركَها وإشاعتهَ بين الناس، ينافي في جوهره قداسةَ الشارع ومشروعية 

أحكامه؛ ما يعني منافاة شرعية الدولة، وهو ما يشبه إعلانَ حرب عليها. 

لأنَّ  كبيرة؛  ع  المشرِّ نظر  في  لكنَّها  الفكرة،  هذه  الإنسان  يستصغر  قد 

تركِّز هي  التي  الدولة  إتاحة المخالفة والمعصية في قضية من قضايا 

ما  قوانينها؛  الناس في  بين  التهاون  لشيوع  الباب  تفتح  عليها،  أساسًا 

يعني أن الدولة تقتل نفسَها.

لا يمكن أن نقول، إنَّ الحرية مطلقة في الإسلام، ولا حتى في غيره 



107

في أيِّ واقع من الوقائع؛ لأنَّه خلاف الأصلح. مع الحرية المطلقة للفرد 

لا تقوم دولة، بل لا تقوم عَلاقة ثنائية بين فردين، لحاجة العَلاقة إلى 

قانون.

الحاجات  هي  الخُلقُية  الأنانية  عليه  ركَّزت  الذي  الأبرز  المفهوم 

والرغبات الفردية.

حافظ الإسلام على مساحة من الحرية تكفي قضاء الرغبات الفردية، 

دون جعلها على حلِّها تقود الإنسان في كلِّ اتجاه.

الإنسان كائن ذو طبيعة حيوانية؛ ما يعني أن الجسد يطلب في نفسه 

تلبية حاجاته البيولوجية الأولى من الطاقة والغذاء والتناسل. هذا الميل 

تحقيق  إلى  يدفعه  الأعلى  التحليلية  القدرة  مع  الإنسان  في  الفطري 

أيٍّ من المخلوقات  تعقيدًا وتفصيًال من  أكثر  بوسائل  الحاجات  هذه 

أكثر  ومفاهيمَ  وسائلَ  ابتكارَ  تعني  الأعلى  التحليلية  القدرة  الأخرى. 

الملُكية،  مثل  مفاهيم،  الإنسان  لدى  تتولَّد  وتشابكًا.  وحبكة  تعقيدًا 

الإيجار، العقود، الزوجية، القانون وغيرها.

أتاح الإسلام تلبية هذه الحاجات ضمن شبكة من الأسباب والسبل. 

أكَّد على مفاهيم كالملُكيَّة، الإيجار والتجارة والعمل والإنتاج لناحية 

تأمين لقمة العيش التي يقرؤها الميل الفطري مواردَ للطاقة. وقنَّن العَلاقة 

بالتحقُّق  والتناسل  الجنسية  للرغبة  يسمح  إيقاع  وَفق  الجنسين،  بين 

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 108

الانحلال  تمنع  الأطر  هذه  ذاتها.  الحاجة  هذه  فيها  تستوفي  أطر  في 

والمسؤوليات  العواقب  تقدير  دون  ها  بحدِّ الرغبة  وراء  والانجراف 

بين  للعيش  صالحة  ببيئة  المتوازنة  النظرة  هذه  تسمح  عليها.  المترتبة 

الشهوة والنتائج الناجمة عن إشباعها.

يشهد القرآن الكريم على مفاهيم الملُكية الشخصية وحرية التصرَّف 

ِينَ  ة منه،  مثل الوارد في قوله تعالى: ﴿وَٱَّذل في الملُك مواضع شريفة عدَّ

مۡوَلَٰكُم 
َ
أ كُلُوآْ 

ۡ
تَأ ﴿وَلَا   ]٢٤ ]المعارج:  عۡلُومٌ﴾  مَّ حَقٌّ  مۡوَلٰهِِمۡ 

َ
أ  ٓ فِى

مۡوَلِٰ 
َ
أ مِّنۡ  فَرِيقًا  كُلُواْ 

ۡ
أَ ِتل مِ  ُكَّا ٱلۡح إلَِى  بهَِآ  وَتدُۡلوُاْ  بٱِلۡبَطِٰلِ  بيَۡنَكُم 

نتُمۡ تَعۡلَمُونَ﴾ ]البقرة: 188[، وغيرها من الآيات التي 
َ
ثمِۡ وَأ ِ

ٱلنَّاسِ بٱِلۡإ
ا بديهيًّا. في السياق حلَّلت الشريعة تبادل  افترضت الملُكية والمال حقًّ

والعطيَّة المشروعة، وركَّزت  والتبادل  التجارة  أطر  المال والملُكية في 

المبادِل  المالك  رضا  الانتقال؛  هذا  لحلِّية  فسطاطٍ  عِمادَ  وسطها  في 

كُلُوآْ 
ۡ
تَأ لَا  ءَامَنُواْ  ِينَ  يُّهَا ٱَّذل

َ
أ والمعطي ما تقرَّر في قوله تعالى: ﴿يَٰٓ

مِّنكُمْۚ  ترََاضٍ  عَن  تجَِرَٰةً  تكَُونَ  ن 
َ
أ  ٓ إلَِّا بٱِلۡبَطِٰلِ  بيَۡنَكُم  مۡوَلَٰكُم 

َ
أ

نَ بكُِمۡ رحَِيمًا﴾ ]النساء: 29[. أشار  َ كَا نفُسَكُمْۚ إنَِّ ٱللَّه
َ
وَلَا تَقۡتُلُوآْ أ

القرآن الكريم في سلسلة من الآيات التالية إلى أنَّ الصدقة سبيل مشروع 

دَقَتِٰۗ  بَوٰاْ وَيُرۡبِى ٱلصَّ ُ ٱلرِّ للعطيَّة والأخذ، مثل قوله تعالى: ﴿يَمۡحَقُ ٱللَّه

الشريعة  أقرَّت  كما   .]276 ]البقرة:  ثيِمٍ﴾ 
َ
أ ارٍ  كَفَّ َُّل  ك بُِّ  يُح لَا   ُ وَٱللَّه



109

يرَجِۡعُ  بمَِ  فَنَاظِرَةٌۢ  بهَِدِيَّةٍ  ۡهِم  إلَِي مُرۡسِلَةٌ  تعالى: ﴿وَإِنِّى  قوله  الهديَّة في 

إذ سكت عنها سليمان ولم يعترض على  ]النمل: 36[؛  ٱلمُۡرۡسَلُونَ﴾ 
الإهداء نفسه، وهذا الإقرار تشريع.

 حرَّم الإسلام الغش، والغبن، والسرقة، والتلاعب بالموازين. يظهر 

﴿وَيۡلٌ  تعالى:  قوله  الذكر  في  نزل  الآيات.  من  سلسلة  في  جليًّا  ذلك 

و 
َ
أ لوُهُمۡ  كَا وَإِذَا  يسَۡتَوۡفُونَ  ٱلنَّاسِ  َىَل  ع ٱكۡتَالوُاْ  إذَِا  ِينَ  ٱَّذل لّلِۡمُطَفِّفِيَن 

ونَ﴾ ]المطففين: 1-3[، ونهى عن السرقة قولهُ تعالى:  ُ ۡسِر زَنوُهُمۡ يُخ وَّ
 ِۗ يۡدِيَهُمَا جَزَاءًٓۢ بمَِا كَسَبَا نكََلًٰا مِّنَ ٱللَّه

َ
ارقَِةُ فَٱقۡطَعُوآْ أ ارِقُ وَٱلسَّ ﴿وَٱلسَّ

ُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ ]المائدة: 38[. وَٱللَّه
أوضحت  شتَّى،  آيات  الجنسية  العَلاقات  وتأطير  بتحديد  ترتبط 

الموقف من العَلاقات؛ ما هو مشروع وما هو ممنوع، علَّ ما جاء في 

 ٰٓ َىَل ع إلَِّا  حَفِٰظُونَ،  لفُِرُوجِهِمۡ  هُمۡ  ِينَ  ﴿وَٱَّذل يختصرها:  الآتية  الآيات 

 ٰ ٱبۡتَغَى فَمَنِ  مَلُومِيَن،   ُ غَيۡر فَإنَِّهُمۡ  يۡمَنُٰهُمۡ 
َ
أ مَلَكَتۡ  مَا  وۡ 

َ
أ زۡوَجِٰهِمۡ 

َ
أ

الوقت  وفي   .]7-5 ]المؤمنون:  ٱلۡعَادُونَ﴾  هُمُ  وْلَٰٓئكَِ 
ُ
فَأ ذَلٰكَِ  وَرَاءَٓ 

لتلبية  ت على الزواج والتزويج باعتبارهما إطارين شرعيّين  عينه، حضَّ

لٰحِِيَن مِنۡ عِبَادِكُمۡ  ٰ مِنكُمۡ وَٱلصَّ يَمَٰى
َ نكِحُواْ ٱلۡأ

َ
الرغبة الجنسية: ﴿وَأ

ُ وَسِٰعٌ عَليِمٌ﴾  ُ مِن فَضۡلهِِۗۦ وَٱللَّه وَإِمَائٓكُِمْۚ إنِ يكَُونوُاْ فُقَرَاءَٓ يُغۡنهِِمُ ٱللَّه
، كما في قوله تعالى:  ]النور: 32[، وعاقبت على البغاء وتجاوز الحدِّ

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 110

خُذۡكُم 
ۡ
ةٍۖ وَلَا تَأ َ َُّل وَحِٰدٍ مِّنۡهُمَا مِائْةََ جَلۡد واْ ك ُ ﴿ٱلزَّانيَِةُ وَٱلزَّانِى فَٱجۡلِد

َوۡمِ ٱلۡأٓخِرِۖ وَلۡيشَۡهَدۡ  ِ وَٱلۡي ِ إنِ كُنتُمۡ تؤُۡمِنُونَ بٱِللَّه فَةٌ فِى دِينِ ٱللَّه
ۡ
بهِِمَا رَأ

عَذَابَهُمَا طَائٓفَِةٌ مِّنَ ٱلمُۡؤۡمِنيَِن﴾ ]النور: 2[.
أكَّد الإسلام على ضرورة الالتزام بقواعد صارمة فيما يرتبط بالعَلاقة 

من  ضرورية  آثارًا  يرتِّبان  الجنسية  والعلاقة  الزواج  لأن  الجنسين؛  بين 

حقوق وواجبات؛ من الطرفين كلٍّ تجاه الآخر، وآثارًا حقيقية من بنَين، 

لهم حقوق أيضًا اعتنى الشارع بها.

تشهد الآية الآتية على وجوب النفقة، وفي المقابل أوجب الشارع 

س على المرأة الطاعة في تلبية الرغبة الجنسية لبَعْلِها، في قوله:  المقدَّ

ٰ بَعۡضٍ وَبمَِآ  َىَل ُ بَعۡضَهُمۡ ع لَ ٱللَّه َىَل ٱلنّسَِاءِٓ بمَِا فَضَّ مُٰونَ ع ﴿ٱلرجَِّالُ قَوَّ
لٰحَِتُٰ قَنٰتَِتٌٰ حَفِٰظَتٌٰ لّلِۡغَيۡبِ بمَِا حَفِظَ  مۡوَلٰهِِمْۚ فَٱلصَّ

َ
نفَقُواْ مِنۡ أ

َ
أ

ٱلمَۡضَاجِعِ  فِى  وَٱهۡجُرُوهُنَّ  فَعِظُوهُنَّ  نشُُوزهَُنَّ  اَفُونَ  تَخ تِٰى  وَٱلَّ  ۚ ُ ٱللَّه
نَ  كَا  َ ٱللَّه إنَِّ   ۗ سَبيِلًا عَلَيۡهِنَّ  تَبۡغُواْ  فَلَا  طَعۡنَكُمۡ 

َ
أ فَإنِۡ   ۖ بُوهُنَّ ِ وَٱضۡر

لتشمل الأولاد في قوله  النفقة  ]النساء: 34[، وتمتدُّ  كَبيِراً﴾  عَليًِّا 
ن يتُمَِّ 

َ
رَادَ أ

َ
ۖ لمَِنۡ أ ِ مِلَۡني ِ كَا وۡلَدَٰهُنَّ حَوۡلَۡني

َ
تعالى: ﴿وَٱلۡوَلٰدَِتُٰ يرُۡضِعۡنَ أ

بٱِلمَۡعۡرُوفِۚ لَا تكَُلَّفُ  ُۥ رِزۡقُهُنَّ وَكسِۡوَتُهُنَّ  ٱلمَۡوۡلوُدِ لَه َىَل  ٱلرَّضَاعَةَۚ وَع
َىَل  وَع ِهِۚۦ 

بوَِلَد ُۥ  لَّه مَوۡلوُدٌ  وَلَا  ِهَا  بوَِلَد ةٌۢ  َ وَلِٰد تضَُارَّٓ  لَا  وُسۡعَهَاۚ  إلَِّا  نَفۡسٌ 
فَلَا  وَتشََاوُرٍ  مِّنۡهُمَا  ترََاضٍ  عَن  فصَِالًا  رَادَا 

َ
أ فَإنِۡ  ذَلٰكَِۗ  مِثۡلُ  ٱلوَۡارثِِ 



111

وۡلَدَٰكُمۡ فَلَا جُنَاحَ عَلَيۡكُمۡ 
َ
ضِۡعُوآْ أ ن تسَۡتَر

َ
رَدتُّمۡ أ

َ
جُنَاحَ عَلَيۡهِمَاۗ وَإِنۡ أ

بمَِا   َ ٱللَّه نَّ 
َ
أ وَٱعۡلَمُوآْ   َ ٱللَّه وَٱتَّقُواْ  بٱِلمَۡعۡرُوفِۗ  ءَاتيَۡتُم  آ  مَّ سَلَّمۡتُم  إذَِا 

تَعۡمَلُونَ بصَِيرٌ﴾ ]البقرة: 233[. 
د القرآن في السياق على النَّسَب؛ لأن في ذلك تنظيمٌ للعديد من  شدَّ

الأحكام  من  وغيرها  النظر  وحل  المواريث  منها  والحقوق،  القضايا 

جَوۡفهِِۚۦ  فِى   ِ قَلۡبَۡني مِّن  لرِجَُلٍ   ُ ٱللَّه جَعَلَ  ا  ﴿مَّ تعالى:  قال  العديدة. 

جَعَلَ  وَمَا  هَتٰكُِمْۚ  مَّ
ُ
أ مِنۡهُنَّ  تظَُهِٰرُونَ  ٰٓـىِٔ  ٱلَّ زۡوَجَٰكُمُ 

َ
أ جَعَلَ  وَمَا 

َقَّ  ٱلۡح يَقُولُ   ُ وَٱللَّه فۡوَهِٰكُمْۖ 
َ
بأِ قَوۡلُكُم  ذَلٰكُِمۡ  بۡنَاءَٓكُمْۚ 

َ
أ دۡعِيَاءَٓكُمۡ 

َ
أ

َّمۡ  ل فَإنِ   ِۚ ٱللَّه عِندَ  قۡسَطُ 
َ
أ هُوَ  لِأٓبَائٓهِِمۡ  ٱدۡعُوهُمۡ  بيِلَ،  ٱلسَّ يَهۡدِى  وَهُوَ 

كُمْۚ﴾ ]الأحزاب : 5-4[ تَعۡلَمُوآْ ءَابَاءَٓهُمۡ فَإخِۡوَنٰكُُمۡ فِى ٱلّدِينِ وَمَوَلِٰي
آمن الإسلام بحقوق الفرد من المساحة الشخصية، والكرامة وحفظ 

 ٓ ماء الوجه، وقد برز ذلك بوضوح في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدۡ كَرَّمۡنَا بنَِى

 ٰ َىَل لۡنَٰهُمۡ ع يّبَِتِٰ وَفَضَّ َحۡرِ وَرَزَقۡنَٰهُم مِّنَ ٱلطَّ ِ وَٱلۡب ّ َلۡنَٰهُمۡ فِى ٱلبَۡر ءَادَمَ وحََم
نۡ خَلَقۡنَا تَفۡضِيل﴾ ]الاسراء: 70[. كَثيٍِر مِّمَّ

أوجب  مماته،  بعد  حتى  بل  عزيزاً.  يعيش  أن  ابتداءً  الإنسان  حقُّ   

الآية  في  جليًّا  ذلك  يبدو  وشرفهَ.  حرمتهَ  تحفظ  شعائر  إقامة  الإسلام 

يوَُرٰىِ  كَيۡفَ  ِيَهُۥ  ليُِر رۡضِ 
َ ٱلۡأ يَبۡحَثُ فِى  غُرَاباً   ُ الكريمة: ﴿فَبَعَثَ ٱللَّه

وَرِٰىَ 
ُ
كُونَ مِثۡلَ هَذَٰا ٱلۡغُرَابِ فَأ

َ
نۡ أ

َ
عَجَزۡتُ أ

َ
ٰٓ أ خِيهِۚ قَالَ يَوَٰيۡلَتَى

َ
سَوءَۡةَ أ

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 112

ٰدِمِيَن﴾ ]المائدة: 31[. صۡبَحَ مِنَ ٱلنَّ
َ
ۖ فَأ خِى

َ
سَوءَۡةَ أ

س  نصَّ القرآن على حرمة تتبُّع عورات المسلمين وعيوبهم، أو التجسُّ

هَمْزهِم ولمَْزهِم مَّام يستوجب الأذى عليهم،  أو  تعييرهم،  أو  عليهم، 

نِّ إنَِّ بَعۡضَ 
ِينَ ءَامَنُواْ ٱجۡتَنبُِواْ كَثيِراً مِّنَ ٱلظَّ يُّهَا ٱَّذل

َ
أ فقال تعالى: ﴿يَٰٓ

ن 
َ
حَدُكُمۡ أ

َ
يُحِبُّ أ

َ
سُواْ وَلَا يَغۡتَب بَّعۡضُكُم بَعۡضًاۚ أ سََّ نِّ إثِۡمٌۖ وَلَا تَج

ٱلظَّ
توََّابٌ رَّحِيمٌ﴾   َ إنَِّ ٱللَّه  ۚ َ ٱللَّه وَٱتَّقُواْ  فَكَرهِۡتُمُوهُۚ  مَيۡتًا  خِيهِ 

َ
أ ۡمَ  كُلَ لَح

ۡ
يَأ

بينهم،  والبغضاء  التنافر  أسباب  ينفي  كلُّه  هذا   .]12 ]الحجرات: 

ويضمن مجتمعًا أكثر تماسكًا، اتِّساقاً وانسجامًا.

ثانيًا: العقد الاجتماعي والتكافل في الإسلام

ية بالغةً للعَقد الاجتماعي، ولمفاهيم التكافل بين  أولى الإسلام أهمِّ

الكسب  أصحابَ  تحرمِ  لا  بطريقة  الثروة،  توزيع  إعادة  ونظَّم  الناس، 

والحقوق أموالهَم، بل حرص على منح الفرصة لكل إنسان؛ كي يحاول 

ةِ الأركان؛ لا محلَّ  من جديد بناء حياته. لذا نرى في دولة إسلامية تامَّ

توزيع  إعادة  دورًا حاسًام في  يلعب  الحاكمَ  فيها،  للفقراء والمساكين 

الحاجة  دون  وحاجاتهم  قوُْتهم  لتأمين  الفقراء،  على  الدولة  موارد 

لطرق الأبواب. هذا، وأتاح للناس حرية التكافل غير الملُزمِ من خلال 

الصدقات الاختيارية.



113

نوزِّع الكلام على مستويين:

الدولة  قها  تحقِّ التي  والمكاسب  الضرائب  الإلزامي:  المستوى   .1

وتعيد توزيعها على الناس، بما يكفل حياةً كريمة لهم.

أهمُّ هذه الأبواب هي الخُمس والأنفال: فرضَ الشارع على الناس 

شؤون  في  تدبيرها  الحاكم  يتوَّىل  والتي  وأرباحهم،  غنائمهم  خُمسَ 

ُسَهُۥ  خُم  ِ َّه ِلل نَّ 
َ
فَأ ءٍ  ۡ شَى مِّن  غَنمِۡتُم  نَّمَا 

َ
أ ﴿وَٱعۡلَمُوآْ  والناس:  الدولة 

كُنتُمۡ  إنِ  بيِلِ  ٱلسَّ وَٱبنِۡ  وَٱلمَۡسَٰكِيِن   ٰ َتَمَٰى وَٱلۡي  ٰ ٱلۡقُرۡبَى ِى  وَِذل وَللِرَّسُولِ 
َمۡعَانِۗ  ٱلۡج قََى  ٱۡتل يوَۡمَ  ٱلۡفُرۡقَانِ  يوَۡمَ  عَبۡدِناَ   ٰ َىَل َا ع نزَۡنل

َ
أ وَمَآ   ِ بٱِللَّه ءَامَنتُم 

ءٍ قَدِيرٌ﴾ ]الأنفال: 41[. ۡ ِ شَى
ّ ٰ كُل َىَل ُ ع وَٱللَّه

مَن  فمِنها  الآية،  من  المغزى  فهم  في  الإسلامية  المدارس  تتفاوت 

دت على أن الخُمس  حصرتها في غنائم الحرب. المدرسة الإمامية شدَّ

هذه  تتيح  والغنيمة.  الربح  صور  من  شكلٍ  أيِّ  على  إلهيَّة  ضريبة  هو 

ة من مصالح وفوائد؛ من بناء  الضريبة إعادة تدوير المال للمنفعة العامَّ

المدارس والجسور وإصلاح الطرق، حتى تمويل الجيش وغير ذلك 

الملُك،  بلام  متَّصًال  تعالى  قوله  في  الحاكم،  إرادة  تحت  يندرج  مَّام 

إلزامية  مصارف  فهي  ذلك،  خلا  وما  القربى.  ولذي  وللرسول  لله 

لهذه الضريبة إلى جانب ما سلف. ومحلُّ دراستها الفقه، ولا يسَعني 

تخصيص القول فيها على عجالة.

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 114

هي  الأنفال  الإسلامية.  الدولة  لدخل  مهًّام  مصدرًا  الأنفالُ  تشكِّل 

خلَّفه  كالذي  صاحبها،  ذهاب  بعد  تنُال  التي  الإضافية  المكتسبات 

الأعداء خلفَهم من غير قتال، والمال الذي انقطع له وارث، ورؤوس 

الجبال وبطون الأودية وغيرها مما خُلِّف من غير مالك، حتى غنائم 

الحرب مع القتال قد تدخل فيها في بحث له مكانهُ. وهي لله والرسول، 

بن  فعن حفص  يراها.  التي  المصلحة  إطار  الحاكم في  بها  ويتصرَّف 

البختري، عن أبي عبد الله j قال: »الأنفالُ ما لم يوُجف عليه بِخَيْلٍ 

ولا ركِاب، أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكلُّ أرض خربةٍ 

وبطون الأودية فهو لرسول الله j وهو للإمام من بعده يضعه حيث 
يشاء«.)))

وصلاح  ومنفعة  مصلحة  من  يرى  كما  الأموال  هذه  الإمام  يصرف 

لشأن الحاكم والناس، وما يغُني به فقيرهَم ويعُين مستضعفَهم، يشهد 

وخَتنَي  وأنا  المفضل  بنا  مرَّ  قال:  الحاج  أبي حنيفة سابق  ورد عن  ما 

)زوج بنت الرجل، وزوج أخته، أو كلُّ مَن كان من قبلَ المرأة( نتشاجر 

فأتيناه،  تعالوا إلى المنزل  لنا:  قال  في ميراث، فوقف علينا ساعةً، ثم 

اسْتوَْثقَ  إذا  عنده، حتى  من  إلينا  فدفعها  درهم،  بأربعمئة  بيننا  فأصلح 

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج1، ص 539.



115

كل واحد منَّا من صاحبه، قال: أما إنَّها ليست من مالي، ولكنْ أبو عبد 

الله j أمرني إذا تنازع رجلان من أصحابنا في شيء، أن أصُلِح بينهما 
(((.j وأفتديهما من ماله، فهذا من مال أبي عبد الله

المسلم  الواجبة على  الصدقة  الزكاةَ، وهي  الحنيف  الشرع  أوجب 

دة من الغذاء، مَّام يحتاج إليه فقراء الناس في حياتهم  في صنوفٍ محدَّ

بلوغ  معيَّنًا.  ا  الأمتعة حدًّ ما يملكه المسلم من هذه  بلوغ  اليومية، مع 

هُوية  الفقهية في  الخلافات  من  بالرغم  نصِاباً.  الفقه  ى في  يسمَّ الحدِّ 

أن  لاحتمال  ا  إَّمن النص،  لغموض  لا  الزكاة،  تشملها  التي  المواد 

لة بحسب الزمان والمكان، ما يشيع للناس  تكون متعلِّقات الزكاة متبدِّ

الاستفادة منه في وقت ما قد يختلف في زمان آخر. المشهور عند فقهاء 

والذهب،  والزبيب،  والتمر،  والشعير،  بالحنطة،  الزكاة  تعلُّق  الشيعة 

ة، والإبل، والبقر، والغنم. وأضاف بعض الفقهاء مال التجارة.  والفضَّ

دت الآية الشريفة مصارفَ الزكاة من غير لبَْسٍ في قوله تعالى  حدَّ

وَٱلمُۡؤَلَّفَةِ  عَلَيۡهَا  وَٱلۡعَمِٰليَِن  وَٱلمَۡسَٰكِيِن  للِۡفُقَرَاءِٓ  دَقَتُٰ  ٱلصَّ ﴿إنَِّمَا 
فَرِيضَةً  بيِلِۖ  ٱلسَّ وَٱبنِۡ   ِ وَٱلۡغَرٰمِِيَن وَفِى سَبيِلِ ٱللَّه ٱلرّقَِابِ  قُلُوبُهُمۡ وَفِى 

ُ عَليِمٌ حَكِيمٌ﴾ ]التوبة: 60[. ِۗ وَٱللَّه مِّنَ ٱللَّه

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج2، ص 209.

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 116

2. المستوى الاختياري: وهي الدعوات التي أذاعها الشرع الحنيف 

من أجل مبادرة الناس إعانة بعضهم بعضًا.

حبَّب الإسلامُ إلى الناس تقديمَ الصدقات والمعونات للمحتاجين 

ِى  إليها، بل حتى إقراض بعضهم بعضًا، مثل قوله تعالى: ﴿مَّن ذَا ٱَّذل

يَقۡبضُِ   ُ وَٱللَّه كَثيَِرةًۚ  ضۡعَافًا 
َ
أ ۥٓ  ُ لَه فَيُضَعِٰفَهُۥ  حَسَنًا  قَرۡضًا   َ ٱللَّه يُقۡرضُِ 

من  وغيرها  الصدقة  وفي   ،]245 ]البقرة:  ترُجَۡعُونَ﴾  ۡهِ  وَإِلَي طُ  وَيَبۡصُۜ
كَمَثَلِ   ِ مۡوَلٰهَُمۡ فِى سَبيِلِ ٱللَّه

َ
أ ِينَ ينُفِقُونَ  ثَلُ ٱَّذل أسباب البرِّ قوله: ﴿مَّ

يضَُعِٰفُ   ُ وَٱللَّه حَبَّةٍۗ  مِّائْةَُ  سُنۢبُلَةٍ   ِ
ّ كُل فِى  سَنَابلَِ  سَبۡعَ  نۢبَتَتۡ 

َ
أ حَبَّةٍ 

الناس  على  وأكَّد  بل   .]261 ]البقرة:  عَليِمٌ﴾  وَسِٰعٌ   ُ وَٱللَّه يشََاءُٓۗ  لمَِن 
يسَوغ  طيِّبة  معونةً  لتغدو  والأذى،  المنِّ  من  خاليةً  أعمالهم  تكون  أنْ 

 ِ سَبيِلِ ٱللَّه مۡوَلٰهَُمۡ فِى 
َ
أ ينُفِقُونَ  ِينَ  يها أخذها، فقال تعالى: ﴿ٱَّذل لمتلقِّ

جۡرُهُمۡ عِندَ رَبّهِِمۡ وَلَا خَوۡفٌ 
َ
َّهُمۡ أ ذًىۙ ل

َ
ٓ أ نفَقُواْ مَنًّا وَلَا

َ
ثُمَّ لَا يتُۡبعُِونَ مَآ أ

ۡزَنوُنَ﴾ ]البقرة: 262[، والآيات في هذا الصدد كثيرة  عَلَيۡهِمۡ وَلَا هُمۡ يَح
تضيق العجالة عنها.

التماسُك  وتعزيز  الاجتماعية  العلاقات  تنظيم  ثالثًا: 

المجتمعي

بل تجاوزتهما  التكافل على المال والصدقة  الدعوة إلى  تقتصر  لم 



117

والبذل  الخلق  من  شكل  كلَّ  يطاوِل  أعمُّ  مفهوم  وهو  الإحسان  إلى 

ينِۡ  َ كُواْ بهِِۦ شَيۡـأًۖ وَبٱِلۡوَلِٰد ِ
َ وَلَا تشُۡر للآخر، فقال تعالى: ﴿وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّه

َارِ  ٰ وَٱلۡج َارِ ذِى ٱلۡقُرۡبَى ٰ وَٱلمَۡسَٰكِيِن وَٱلۡج َتَمَٰى ٰ وَٱلۡي إحِۡسَٰنًا وَبذِِى ٱلۡقُرۡبَى
 َ يۡمَنُٰكُمْۗ إنَِّ ٱللَّه

َ
بيِلِ وَمَا مَلَكَتۡ أ َنۢبِ وَٱبنِۡ ٱلسَّ احِبِ بٱِلۡج ُنُبِ وَٱلصَّ ٱلۡج

تَالًا فَخُورًا﴾ ]النساء: 36[. ۡ نَ مُخ بُِّ مَن كَا لَا يُح
أموال  من  النيل  على  الجرأة  من  التحذير  مع  الدعوة  هذه  تترافق 

. وحقوق الفئات المجتمعية الأكثر ضعفًا، الأيتام مثاًال

َتيِمِ إلَِّا  مَالَ ٱلۡي وقد سنَّ القرآن ذلك في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقۡرَبُواْ 

وۡفُواْ ٱلۡكَيۡلَ وَٱلمِۡيزاَنَ بٱِلۡقِسۡطِۖ لَا 
َ
ۖۥ وَأ هُ شُدَّ

َ
ٰ يَبۡلُغَ أ حۡسَنُ حَتَّى

َ
َ أ بٱِلَّتِى هِى

ۖ وَبعَِهۡدِ  ٰ نَ ذَا قُرۡبَى نكَُلّفُِ نَفۡسًا إلَِّا وُسۡعَهَاۖ وَإِذَا قُلۡتُمۡ فَٱعۡدِلوُاْ وَلوَۡ كَا
رُونَ﴾ ]الأنعام: 152[،  ىكُٰم بهِِۦ لَعَلَّكُمۡ تذََكَّ وۡفُواۚ ذَلٰكُِمۡ وَصَّ

َ
ِ أ ٱللَّه

وتوعَّد بالجزاء العسير كلَّ من تسوِّل له نفسه قضْمَ أموال اليتامى في 

إنَِّمَا  ظُلۡمًا   ٰ َتَمَٰى ٱلۡي مۡوَلَٰ 
َ
أ كُلُونَ 

ۡ
يَأ ِينَ  ٱَّذل ﴿إنَِّ  قائل:  من  عزَّ  قوله 

كُلُونَ فِى بُطُونهِِمۡ ناَرًاۖ وَسَيَصۡلَوۡنَ سَعِيراً﴾ ]النساء: 10[.
ۡ
يَأ

يولي الإسلام أهميةً بالغة للحياة الاجتماعية والعَلاقات بين الأفراد 

الأهمية  بالغة  مفاهيم  على  الإسلام  وكََّد  المضمار  هذا  في  وينظِّمها. 

لمجتمع متجانس؛ من رفض كلِّ أشكال التمييز العنصري، انطلاقاً من 

العِرق، اللون والحالة الاجتماعية من غنى أو فقر.

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 118

وأوصت  برِّهما،  ووجوب  بوالديه  الولد  عَلاقة  على  الإسلام  د  شدَّ

هُۥ  مُّ
ُ
َلَتۡهُ أ يهِۡ إحِۡسَٰنًاۖ حَم َ نسَٰنَ بوَِلِٰد ِ

يۡنَا ٱلۡإ الآيات الكريمة بذلك: ﴿وَوَصَّ

بلََغَ  إذَِا   ٰٓ حَتَّى شَهۡرًاۚ  ثلََثُٰونَ  وَفصَِلُٰهُۥ  ۡلُهُۥ  وحََم كُرۡهًاۖ  وَوَضَعَتۡهُ  كُرۡهًا 
 ٓ ٱلَّتِى نعِۡمَتَكَ  شۡكُرَ 

َ
أ نۡ 

َ
أ  ٓ وۡزعِۡنِى

َ
أ رَبِّ  قَالَ  سَنَةً  رۡبَعِيَن 

َ
أ وَبَلَغَ  هُۥ  شُدَّ

َ
أ

 ۖ ٓ صۡلحِۡ لِى فِى ذُرِّيَّتِى
َ
عۡمَلَ صَلٰحًِا ترَۡضَىهُٰ وَأ

َ
نۡ أ

َ
ىَّ وَأ َ ٰ وَلِٰد َىَل ََّىَل وَع  نۡعَمۡتَ ع

َ
أ

موضع  ]الأحقاف: 15[، وفي  ٱلمُۡسۡلمِِيَن﴾  مِنَ  وَإِنِّى  ۡكَ  إلَِي تُبۡتُ  إنِِّى 
ٰ وَهۡنٍ وَفصَِلُٰهُۥ فِى  َىَل هُۥ وَهۡنًا ع مُّ

ُ
َلَتۡهُ أ يهِۡ حَم َ نسَٰنَ بوَِلِٰد ِ

يۡنَا ٱلۡإ آخر: ﴿وَوَصَّ

ََّى ٱلمَۡصِيُر﴾ ]لقمان: 14[. يكَۡ إلِ َ نِ ٱشۡكُرۡ لِى وَلوَِلِٰد
َ
ِ أ مَۡني عَا

يُّهَا ٱلنَّاسُ 
َ
أ وشملت الوصيةُ بالوالدين الأرحامَ في قوله تعالى: ﴿يَٰٓ

ِى خَلَقَكُم مِّن نَّفۡسٍ وَحِٰدَةٍ وخََلَقَ مِنۡهَا زَوجَۡهَا وَبَثَّ  ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱَّذل
رحَۡامَۚ 

َ وَٱلۡأ بهِِۦ  تسََاءَٓلوُنَ  ِى  َ ٱَّذل ٱللَّه وَٱتَّقُواْ  وَنسَِاءًٓۚ  كَثيِراً  مِنۡهُمَا رجَِالًا 
ِينَ  ﴿وَٱَّذل تعالى:  وقوله   ،]1 ]النساء:  رَقيِبًا﴾   عَلَيۡكُمۡ  نَ  كَا  َ ٱللَّه إنَِّ 
وْلوُاْ 

ُ
وَأ مِنكُمْۚ  وْلَٰٓئكَِ 

ُ
فَأ مَعَكُمۡ  وَجَهَٰدُواْ  وَهَاجَرُواْ  بَعۡدُ  مِنۢ  ءَامَنُواْ 

 ﴾ ءٍ عَليِمٌۢ ۡ َ بكُِلِّ شَى ِۗ إنَِّ ٱللَّه ٰ ببَِعۡضٍ فِى كتَِبِٰ ٱللَّه وَۡىل
َ
رحَۡامِ بَعۡضُهُمۡ أ

َ ٱلۡأ
]الأنفال: 75[.

ثم لا يكتفي الإسلام بذلك؛ إذ يحثُّ في غير موضع ومناسبة على شدِّ 

الأواصر بين المؤمنين عامة، من خلال شعائر وطقوس لها قدسيَّتها، 

منها اليومي كصلاة الجماعة، لا سيما مع الدعوة إليها في المساجد؛ 



119

ة من  صلاة الجمعة والحج. صرَّحت كلمات الله تعالى في مواطن عدَّ

كَوٰةَ  لَوٰةَ وَءَاتوُاْ ٱلزَّ قيِمُواْ ٱلصَّ
َ
القرآن بهذه الغاية، كما في قوله تعالى: ﴿وَأ

ِينَ  ٱَّذل يُّهَا 
َ
أ ﴿يَٰٓ تعالى:  وقوله   ،]43 )البقرة:  كٰعِِيَن﴾  ٱلرَّ مَعَ  وَٱرۡكَعُواْ 

ِ وَذَرُواْ  ٰ ذِكۡرِ ٱللَّه ُمُعَةِ فَٱسۡعَوۡاْ إلَِى لَوٰةِ مِن يوَۡمِ ٱلۡج ءَامَنُوآْ إذَِا نوُدِىَ للِصَّ
وقوله   ،]9 ]الجمعة:  تَعۡلَمُونَ﴾  كُنتُمۡ  إنِ  لَّكُمۡ   ٌ خَيۡر ذَلٰكُِمۡ  َيۡعَۚ  ٱلۡب
 ِ َّه نَ ءَامِنًاۗ وَِلل قَامُ إبِرَۡهِٰيمَۖ وَمَن دَخَلَهُۥ كَا تعالى: ﴿فيِهِ ءَايَتٌٰۢ بَيّنَِٰتٌ مَّ

 َ ۚ وَمَن كَفَرَ فَإنَِّ ٱللَّه ۡهِ سَبيِلًا َيۡتِ مَنِ ٱسۡتَطَاعَ إلَِي َىَل ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلۡب ع
ٌّ عَنِ ٱلۡعَلَٰمِين﴾ ]آل عمران: 97[. غَنِى

بغية  عامة؛  المسلمين  بين  التآخي  سنَّة   a الأكرم  الرسول  خ  رسَّ

النبي  أرساها  التي  المؤاخاة  فكانت  زمان ومكان،  بها في كل  التأِّيس 

a بين المهاجرين والأنصار خطوةً اجتماعية وسياسية بالغة الأهمية، 
على  قائم  جديد  مجتمع  وتأسيس  القبليَّة،  الفوارق  إذابة  إلى  هدفت 

رابطة الإيمان والأخوَّة في الله. وقد أسهمت هذه المؤاخاة في تماسك 

المجتمع الوليد، وتوفير الدعم المادي والمعنوي للمهاجرين.

هذا ما جعل الأنصار يؤثْرِون المهاجرين على أنفسهم، فامتدحهم 

بُِّونَ مَنۡ  يمَنَٰ مِن قَبۡلهِِمۡ يُح ِ
ارَ وَٱلۡإ ِينَ تَبَوَّءُو ٱَّلد تعالى في قوله: ﴿وَٱَّذل

 ٰٓ َىَل وتوُاْ وَيُؤۡثرُِونَ ع
ُ
آ أ ِدُونَ فِى صُدُورهِِمۡ حَاجَةً مِّمَّ ۡهِمۡ وَلَا يَج هَاجَرَ إلَِي

هُمُ  وْلَٰٓئكَِ 
ُ
فَأ نَفۡسِهِۦ  شُحَّ  يوُقَ  وَمَن  خَصَاصَةٌۚ  بهِِمۡ  نَ  كَا وَلوَۡ  نفُسِهِمۡ 

َ
أ

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 120

ٱلمُۡفۡلحُِونَ﴾ ]آل عمران: 97[.
غير  أساسٍ  على  التمييز  أشكال  لرفع  بالغة  أهمية  الإسلام  يولي 

والقومية  اللسان  اختلاف  واللون،  النسب  القبَليَّة،  مثل  موضوعي، 

كونه  الإنسان  جوهر  في  تغِّري  لا  التي  العرضَيَّة  الصفات  من  وغيرها 

إنساناً، هذا مَّام أوردنا عليه الشواهد سابقًا. تاليًا، الدولة معنية بحفظ 

شة والجماعات الضعيفة وصيانة كرامتهم. الأقليات والفئات المهمَّ

عمِل الإسلام على اقتلاع الفكرة من جذورها، بدءًا من القرآن الذي 

لم يعِرْ لوناً أهمية على لون، أو لساناً على آخر، ﴿وَمِنۡ ءَايَتٰهِِۦ خَلۡقُ 

لۡوَنٰكُِمْۚ إنَِّ فِى ذَلٰكَِ لَأٓيَتٍٰ 
َ
لسِۡنَتكُِمۡ وأَ

َ
رۡضِ وَٱخۡتلَِفُٰ أ

َ مَوَٰتِٰ وَٱلۡأ ٱلسَّ
د على  لّلِۡعَلٰمِِيَن﴾ ]الروم: 22[، مرورًا بالرسول الأكرم a الذي شدَّ
: »أيها الناس  ة الوداع أمام الملأ؛ إذ خطب قائًال ذلك في وصيَّته في حجَّ

ألا إنَّ ربكم واحد وإنَّ أباكم واحد، ألا لا فضل لعربي على أعجمي 

ولا لعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود ولا أسود على أحمر إَّال 
(((.»a بالتقوى أبلَّغت؟ قالوا بلَّغ رسول الله

رفضِه  من  المصادر  نقلتهْ  ما  بعضَ  نقتفي  العملية،   a سيرته  في 

1 - أحمد بن محمد بن حنبل الذهلي الشيباني: مسند الإمام أحمد بن حنبل، ج 5، 

ص 411.



121

لأشكال التمييز والتعيير، ما يحكي موقفَ الشارع الأقدس. روي عن 

واصل عن المعرور، قال: »لقَيت أبا ذر بالربذة وعليه حلَّة وعلى غلامه 

فقال لي  ه،  بأمِّ ته  فعَّري ساببَْتُ رجًال  إني  فقال  ذلك،  فسألته عن  حلَّة، 

ه إنَّك امرؤ فيك جاهلية، إخوانكم خَوَلكُم  تهَ بأمِّ النبي a: يا أبا ذر أعَّري

)نعمة( جعلهم الله تحت أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده فليُطعِمْه 

مَّام يأكل وليُْلبِسْه مَّام يلبس، ولا تكلِّفوهم ما يغلبهم فإنْ كلَّفتموهم 
فأعينوهم«.)))

حيث   ،j علي  الإمام  الشرعي؛  خليفته  مع  المسار  هذا  يستمرُّ 

بوا  فَةَ الأمم فتعصَّ ا الأغنياء من مُتْر هًا ناصحًا: »وأمَّ خطب في الناس موجِّ

بين!  لآثار مواقع النِّعَم. فقالوا: نحن أكثر أمواًال وأولادًا وما نحن بمعذَّ

بكم لمكارم الخصال، ومحامد  فإنْ كان لا بدَّ من العصبية فليكنْ تعصُّ
الأفعال، ومحاسن الأمور…«)))

إزالة  على  د  شدَّ عينه،  الوقت  وفي  والقدوة،  النموذج  الإسلام  م  قدَّ

﴿وَٱعۡتَصِمُواْ  فأوصاهم:  المؤمنين،  بين  والخلاف  الشحناء  أسباب 

كُنتُمۡ  إذِۡ  عَلَيۡكُمۡ   ِ ٱللَّه نعِۡمَتَ  وَٱذۡكُرُواْ  تَفَرَّقُواۚ  وَلَا  ِيعًا  جَم  ِ بَۡلِ ٱللَّه بِح

1 - محمد بن إسماعيل البخاري: صحيح البخاري، ج1، ص 13.

2 - الشريف الرضي: نهج البلاغة، خطبة رقم 191، ص 150.

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 122

 ٰ َىَل ع وَكُنتُمۡ  إخِۡوَنٰاً  ٓۦ  بنِعِۡمَتهِِ صۡبَحۡتُم 
َ
فَأ قُلُوبكُِمۡ   َ بَۡني لَّفَ 

َ
فَأ عۡدَاءًٓ 

َ
أ

ُ لَكُمۡ ءاَيَتٰهِِۦ  ُ ٱللَّه نقَذَكُم مِّنۡهَاۗ كَذَلٰكَِ يبَُيِّن
َ
شَفَا حُفۡرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأ

ذات  ]آل عمران: 103[، وحثهّم على إصلاح  تَهۡتَدُونَ﴾  لَعَلَّكُمۡ 
 َ ٱللَّه وَٱتَّقُواْ  خَوَيۡكُمْۚ 

َ
أ  َ بَۡني صۡلحُِواْ 

َ
فَأ إخِۡوَةٌ  ٱلمُۡؤۡمِنُونَ  ﴿إنَِّمَا  بينهم: 

ُونَ﴾ ]الحجرات: 10[. لَعَلَّكُمۡ ترُحَۡم
حثَّ الإسلام المسلمين على نصح بعضهم، ورعاية شؤون بعضهم، 

اهتمامًا وحبًّا وإشفاقاً، لا قسوة وتشفّيًّا مَّام نشهده يحصل في العديد 

من المواقف. الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر دعوة حبٍّ وعطف 

للمخطئ للالتفات وترك مخالفة قوانين الدولة الإسلامية، تنعكس تلك 

المخالفة سلبًا على وضعية الموُاطن في الدولة الإسلامية كونه يخالف 

قوانينها، كما في الإيمان الغيبي ترتدُّ سلبًا عليه يوم الحساب، نعت الله 

بَعۡضُهُمۡ  وَٱلمُۡؤۡمِنَٰتُ  ﴿وَٱلمُۡؤۡمِنُونَ  والمؤمنات:  المؤمنين  حال  تعالى 

وَيُقِيمُونَ  ٱلمُۡنكَرِ  عَنِ  وَيَنۡهَوۡنَ  بٱِلمَۡعۡرُوفِ  مُرُونَ 
ۡ
يَأ بَعۡضٍۚ  َاءُٓ  وۡلِي

َ
أ

 ۗ ُ ُهُمُ ٱللَّه حَۡم وْلَٰٓئكَِ سَيَر
ُ
ۥٓۚ أ ُ َ وَرسَُولَه كَوٰةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّه لَوٰةَ وَيُؤۡتوُنَ ٱلزَّ ٱلصَّ

َ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ ]التوبة: 71[. إنَِّ ٱللَّه
بل وحثَّ على المعونة المتعارفة التي لا يعُبأ بها، لكنَّها تزرع وتنشر 

يمنعون  الذين  تعالى  نهََر  الواحدة.  البيئة  أبناء  بين  الودِّ  من  الكثير 

ها الأدنى مَّام يتعلَّق بمشاركة قدُور الطعام  الماعون، وهي المعونة بحدِّ



123

تعالى:  فقال  الخدمة،  من  البسيطة  الأشكال  من  ماثلها  وما  والأواني 

هُمۡ  ِينَ  ٱَّذل سَاهُونَ،  تهِِمۡ  صَلَا عَن  هُمۡ  ِينَ  ٱَّذل لّلِۡمُصَلّيَِن،  ﴿فَوَيۡلٌ 

يرَُاءُٓونَ، وَيَمۡنَعُونَ ٱلمَۡاعُونَ﴾ ]الماعون: 7-4[.
نفى الإسلام كلَّ شكل من أشكال التمييز والتحقير لصفة جسمانية، 

أو عِرق أو نسب. تتواتر الأحاديث النبوية حول ذلك، منها ما يحفظها 

فحسم  البتَّة،  القضية  عن  يغفل  لم  القرآن  قلب.  ظهر  عن  المسلمون 

ٰ وجََعَلۡنَٰكُمۡ  نثَى
ُ
يُّهَا ٱلنَّاسُ إنَِّا خَلَقۡنَٰكُم مِّن ذَكَرٍ وَأ

َ
أ قوله تعالى: ﴿يَٰٓ

 َ ٱللَّه إنَِّ  تۡقَىكُٰمْۚ 
َ
أ  ِ ٱللَّه عِندَ  كۡرَمَكُمۡ 

َ
أ إنَِّ  عََارَفُوٓاۚ  ِتل وَقَبَائٓلَِ  شُعُوبًا 

عَليِمٌ خَبيٌِر﴾ ]الحجرات: 13[.

الفصل الرابع - المبحث الثالث



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 124

خاتمة 

م الرؤية الإسلامية في قراءة المذهب الإمامي للمجتمع الإسلامي  تقدِّ

، يستند إلى أصول عقديَّة راسخة، ومصادر معرفية  إطارًا شامًال ومتكامًال

غنية، وتراث فكري وخُلقُي عميق. وقد سعت هذه الرؤية، عبر تاريخها 

الطويل، إلى تحقيق مجتمع تسوده العدالة، والقيم الروحية، والتماسك 

الاجتماعي، في ظل قيادة إلهية معصومة )الإمامة(، تحفظ التوازن بين 

المجتمع نفسه، وبينه والحاكم، حيث لا يعدو طرفٌ حدودَ الآخر.

القلبية،  الفكرية،  الحرية  من  الفرد  حاجات  بين  الإسلام  يوازن 

وفي  والكرامة.  والزواج،  القوت  من  الفطرية  الجسدية  والحاجات 

الوقت عينه أوَْلى العلاقاتِ الاجتماعية والتكافلَ الجمعيَّ شأناً عالياً من 

القدر؛ إذ إن الإنسان من حيث هو فرد، هو كائن اجتماعي بالضرورة. 

لا يمكن أن يقوم إنسان متَّزنُ الشخصية بإشباع هذه الحاجات وإيفائها 

أو  بالفردانية،  فيستغرق  أخرى  على  تطغى  جهة  جعل  دون  حقوقها، 

يذوب في الاجتماعية.

نفهم الإسلام كما فهِم نفسَه؛ شجرة طيِّبة متَّزنة مستقيمة لا شرقية 

ولا غربية، لذا أجلى القرآن غايتهَ من المعادلة والقِسط، بالحدِّ الوسط 

بلا طغيان ولا شطط، حيث قال ربُّ الجلالة: ﴿وَكَذَلٰكَِ جَعَلۡنَٰكُمۡ 



125

عَلَيۡكُمۡ  ٱلرَّسُولُ  وَيَكُونَ  ٱلنَّاسِ  َىَل  ع شُهَدَاءَٓ  كَُونوُاْ  لِّت وَسَطًا  ةً  مَّ
ُ
أ

شَهِيدًاۗ..﴾ ]البقرة : 143[.

خاتمة



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 126

قائمة المصادر والمراجع

: المصادر العربية أولًا

• القرآن الكريم.	

• شعيب 	 تحقيق  حنبل،  بن  أحمد  الإمام  مسند  حنبل:  بن  أحمد 

الأرناؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1،  2001.

• أفلاطون: جمهورية أفلاطون، ترجمة فؤاد زكريا، مؤسسة هنداوي، 	

القاهرة،  2023.  

• آين راند: فضيلة الأنانية، ترجمة حسان رابحي ومحمد السويلمي، 	

صفحة 7 للنشر والتوزيع، غليزان، 2019.

• المنعم 	 عبد  ترجمة  إنساني،  مذهب  الوجودية  سارتر:  بول  جان 

الحفني، الدار المصرية للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة،  1964. 

• إلى 	 هوركهايمر  من  النقدية:  النظرية  إلى  مدخل  هيلد:  ديفيد 

للطباعة والنشر والتوزيع،  التنوير  هابرماس، ترجمة غانم هنا، دار 

بيروت،  2017. 

• المعرفة، 	 دار  عبده،  محمد  شرح  البلاغة،  نهج  الرضي:  الشريف 

بيروت، لات.

• حسين 	 تحقيق  الرضا،  أخبار  عيون  علي:  بن  محمد  الصدوق، 



127

الأعلمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط1،  1984. 

• محمد بن إسماعيل البخاري:  صحيح البخاري، تحقيق مصطفى 	

ديب البغا، دار ابن كثير، دمشق، ط5، 1993.  

• حسن 	 تحقيق  الأحكام،  تهذيب  الطوسي:  الحسن  بن  محمد 

الموسوي الخرسان، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط4،  1986. 

• محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، تحقيق علي أكبر الغفاري، دار 	

الكتب الإسلامية، طهران، ط5، 1363 هـ.ش.

ثانيًا: المصادر الأجنبية 

•	 Althusser, Louis: Idéologie et appareils idéologiques d’État, 

La Pensée, Paris, No. 151, 1970.

•	 Baird, Forrest E., and Walter Kaufmann: From Plato to 

Derrida, Prentice Hall, Upper Saddle River, NJ, 5th ed., 2007.

•	 Bakunin, Mikhail: Dieu et l’État, (n.p.), (n.p.), 1882.

•	 Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 

technischen Reproduzierbarkeit, Zeitschrift für 

Sozialforschung, Paris, Vol. 5, No. 1, 1936.

•	 Curtiss, Susan: Genie: A Psycholinguistic Study of a Modern-

قائمة المصادر والمراجع



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 128

Day ‘Wild Child’, Academic Press, New York, 1977.

•	 Fromm, Erich: Escape from Freedom, Farrar & Rinehart, 

New York, 1941.

•	 Gramsci, Antonio: Quaderni del carcere, edited by Valentino 

Gerratana, Einaudi, Turin, 1975.

•	 Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1981.

•	 Harvey, David: Social Justice and the City, University of 

Georgia Press, Athens, 2009.

•	 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des 

Geistes, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1988.

•	 Holowchak, M. Andrew: Liberal Individualism, Autonomy, 

and the Great Divide, Philosophy in the Contemporary 

World, Vol. 13, No. 1, 2006.

•	 Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung: Zur moralischen 

Grammatik sozialer Konflikte, Suhrkamp Verlag, Frankfurt 

am Main, 1992.

•	 Horkheimer, Max, and Theodor W. Adorno: Dialektik der 



129

Aufklärung, Querido Verlag, Amsterdam, 1947.

•	 International Humanist and Ethical Union: Bylaw 5.1, 

IHEU, London, 2015.

•	 Jay, Martin: The Dialectical Imagination: A History of the 

Frankfurt School and the Institute of Social Research, 1923-

1950, Little, Brown, Boston, 1973.

•	 Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist 

Aufklärung?, Berlinische Monatsschrift, Berlin, 1784.

•	 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in 

Kants gesammelte Schriften (Akademie-Ausgabe), Vol. IV, 

Georg Reimer, Berlin, 1911.

•	 Kierkegaard, Søren: Enten-Eller, C.A. Reitzel, Copenhagen, 

1843.

•	 Lalande, André: Vocabulaire technique et critique de la 

philosophie, Presses Universitaires de France, Paris, 1926.

•	 Locke, John: Two Treatises of Government, Awnsham 

Churchill, London, 1689.

•	 Lyotard, Jean-François: La condition postmoderne: Rapport 

قائمة المصادر والمراجع



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 130

sur le savoir, Les Éditions de Minuit, Paris, 1979.

•	 Macquarrie, John: Existentialism, Penguin Books, 

Harmondsworth, 1972.

•	 Marcuse, Herbert: One-Dimensional Man: Studies in the 

Ideology of Advanced Industrial Society, Beacon Press, 

Boston, 1964.

•	 Marx, Karl, and Friedrich Engels: Manifest der 

Kommunistischen Partei, J.E. Burghard, London, 1848.

•	 Marx, Karl: Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie, 

Band 1, Verlag von Otto Meissner, Hamburg, 1867.

•	 Marx, Karl: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, 

Weydemeyer, New York, 1852.

•	 Marx, Karl: Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus 

dem Jahre 1844, (n.p), (n.p.), 1932.

•	 Marx, Karl: Zur Kritik der Politischen Ökonomie, Franz 

Duncker, Berlin, 1859.

•	 Mill, John Stuart: On Liberty, John W. Parker and Son, 

London, 1859.



131

•	 Pomponazzi, Pietro: Tractatus de immortalitate animae, 

(n.p.), Bologna, 1516.

•	 Popper, Karl: The Open Society and Its Enemies, Volume 2, 

Routledge, London, 1945.

•	 Poulantzas, Nicos: Pouvoir politique et classes sociales, 

François Maspero, Paris, 1968.

•	 Proudhon, Pierre-Joseph: Qu’est-ce que la propriété?, J.-F. 

Brocard, Paris, 1840.

•	 Proudhon, Pierre-Joseph: Système des contradictions 

économiques, ou Philosophie de la misère, Guillaumin et 

Cie, Paris, 1846.

•	 Rachels, James: The Elements of Moral Philosophy, McGraw-

Hill, New York, 4th ed., 2003.

•	 Rand, Ayn: Atlas Shrugged, Random House, New York, 

1957.

•	 Rand, Ayn: Philosophy: Who Needs It, Bobbs-Merrill, New 

York, 1982.

•	 Rawls, John: A Theory of Justice, Belknap Press of Harvard 

قائمة المصادر والمراجع



الفرديَّةُ والاجتماعيَّة 132

University Press, Cambridge, MA, 1971.

•	 Reid, James H.: Frederick II’s Language Experiment, The 

American Benedictine Review, Vol. 6, 1955.

•	 Rousseau, Jean-Jacques: The Social Contract, translated by 

Maurice Cranston, Penguin Classics, London, 1968.

•	 Russell, Bertrand: History of Western Philosophy, George 

Allen & Unwin, London, 1946.

•	 Sartre, Jean-Paul: L’existentialisme est un humanisme, Nagel, 

Paris, 1946.

•	 Tucker, Benjamin R.: Instead of a Book, By a Man Too Busy 

to Write One, B. R. Tucker, New York, 1893.

•	 Weber, Max: Die protestantische Ethik und der ‘Geist’ 

des Kapitalismus, Archiv für Sozialwissenschaft und 

Sozialpolitik, Tübingen, 19041905-.

•	 Wiggershaus, Rolf: The Frankfurt School: Its History, 

Theories, and Political Significance, translated by Michael 

Robertson, MIT Press, Cambridge, MA, 1994.



الفهرس

لُ: الإنسان بين الإدراك  الفَصْلُ الأوََّ

والعقل والحاجة إلى الوحي

الفصل الثاني: الفلسفات الفردية الغربية ونقَْدُها

الفصل الثالث: الفلسفة الاجتماعية الغربية 

وتيَّاراتها النقدية

المبحث الأوَّل: مفهوم الفرديَّة: محوريَّة الفرد ومصالحه

المبحث الثاني: العلاقة بين الفرد والمجتمع: جدليَّة الحقوق 

والواجبات والمصلحة العامة

المبحث الثالث: التيَّارات النقدية الكلاسيكية وتطوُّراتها

المبحث الأول: الفلسفة الاجتماعية: النشأة، والمفهوم، والأبعاد

24

43

44

المبحث الثاني: أبرز المدارس الفلسفيّة الداعمة للفرديّة 25

42

5المقدمة

7

21

39



الفهرس

الفصل الرابع: فلسفة التشريع الإسلامي 

)بديل متوازن(

خاتمة

قائمة المصادر والمراجع

المبحث الأول: الفلسفات الغربية وفلسفة التشريع الإسلامي 69

المبحث الثاني: الرؤية الإسلامية )الشيعية الإمامية( 

لدور الإمام والحاكم

المبحث الثالث: الرؤية الإسلامية لعَلاقة الفرد 

بالمجتمع: تطبيقات وحلول

101

104

67

124

126





مركز بحثي مس��تقل غير ربحي، مق��ره في بيروت وبغداد. 

ويه��دف لفتح المج��الات العلمية والأكاديمية الواس��عة، 

أم��ام الباحثين والمتخصصين؛ للقيام ببحوث تس��عى إلى 

فهم واقع الإنسان والإنسانية، من خلال التركيز على دراسة 

الميادين الفلسفية، والاجتماعيـة، والإنسانيـــة المتنوعة، 

التي تش��كّل في مجموعها الحراك الاجتماعي والانساني 

الكبير الحاص��ل في العالم، وخصوص��ا في بلادنا العربية 

والإسال�مية، ورص��د الظواه��ر والتحدي��ات الفكريـــة، 

والاجتماعي��ــة، والاقتصادي��ـة، والنفس��ية المختلف��ة، 

الت��ي يمكن أن يواجهه��ا الفرد والمجتم��ع، ومحاولة فهم 

ومدارسة الأسس الفلسفية والإجتماعية والدينية التأصيلية 

بموضوعية وجِدة؛ سعيًا للوصول إلى حلول لها؛ من أجل 

الس��مو بالإنس��ان وتقدّمه في أبعاده الإنس��انية المختلفة.




